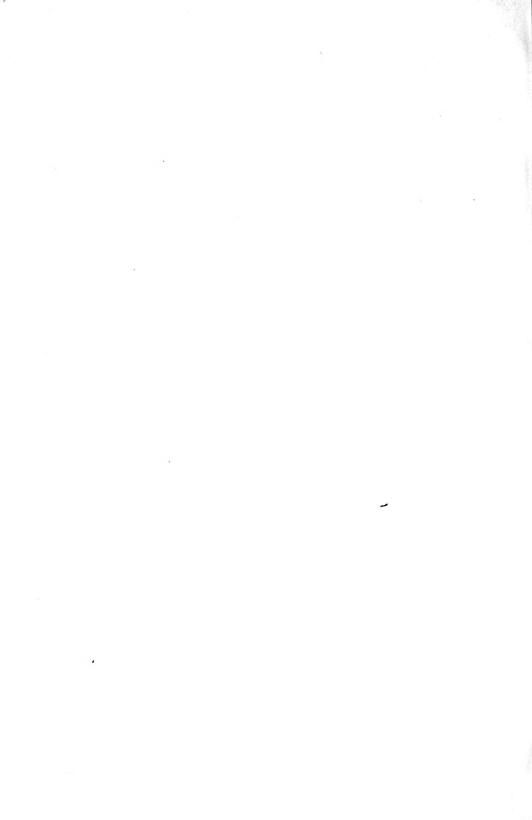


# JOHANNES VOLKELT AESTHETIK DES TRAGISCHEN

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY







Afthetik des Tragischen

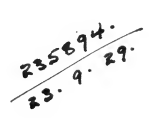


# Ästhetik des Tragischen

Von

# Johannes Volfelt

Professor der Philosophie an der Universität zu Leipzig



Bierte, neubearbeitete Auflage

C. H. Bediche Verlagsbuchhandlung Osfar Bed München 1923

# Vorwort zur erften Auflage

Menn es so häufig in Vorreden heißt: es sei für das vorliegende Duch ein besonderes Bedürfnis vorhanden, so ist diese Bersiche= rung in der Regel nicht sonderlich ernst zu nehmen. Von den hier daracbotenen Untersuchungen dagegen darf ich mit festem Nachdruck behaup= ten, daß sie den Zweck haben, eine empfindliche Lücke in der ästhetischen Literatur auszufüllen. Jeder, der nicht theoretisch voreingenommen ist, muß anerkennen, daß die vorhandenen Theorien des Tragischen, soviel Bertvolles und Tiefes sie auch enthalten, sich mit der reichen, vielgestal= tigen Külle dessen, was und in den Dichtungen als tragisch ergreift, keineswegs decken, ja meistens sogar von ausschließender, unduldsamer Urt sind. Das Tragische stellt sich in einer verwickelten Mannigfaltigkeit von Arten, Abstufungen, Aberganges und Nebenformen dar. Diesem Reichs tum ästhetischer Gestalten und Werte ist die Theorie des Tragischen bis= her nicht gerecht geworden. Wo eine Gliederung des Tragischen versucht wurde, dort geschah dies fast immer von einem einzigen Gesichtspunkte aus, während sich in Wahrheit das Reich des Tragischen nach zahlreichen Einteilungsgründen ordnet. So fehr daher auch die folgenden Betrach= tungen es sich angelegen sein laffen, das bisher Geleistete freudig an= zuerkennen und in die passende Stelle des Gesamtzusammenhanges einzugliedern, so zeigen sie sich doch in noch ftarkerem Grade von dem Gedanken beherrscht, daß es gelte, der Theorie des Tragischen mehr Vielfältigkeit, Beweglichkeit, Anpassungsfähigkeit zu geben, sie von ein= engenden Vorurteilen, mögen sie nun aus Weltanschauung und Lebensstimmung oder anderswoher stammen, zu befreien, den Gesichtspunkt relativ berechtigter, mannigfaltig abgestufter afthetischer Werte mit Ent= schiedenheit in sie einzuführen und die eingewurzelte Neigung des Denkens zum Übersteigern und Verabsolutieren berausgegriffener wichtiger Momente von ihnen fernzuhalten. Und auch der Erfahrungsgrundlage muß cine breitere, ausgreifendere Gestalt gegeben werden. Die deutsche Afthetik hat bei Behandlung des Tragischen bisher fast immer nur die Dramen von Aschylos, Sophokles, Shakespeare, Lessing, Schiller, Goethe, etwa noch von Rleift zugrunde gelegt. Damit sind aber gewaltige Massen merkwürdiger und lehrreicher Gestaltungen des Tragischen höchst ungerecht= fertigter Beise von vornherein als belanglos für die Theorie des Tra= gischen erklärt.

Bas nun die von mir gebrachten Beispiele betrifft, so finden sich

VI Borwort

natürlich auch solche darunter, die rücksichtlich ihrer Bedeutung für das Tragische verschiedene Auffassungen möglich machen. Man denke an Antisone, Hamlet, Goethes Faust, Emilia Galotti. Ich habe in diesen Fällen, um den Zusammenhang nicht durch Abschweisungen zu stören, einfach meine Auffassung maßgebend sein lassen. Sollte indessen auch für diesen oder jenen Leser wegen abweichender Auffassung das eine oder andere Beispiel in Wegfall kommen, so ist jeder wichtigere Punkt meiner Darlegung noch durch so zahlreiche andere Beispiele gestützt, daß ein solcher Wegfall von keinem Belange wäre.

Ich habe die Afthetif des Tragischen mit einem Ausblick in die Metaphysik geschlossen. Ich bemerke schon an dieser Stelle, daß die Theorie des Tragischen von den Darlegungen des letzten, der Metaphysik des Tragischen gewidmeten Abschnittes gänzlich getrennt und unabhängig ist. Dieser Abschnitt ist nur für solche Leser bestimmt, die nach der langen Wanderung durch lebensvolle, farbenreiche ästhetische Gefilde noch Lust und Vertrauen haben, mir zu kurzem Hinabsteigen in die Tiefen der Metaphysik zu kolgen.

In unserer Zeit kann man öfters den Vorwurf lesen, daß die normative Afthetik nur anspruchsvolle, großklingende, aber schiefe und haltlose, wo nicht gar leere Abstraktionen zu geben vermöge; daß sie den Schöpfungen der Kunst entweder Gewalt antue oder sie mit ihren weiten Begriffen überhaupt nicht treffe und einfange. Die folgenden Untersuchungen sollen zeigen, daß die normative Haltung der Asthetik mit genauem, breitem und unbefangenem Eingehen auf die Erzeugnisse und Offenbarungen der Dichtkunst durchaus vereindar ist. Es ist mir immer vorgekommen, daß das Schelten auf die normative Asthetik meistenteils mit Unfähigekeit zu strengem, diszipliniertem Denken in ästhetischen Dingen zussammenhänge.

Leipzig, den 22. Oftober 1896.

Johannes Bolfelt

# Vorwort zur zweiten Anflage

Die in der zweiten Auflage vorgenommenen Anderungen bestehen der Hauptsache nach in Folgendem.

VII VII

Erstlich habe ich mich bemüht, die Psychologie des Tragischen beutlicher und zusammenhängender hervortreten zu lassen. Ich möchte, daß es dem Leser beständig vor Augen stehe, daß es sich in dem ganzen Buche um die Beschreibung und Zergliederung eines G e f ühlstypus handle. Auch der ersten Auflage lag überall Psychologie zugrunde; jest ist sie zu voller Sichtlichkeit herausgearbeitet. So hat denn auch kein Abschnitt eine so gründliche Umarbeitung erfahren wie der ehedem sechzehnte, jest dreiz zehnte, worin die Psychologie des Tragischen in zusammenkassender Weise entwickelt wird.

Hiermit hangt gusammen, dan ich zweitens bestrebt war, das Ein= beitliche in den mannigfaltig außeinanderlaufenden Untersuchungen ftarker hervorzuheben. Wer das Tragische in eine kurze Formel bringen zu können glaubt, wer das Tragische aus einer einheitlichen seelischen Kunktion berleitet, bat es dem Leser gegenüber leichter und beguemer als einer, der, wie ich, dem Tragischen eine zusammengesetzte und verwickelte Gemutshaltung zugrunde legt und die Einheit nur in dem Zusammenwirken zu einem organisch vermittelten Ergebniffe erblickt. Diefes Bufammemwirken einer reich verwickelten Mannigfaltigkeit zur Einheit deutlicher bervor= leuchten zu laffen, war mein Bemühen. Wer in philosophischen Unterfuchungen um jeden Preis Einfachheit des Pringips, Einheitlichkeit des Ursprungs zu finden begehrt, wird von meinen Darlegungen unbefriedigt scheiden. Mir erscheint solche Einfachheit und Einheitlichkeit keineswegs immer als das Erftrebenswerte, sondern sehr häufig vielmehr als Zeichen von Oberflächlichkeit und Unreife. Dazu kommt, daß ich auf die Gliedes rung des Tragischen ausführlich eingehe. Auch dies möchte mancher Lefer als eine Verdunkelung der einigenden Grundlagen der ganzen Unterfuchung empfinden. Um so mehr schien es mir nötig, auf die verknüpfen= den Gesichtspunkte erhöhten Nachdruck zu legen.

Drittens habe ich die Beispiele des Tragischen erheblich vermehrt. Die seit Veröffentlichung der ersten Auflage erschienenen Dichtungen zog ich zu zahlreichen Belegen für das Tragische heran. Auch beutete ich manche älteren Dichter, die im Vergleich zu der Fülle der Tragist, die sie entbalten, zu wenig Beachtung gefunden hatten, — ich nenne nur Jean Paul — in stärkerem Maße für das Tragische aus. Das vorliegende Buch soll dem Leser vor Augen führen, wie voll die Dichtungen der versichiedenen Zeiten und Bölker von Tragisk sind, und daß auch an solchen Stellen der Literatur, wo er es vielleicht zunächst nicht vermutet, hochsinteressante Tragisk in reichem Maße zu finden ist.

VIII Bormort

Biertens sind zwei Abschnitte nen hinzugekommen: der vierzehnte, der die "Nebengefühle des Tragischen" behandelt, und der neunzehnte, der dem Rührendtragischen und dem Tragikomischen gewidmet ist.

Noch eine Bemerkung sei mir gestattet. In manchen Besprechungen, die dieses Buch gefunden hat, wurde mein ausführliches Eingehen auf die Gliederung des Tragischen wie etwas ziemlich Nebensächliches behandelt. Ich bin im Gegenteil der Ansicht, daß sich das Wesen des Tragischen allererst durch seine Entfaltung und Ausbreitung in Arten und Stusen erfüllt und sättigt. Das Können der Tragik, ihre Tiefe, ihre menschliche Bedeutung wird erst dadurch offenbar, daß sich das allgemeine Wesen des Tragischen zu dem Reichtum seiner Besonderungen entwickelt.

Leipzig, ben 10. Oftober 1905.

Johannes Bolfelt

# Vorwort zur dritten Auflage

Für die vorliegende Neubearbeitung der "Afthetik des Tragischen" war vor allem der Umstand maßgebend, daß inzwischen von meinem "System der Afthetik" der zweite und britte Band erschienen waren.

In dem zweiten — die "äfthetischen Grundgestalten" behandelnden — Bande des "Systems" erfährt als eine der wichtigsten Grunds
gestalten das Tragische eine knapp zusammenfassende, durch den ästhetischen Gesantzusammenhang bestimmte Darlegung. So ergab sich für
mich die Aufgabe, die einigenden Grundgedanken stärker hervortreten zu
lassen und so dem Bedürfnis nach systematischer Bindung mehr zu entsprechen und dabei doch das Eigentümliche der Methode der "Asthetik des
Tragischen", ich meine: die Herausarbeitung aus der Breite des Ersahrungsstoffes und die Anschmiegsamkeit an die Mannigfaltigkeit der
tragischen Schöpfungen festzuhalten.

Sachgemäß kommen in dem zweiten Bande des "Systems" auch das Rührende und in noch eingehenderer Beise Komik und Humor zur Beshandlung. Mit Rücksicht hierauf sah ich meine Aufgabe darin, die den Mischgebilden des Rührendtragischen und des Tragikomischen gewidsmeten Betrachtungen einer völligen Umarbeitung zu unterziehen.

Im Schlufteil des dritten Afthetik-Bandes bringe ich, unter dem be-

Borwort IX

herrschenden Gesichtspunkte des Afthetischen, gewisse Grundgedanken der Werttheorie zur Erörterung und vertiefe sie ins Metaphysische hin. Dies wurde mir zur Veranlassung, den die Metaphysis des Tragischen behandelnden Schlußabschnitt des vorliegenden Werkes gleichfalls von Grund aus umzuarbeiten. Zugleich glaube ich, hierdurch eine mehr organische Verbindung dieser metaphysischen Vetrachtungen mit der "Afthetis" des Tragischen herbeigeführt zu haben.

Ohne Zwang, wie der Leser bemerken wird, ließ sich dieser Schlußabschnitt (der in dieser Auflage den Titel "Das Tragische in Welt und Gott" führt) in eine Betrachtung über die Tragist des gegenwärtigen Weltkrieges hinüberleiten. In einer "Afthetik des Tragischen", die während des Weltkrieges für die Veröffentlichung vorbereitet wird, durfte eine solche Betrachtung nicht fehlen.

Die seit der Veröffentlichung der zweiten Auflage erschienenen Dichtungen boten mir manches Lehrreiche dar. Der Leser wird Paul Ernst, Herbert Eulenberg, Ernst Hardt, Wilhelm v. Scholz und manche andere Dichter der Gegenwart in den Beispielen berücksichtigt finden.

Eine längere Reihe von Jahren hindurch war die "Afthetik des Tragischen" vergriffen. Ich fühle das lebhafte Bedürfnis, meinem Berleger und Freunde, Herrn Geheimen Kommerzienrat Dr. h. c. Oskar Beck meinen herzlichen Dank dafür auszusprechen, daß er sich entschlossen hat, der "Asthetik des Tragischen" noch während des Krieges zu neuem Leben und Wirken zu verhelfen. Es ist mir hocherfreulich, mit einem Berleger verknüpft zu sein, der selbst unter bedeutenden Opfern bereit ist, stille Friedensarbeit zu fördern.

Leipzig, den 19. September 1916.

Johannes Volkelt

# Vorwort zur vierten Auflage

Zu lebhafter Freude gereicht es mir, daß ich noch einmal in die Lage komme, die "Afthetik des Tragischen" der Offentlichkeit vorzulegen. So kann ich dem Leser zahlreiche Gedankengänge des Werkes in schärferer und geschlossenerer Fassung darbieten. Auch habe ich eine ganze Reihe von Dichtern, die in der jüngsten Zeit bedeutsam hervorgetreten sind, ein-

X Vorwort

gegliedert und zu ihren tragischen Schöpfungen Stellung genommen. Besonders aber war mir daran gelegen, den Schlußabschnitt, die Metaphysik des Tragischen, noch enger, als dies bisher schon geschehen war, mit dem Borausgegangenen zu verbinden. Die eingreifendste Umgestaltung haben die Betrachtungen über die Tragik des Beltkrieges erfahren.

Die "Afthetik des Tragischen" steht so recht in Gegensatz zu solchen Büchern, die einen überraschen sollenden, nach Wagnis und Genie aussiehenden Einfall versechten, oder die sich durch Radikalismus des Verwerfens kennzeichnen. Sie vertritt vielmehr eine Grundanschauung, die ihr Eigentümliches darin hat, daß sie zum Einordnen und Anerkennen des Mannigkaltigen und auch des weit Auseinanderliegenden auffordert. Mein Buch soll die Freude an den Dichtungen dadurch erhöhen und berreichern, daß es den Umfang dessen, was sieh und zu genußreichem Versstehen darbietet, zu erweitern bemüht ist.

Leipzig, den 14. April 1923.

Johannes Volkelt

# Inhaltsverzeichnis

| Erster Abschnitt: Psnchologische Methode                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Grundlegende Betrachtungen über die Methode                                  |
| Ablehnung der spekulativen Methode S. 1. Ablehnung der reinnormativen           |
| Methode S. 1. Allgemeinste Begrundung der psychologischen Methode S. 1.         |
| Abweifung der abstrahierenden Methode S. 3. Gewinnung charakteriftischer        |
| ästhetischer Gefühlstopen G.4. Die gegenständliche Erfahrungsgrundlage S.5.     |
| 2. Nähere Beftimmung der pfnchologischen Methode S. 6                           |
| Die terminologische Frage S. 6. Objektive und subjektive Form der pfincho-      |
| logischen Methode S. 7. Normative Afthetif S. 8.                                |
| Sweiter Abschnitt: Berbreitung bes Tragischen                                   |
| 1. Das Tragische außerhalb ber Dichtkunft                                       |
| Fragestellung S. 9. Das Tragifche im Leben S. 9. Das Tragifche in               |
| der Matur S. 10. in der Baufunft S. 11. in der Bildnerei und Malerei            |
| S. 12. Reine Entwicklung bes Tragifchen S. 13. Das Tragifche in ber Ton-        |
| funft S. 14. Borguge des musitalisch Tragischen S. 15. Programm-Musit           |
| S. 16,                                                                          |
| 2. Das Tragische in der Dichtkunst                                              |
| Bolle Individualisierung des Tragischen S. 17. Das Tragische in der             |
| Lyrif S. 18. in Epos und Drama S. 20. Ift das Tragische der Wirklich-           |
| teit immer von affthetischer Wirkung? S. 21.                                    |
| Dritter Abidnitt: Das Tragifche in ber Beltanichauung G. 24                     |
| 1. Die tragifche Dichtung und die Theorie des Tragifchen in ihrer               |
| Abhängigkeit von der Weltanschauung                                             |
| Der vertiefte menichlich-bedeutungevolle Charafter des Tragifchen S. 24.        |
| Die tragifden Dichtungen: von der Weltanschauung des Dichters burchdrungen      |
| S. 24. Abhängigkeit der Theorie des Tragifchen von der Weltanschauung           |
| S. 25. Das ilberpsychologische der Wert-ilberlegungen S. 26. Einseitige Ub-     |
| löfung des Tragifchen von der Weltanschauung S. 26. Ubertreibung der Ab-        |
| hängigkeit des Tragifchen von Weltanschauung S, 27.                             |
| 2. Die Freiheit des Tragifchen gegenüber ben Beltanichau:                       |
| ungen                                                                           |
| Die Lehre von der offiziellen tragischen Philosophie S. 28. Gegen die           |
| Undulbsamkeit in Weltanschauungen S. 30. Weitherzigkeit in Weltanschau-         |
| ungofragen S. 31. Ungelegtfein bes Tragifchen auf einen gewiffen Uintreis       |
| von Weltanichauungen S. 31. Bufammenfaffung S. 32. Ausschließung aller          |
| unreifen, quertopfigen, leichtfertigen Weltanschauungen S. 32. Gin methodischer |
| Gesichtspunkt S. 33.                                                            |
| 3. Geschichte und fritische Ausführungen                                        |
| Die deutschen Metaphysiter des Tragischen S. 35. Schelling, Solger,             |
| Rrause, Zeising, Wifder S. 35. Gefühlsmäßige Unbestimmtheit ber Lebens-         |
| anichanung S. 37. Weltanichanungstragobien S. 38.                               |
| Bierter Abichnitt: Leid und Untergang. Das Tragifche der abbiegenden            |
| und der erichonfenden Art                                                       |

| 1.   | Das außergewöhnliche Leid                                                  |
|------|----------------------------------------------------------------------------|
|      | Methode S. 40. Leid von außergewöhnlicher Größe! ein Grundzug bes          |
|      | Tragifchen S. 41. Aussicht auf gludliche Losung: Gegenfat jum Tragifchen   |
|      | S. 42. Nichternstnehmende Behandlung: Gegenfat jum Tragifchen S. 43.       |
| 2.   | Das untergangerohente Leib                                                 |
|      | Steigerung bes außergemöhnlichen Leides S. 43. Beispiele S. 44. Für        |
|      | bas Tragische ift nicht wirklicher Untergang erfordert G. 46.              |
| 3.   | Das Tragifche der abbiegenden und das der erfchopfenden                    |
|      | Art                                                                        |
|      | Swei Formen bes Tragifchen G. 48. Abweisung eines Migverftandniffes        |
|      | E. 48. Beispiele G. 49. Das Tragische mit ungewissem Ausgang G. 50.        |
| 4.   | Der tragische Untergang                                                    |
| •••  | Drei Formen bes tragischen Untergangs G. 51. Der tragische Untergang       |
|      | ohne leiblichen Tod S. 53. hartmanns Auffaffung S. 53. Ob das tragifche    |
|      | Leid stets als Leid gefühlt werden muß? G. 54.                             |
| Fiin | fter Abichnitt: Große des tragischen Menschen. Das Tragische und           |
| ,    | der ftarte Wille                                                           |
| 1.   | Das Erfordernis der menichlichen Große                                     |
|      | Pinchologifcher Fortichritt S. 57. Spekulative überfpannungen rudfictlich  |
|      | ber Große ber tragifchen Perfon G. 57. Richt alles Tragifche ift erhaben   |
|      | S. 58. Menschliche Große als Erfordernis des Tragischen G. 59. Unbestimmt: |
|      | heit dieser Forderung: ein Borgug G. 61.                                   |
| 2.   | Das tragische Kontrastgefühl                                               |
|      | Pfnchologische Begrundung des Größe-Erforderniffes G. 63. Das burch        |
|      | bie Große erzeugte Kontraftgefühl S. 63. Bericharfung jum Irrationalitäts  |
|      | gefühl G, 64. Steigerung bes tragifchen Gindructs burch Steigerung bes     |
|      | Kontraftgefühls G. 65.                                                     |
| 3.   | Der Typus des Tranrigen                                                    |
|      | Das Tragische und bas Traurige S. 67. Das rührend Traurige, James          |
|      | merliche und Entsetliche G. 67. Das Jammerliche und Entsetliche in feiner  |
|      | Berechtigung S. 68. Sein Ubergang jum Tragischen S. 71.                    |
| 4.   | Die Größe im Ertragen bes Leibes                                           |
|      | Begrundung dieses Erforderniffes G. 72. Statthaftigkeit ber Schmerzens     |
|      | ausbriiche S. 73.                                                          |
| 5.   | Das Tragifde der Willensftarte und ber Willensichmache G. 74               |
|      | Die Große der tragischen Person und das ftarte Wollen G. 74. Das Tra       |
|      | gifche ohne Willensstärke G. 75. Beispiele fur bas Tragische ber Millens   |
|      | lofigfeit E. 75. Sweiteilung bes Tragifchen G. 77. Das Drama und bas       |
|      | Bandeln G. 77. Ginteilung bes Dramas in Bandlungs: und Seelendrama         |
|      | E. 78. Phantafies und Buhnendrama E. 79. Die Freiheit im Tragifcher        |
|      | €. 80.                                                                     |
| Sec  | hster Abschnitt: Der schicksalsmäßige Charakter und die pessimistische     |
|      | Grundstimmung bes Tragischen                                               |
| 1.   | Das Schidsalsmäßige als mesentliches Erfordernis des Tra-                  |
|      | gifchen                                                                    |
|      |                                                                            |

|      | Neue Bendung der Untersuchung S. 82. Singutreten des Merkmals des           |
|------|-----------------------------------------------------------------------------|
|      | Schickfalsmäßigen S. 82. Busammenfassung S. 84.                             |
| 2.   | Die peffimiftische Weltstimmung im Tragifchen S. 85                         |
|      | Steigerung bes peffimiftifchen Buges im Tragifchen G. 85. Urfachliche       |
|      | Beziehung S. 85. Peffimiftifche Grundstimmung S. 85.                        |
| 3.   | hemmungen des tragifden Gindruds                                            |
|      | Der sinnvolle und ber finnlose Bufall S. 88. Beispiele G. 89. Das           |
|      | Tragifche und ber aussinnende Dichter G. 91. Das Tragifche und bas Sa-      |
|      | priziofe S. 92. Das Tragische und die Phantasiewelt S. 93.                  |
| 4.   | Einseitig optimistifche und einseitig pessimiftische Auffassung             |
| ••   | vom Tragifchen                                                              |
|      | Die optimistische Auffaffung bes Tragischen G. 94. Segels Berftandnis       |
|      | für die pessimistische Natur des Tragischen S. 95. Optimismus in der hegel- |
|      | ichen Theorie vom Tragischen S. 96. Bischer S. 97. Carriere S. 97. Schiller |
|      | S. 98. Lipps S. 98. Einseitig pessinistische Auffassung vom Tragischen:     |
|      | Schopenhauer S. 99. Bahnfen S. 100. Hartmann S. 100. Nietsiche S. 100.      |
|      | Moderne Abneigung gegen das Tragische S. 101. Beiße S. 102. Synthese        |
|      | von Optimismus und Pessimismus S. 102.                                      |
| 5    | Steigerung des Schidfalsmäßigen jum objettiven Schidfal S. 103              |
| ٠,   | Das objektive Schicksal S. 103. Zweiteilung: Tragisches des objektiven      |
|      | Schickfals und des Einzelgeschehens S. 104. Beispiele S. 105. Gunftige      |
|      | und ungunstige Bedingungen für die objektiv-schicksalsmußige Behandlung     |
|      | S. 106. Transzendentes und immanentes Schicksal S. 107. Abwehr eines        |
|      | Migverständniffes S. 108. Die Freiheit im Kampf mit der Notwendigfeit       |
|      | S. 109.                                                                     |
| 6    | Die Uberhebungstheorie                                                      |
| 0.   | Überhebungstheorie S. 110. Beispiele für und wider die Überhebungs-         |
|      | theorie S. 113.                                                             |
| امنۍ | benter Abschnitt: Das Tragische des äußeren und des inneren                 |
| Oice | Kampfes                                                                     |
| 1    | Mußere und innere Gegenmachte                                               |
| ••   | Außere Gegenmachte S. 115. Unterschiede Darin S. 116. Innere Gegen-         |
|      | mächte S. 117.                                                              |
| 2    | Genauere Bestimmung der inneren tragischen Gegenmacht S. 118                |
| 4.   | Weiterer Umfang bes inneren Jufammenbruchs S. 118. Beiterer Umfang          |
|      | bes Widerstreites der Gefühle S. 119. Auszuschließende Källe S. 120.        |
|      | Sweiteilung des Tragischen S. 120.                                          |
| 3    | Befondere Fragen                                                            |
| ٠,   | Außere Rampfe im Tragischen des inneren Rampfes S. 120. Das Fehlen          |
|      | äußerer Gegenmächte S. 121. Die tragischen Gegenmächte in ber Lorik         |
|      | S. 122. Bedeutung der inneren Gegenmacht für das Tragische S. 125.          |
|      | Bahnsen S. 124. Solger S. 125.                                              |
| А    | Besondere Gestaltungen des Tragischen des außeren                           |
| 7.   | Ramufae and a dan                                                           |
|      | Rampfes                                                                     |
|      | 1. Sub staggage des außeren Kampfes S. 125. a) Das ungeteilte fitts         |

| liche Gemüt S. 126. Berwandte Gestalten S. 127. b) Das ungeteilte                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| fculldvolle Gemut S. 127. Mittlere Falle S. 130.                                                                                       |
| 5. Besondere Gestaltungen des Tragischen des inneren                                                                                   |
| Rampfes                                                                                                                                |
| 2. Das Tragische des inneren Kampfes G. 131. a) Das Tragische bes                                                                      |
| fculdvollen Swiefpaltes G. 131. b) der zwiefpaltigen Ginfeitigkeit G. 132.                                                             |
| Bermandte Kalle S. 135. Das Tragifche und die Schuld S. 134.                                                                           |
| Achter Abschnitt: Die tragische Schuld                                                                                                 |
| 1. Vorbetrachtungen                                                                                                                    |
| Das tragifche Grundgefühl ohne eindeutige Beziehung zum Moralifchen                                                                    |
| S. 136. Wichtigfeit ber Frage von der tragischen Schuld S. 136. Uris                                                                   |
| ftoteles S. 136. Schelling und Hegel S. 137. Bischer und Andere S. 137.                                                                |
| Bohh und Meiße S. 138. Bahnsen und Groof S. 138. Ludwig und hebbel                                                                     |
| Song und Merge S. 138. Duhnfen und Globs S. 138. Acting und Heroches S. 139. Moralische und metaphysische Schuld S. 139. Bon der meta- |
| 6. 139. Moralisme und metaphylisme Sunito S. 139. Son det meta-                                                                        |
| physischen Schuld ist abzusehen S. 140. Literaturforscher S. 140.                                                                      |
| 2. Beweis der Unhaltbarteit der Schuldtheorie an Bei                                                                                   |
| spielen                                                                                                                                |
| Unhaltbarkeit der Schuldtheorie S. 141. Springender Punkt S. 142.                                                                      |
| Egmont S. 142. Gig S. 142. Siegfried S. 143. König Lear S. 143. Othello                                                                |
| S. 144. Romeo und Julia S. 145. Swei Urten der fculbfreien Tragit S. 146.                                                              |
| Springender Punkt in der tragischen Schuld S. 147.                                                                                     |
| 3. Das Wefen der schuldvollen Eragif                                                                                                   |
| Das peffimistische Kontrastgefühl im Tragischen ber Schuld S. 148                                                                      |
| Bereicherung und Abschwächung des Kontrastgefühls G. 149. Bertiefung des                                                               |
| Menschlichen im Eragischen der Schuld G. 150. Berschärfung ber Schmerg-                                                                |
| gefühle im Tragischen der Schuld S. 150. Das Tragische der Schuld: ein                                                                 |
| eigentümlicher afthetischer Wert S. 151.                                                                                               |
| 4. Einteilung der schuldvollen Tragif                                                                                                  |
| Swei Typen des Tragischen der schuldvollen Art S. 154. Leidenschafts                                                                   |
| bichtungen S. 152. Undere Beispiele S. 154. Reihenfolge von vier Typen                                                                 |
| S. 154. Tragit ber Gewissenstämpfe S. 155.                                                                                             |
| 5. Unterfittliche und überfittliche Personen                                                                                           |
| Untersittliche tragische Personen S. 150. Das Doppelseitige in ber Be-                                                                 |
| urteilung folder Falle S. 157. Überfittliche Perfonen S. 159. Erfter Fall                                                              |
| S. 159. 3weiter Fall S. 160. Untlarheiten in der Behandlung der Schuld                                                                 |
| S. 162,                                                                                                                                |
| 6. Stellung des Lefers jur Auffassung des Dichters von                                                                                 |
| der Schuld                                                                                                                             |
| Beurteilung von der Auffassung des Dichters aus G. 163. Weitherzige                                                                    |
| moralische Maßstäbe S. 165. Beurteilung abweichender sittlicher Anschauungen                                                           |
| des Dichters C. 166. Der außerhalb der Dichtung liegenbleibende sittliche                                                              |
| Anschauungskreis bes Dichters S. 168.                                                                                                  |
| Reunter Abschnitt: Das Tragische des Berbrechens                                                                                       |
| 1. Bedingungen der Erhebung des Berbrechens ins Tragifche S. 170                                                                       |
| Das Tragische des Berbrechens: ein Seitenzweig am Tragischen S. 170.                                                                   |
| and Lingshape the Artestageness the Othenjuring and Angelagen O. 170.                                                                  |
|                                                                                                                                        |

| Das Untergehen des Bofewichts: an fich untragifch S. 171. Dir Beftrafung     |
|------------------------------------------------------------------------------|
| des Berbrechers läßt die Welt nicht als furchtbar erscheinen S. 171. Mensch= |
| liche Große des Bofewichts als Bedingung tragifcher Wirkung G. 172. Große    |
| allgemeinere Machte als hintergrund bes Berbrechers S. 173. Rachebeburfnis   |
| als hintergrund ber Ruchlofigfeit S. 208. Untragifche Bofewichte S. 174.     |
| Afthetische Berechtigung untragischer Bosewichte S. 176.                     |
| 2. Worin das Tragische am Berbrecher besteht S. 177                          |
| hauptfrage S. 177. Doppelte tragische Wirkung des Verbrechers: 1. Nud-       |
| sichtlich der Schuld S. 177. 2. Rudfichtlich des Leidens S. 178. Mittel=     |
| bare Bedeutung des Berbrechers für das Tragische S. 179. Übergangsform       |
| S. 179. Der Teufel in der Tragodie S. 180.                                   |
| Behnter Abschnitt: Die tragische Gegenmacht nach ihrer Berechti=             |
| gung                                                                         |
| 1. Das Tragifche der berechtigten Gegenmacht                                 |
| Unterschied in der Berechtigung der Gegenmacht S. 183. Das Tragische         |
| der berechtigten Gegenmacht: 1. Unbedingtes Recht der Gegenmacht G. 183.     |
| 2. Bedeutende Berechtigung S. 184. Mehrere Falle je nach ber Befchaffen-     |
| heit ber hauptmacht G. 184. Das Tragifche ber ebenburtigen einseitigen       |
| Gegner S. 185. Bortommen diefer Art des Tragischen S. 186. 3. Geringe        |
| Berechtigung ber Gegenmacht S. 188.                                          |
| 2. Das Tragische der nichtigen Gegenmacht                                    |
| Das Tragische der nichtigen Gegenmacht: 1. Schurterei als Gegenmacht         |
| S. 188. 2. Blinde Notwendigkeit als Gegenmacht S. 190. 3mei Unter-           |
| arten S. 190. Wichtigkeit dieser Einteilung des Tragischen: Einfluß auf      |
| die pessimistische Grundstimmung S. 191. Verschiedener menschlicher Gehalt   |
| S. 192. Höherer Wert des Tragischen der berechtigten Gegenmacht S. 193.      |
| Elfter Abschnitt: Die erhebenden Momente im tragischen Unter:                |
| gang                                                                         |
| 1. Grundlage der tragischen Erhebung                                         |
| Neue Aufgabe S. 194. Das Erhebende im Tragischen S. 194. Tiefster            |
| Grund der tragischen Erhebung S. 194. Unentschieden bleibende Fragen S. 195. |
| 2. Die in der Gemutsverfaffung der tragifchen Perfon liegenden               |
| erhebenden Momente                                                           |
| Erhebende Momente: A. in der subjeftiven haltung des tragischen Menschen     |
| S. 196. 1. Gemutsverhaltnis ju der Gegenmacht: a) Die tropige Saltung        |
| im Untergang S. 196. Beispiele C. 198. b) Der Gleichmut im Untergang         |
| S. 198. Beispiele S. 199. c) Ergebung in das Schidfal S. 199. d) Jubeln-     |
| bes Schreiten in den Untergang S. 201. e) humorvolles Sicherheben über       |
| ben Untergang S. 201. 2. Stellung bes Gemutes jum Scheiden aus bem           |
| Leben S. 202. Loslösung des Gemutes vom Leben S. 202. a) Peffimistische      |
| Form S. 202. b) Optimistische Form S. 203. Übergangsfälle S. 203.            |
| hartmann S. 204. 3. Stellung des Gemutes zur Schuld S. 205. a) Mo-           |
| ralische Neinigung S. 205. Die moralische Reinigung als Berrüttung           |
| S. 206. b) Das furchtlose Bejahen ber Schuld S. 207. 4. Wirkung bes          |
| Unterganges auf die Entfaltung bes Innenlebens G. 208. a) Erhöhung bes       |

| Innenlebens burch ben Untergang G. 208. b) Das Fortbestehen ber Tugend         |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| in Leid und Untergang S. 210.                                                  |
| 3. Die in dem objektiven Ausgang der Sache liegenden erhebenden                |
| Momente                                                                        |
| B. Erhebende Momente in bem objektiven Ausgang ber Sache S. 211.               |
| 1. Aussicht auf ben zukunftigen Sieg ber Sache S. 212. Ausgezeichneter         |
| Fall: allzu fruhes Bertreten einer Idee S. 213. Beispiele S. 213. Bifcher      |
| S. 215. 2. Sieg der Sache in der Gegenwart S. 216. 3. Untergehen im            |
| Glauben an die Sache S. 217. 4. hervorhebung des Bertes der unter-             |
| liegenden Sache S. 218.                                                        |
| 4. Die im Tode als foldem liegenden erhebenden Momente G. 219                  |
| C. Erhebende Momente im Tode felbst S. 219. 1. Das sittlich Be-                |
| friedigende des Todes im Tragischen der Schuld S. 219. 2. Der Tod als          |
| Länterung S. 220. 3. Der Tob als Erlöser vom leidenvollen Leben S. 221.        |
| 4. Der Tod als gefühlsmäßige Bezeugung des Sieges S. 222. 5. Erheben:          |
| der Ausblid auf das Jenseits S. 223.                                           |
| 5. Die in ber Notwendigkeit liegende Erhebung                                  |
| Unter gemiffen Bedingungen wirft die Notwendigkeit erhebend S. 224.            |
| Doppelseitige Wirkung der Notwendigkeit C. 225. Erhebende Wirkungen            |
| außerhalb der Dichttunst G. 226.                                               |
| 6. Methodisches und Kritisches                                                 |
| Eigentumlichkeit biefer Behandlung bes Erhebenden im Tragifchen G. 227.        |
| Das Ginheitliche in der Bielheit der erhebenden Momente G. 227. Kritifches     |
| über verschiedene Theoretiker bes Tragischen S. 229.                           |
| Swolfter Abschnitt: Das Tragische der befreienden und der nieder=              |
| drudenden Urt                                                                  |
| 1. Dieser Gegensaß im allgemeinen                                              |
| Neue Aufgabe S. 232. Hauptunterschied rudfichtlich der tragischen Er-          |
| habung G. 232. Beispiele für das Tragische der niederdrückenden Urt G. 233.    |
| Berechtigung dieses Tragischen S. 235. Das Schone und das Charakteristische    |
| S. 236. Das Verföhnende und Verföhnungslose S. 236.                            |
| 2. Arten des Erhebende Tragischen                                              |
| Neue Frage und die Methode ihrer Beantwortung G. 237. Wichtigste               |
| Falle des Tragifchen der erhebenden Art: Erfter Fall G. 238. 3meiter Fall      |
| S. 238. Dritter Fall S. 238. Bierter Fall S. 239. Undere Möglichkeiten S. 239. |
| 3. Arten des Niederdrückend=Tragifchen                                         |
| Fragestellung rudfichtlich des Tragischen der niederdrudenden Urt S. 240.      |
| Erfter Fall der niederdrudenden Urt S. 240. 3meiter Fall S. 241. Dritter       |
| Fall S. 243. Bierter Fall S. 244. Undere Möglichkeiten S. 245. Ab-             |
| weisung eines Einwandes gegen bas Tragische der befreienden Urt S. 246.        |
| Gerechtigkeit gegen beide Enpen S. 247.                                        |
| Dreizehnter Abschnitt: Pfrchologie des Tragifden                               |
| 1. Die gegenständlichen Gefühle des Tragifchen                                 |
| Aufgabe der "Psinchologie des Tragischen" G. 249. Einteilung der afthe-        |
| tischen Gefühle S. 249. Die gegenständlichetragischen Gefühle S. 250.          |
|                                                                                |

| 2. Die zuständlichsperfönlichen Gefühle des Tragischen                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| fühl der Herabdrudung S. 251. Das tragische Kontrastgefühl S. 252. Erzhebungsgefühle S. 253. Das Busammen von Niederdrudung und Erhebung                                                                           |
| S. 253. Tragische Erschütterung S. 254.  3. Die Teilnehmungsgefühle des Tragischen S. 255                                                                                                                          |
| Die teilnehmenden Gefühle im Tragischen S. 255. Die Teilnahmögefühle für die leidende Einzelperson S. 255. Tapferes Mitleiden S. 255. Eigents liches Mitleid S. 256. Mitleidsgrausen S. 256. Vorausleiden (Furcht) |
| S. 257. Sonderstellung des Tragischen des Verbrechens S. 258. Sittlichteilnehmende Gefühle: Abscheu S. 258. Anerkennung, Bewunderung, Ju-                                                                          |
| trauen S. 259. Teilnehmende Weltgefühle: 1. Weltgefühle des Grauens S. 260. 2. Weltgefühle banger Unruhe S. 262. 3. Weltgefühle büsterer                                                                           |
| Feierlichkeit S. 262. 4. Weltgefühle beruhigender Art S. 263. 5. Erhebende Weltgefühle S. 264. Aristotelische Lehre von Mitleid und Furcht S. 265.                                                                 |
| 4. Die Lust am Tragischen                                                                                                                                                                                          |
| erhebenden Momente erregte Lust S. 267. Der tragische Gesamteindruck<br>S. 267. Lust des Mitleids S. 268. Die in weiterem Sinne tragischen                                                                         |
| Gefühle: Lust der Lebenssteigerung S. 269. Lust am Menschlich-Bedeutungs-<br>vollen S. 270. Weitere Lustquellen für das Tragische S. 271. Folgerung                                                                |
| für das Niederdrückend-Tragische S. 273. Bielheit der Lustquellen S. 273. Boraussehung: vollkommene kunstlerische Ausführung S. 274. Bierzehnter Abschnitt: Die Nebengefühle des Tragischen S. 275                 |
| 1. Untragische Gefühle asthetischer Art                                                                                                                                                                            |
| Gefühle durch tragische Gestalten hervorgerufen S. 275. Berschiedene Färbung der tragischen Gefühle S. 276. Tragische "Nebengefühle" S. 278.                                                                       |
| 2. Tragische Gefühle außeräfthetischer Art                                                                                                                                                                         |
| S. 279. Die spannungsvolle gegenwärtige Gemütslage S. 281. Erleichter rung ohne Entladung S. 281. Das Angehäufte und Erstarrte in unserem                                                                          |
| Gemüte S. 284. 3. Psychologie der tragischen Entladung                                                                                                                                                             |
| rung des Gemütes S. 286. Materiale Erweiterung des Gemütes S. 287. Entladung durch Erhebung S. 289. Katharsis in anderem Sinne S. 291.                                                                             |
| Balentins Unsicht vom Tragischen S. 292.<br>Fünfzehnter Abschnitt: Tragischer Charakter und tragische Situation.                                                                                                   |
| Das Tragische der organischen, notwendigen und zufälligen Urt                                                                                                                                                      |
| 1. Charafter und Situation im Tragischen                                                                                                                                                                           |
| deutung von Charakter und Situation S. 294. Tragisch gefährliche und uns gefährliche Charaktere und Situationen S. 294.<br>Bolkelt, A. d. T., 4. A.                                                                |
| Σντιτιή (3, V, Ση - Τ, (3)                                                                                                                                                                                         |

| 2.  | Tragisch gefährliche Charaktere                                                                                                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | Tragifch gefährliche Charaktere: A. Widerspruchsvolle Charaktere S. 295.                                                                        |
|     | 1. Typus ber sittlichen Zwiespältigkeit S. 296. 2. Typus ber feelischen Dis-                                                                    |
|     | harmonie S. 298. a) Erfrankung bes Willens S. 299. b) Andere Falle                                                                              |
|     | S. 301. B. Tragifch gefährliche Charaftere ungespaltener Urt S. 302.                                                                            |
| 3.  | Das Tragifche der organischen, der notwendigen und der gu=                                                                                      |
|     | fälligen Urt                                                                                                                                    |
|     | Die tragische Entwicklung und die innere Notwendigkeit S. 304. Tra-                                                                             |
|     | gifches ber organischen Urt S. 306. Bufalliges Entspringen bes Tragischen                                                                       |
|     | aus dem Charafter G. 306. Beteiligung des Charafters mit feinen Grund=                                                                          |
|     | eigenschaften an dem Entspringen des Tragifden S. 308. Afthetifder Wert                                                                         |
|     | bes Tragischen ber notwendigen und ber zufälligen Art S. 309.                                                                                   |
| 4.  | Schuld, Leid, Untergang hinfichtlich des organischen Bufammen=                                                                                  |
|     | hanges betrachtet                                                                                                                               |
|     | Berhaltnis von Charakter und Schuld S. 310. Berhaltnis von Schuld                                                                               |
|     | und Leid S. 310. Organisches Berhaltnis beider S. 311. Außerliches Ber-                                                                         |
|     | haltnis beiber S. 311. Berhaltnis von Schuld und Untergang: ber organischefte                                                                   |
|     | Fall S. 312. Ein weniger organischer Fall S. 312. Ein noch weniger or                                                                           |
|     | ganischer Fall S. 313. Bufälliger Busammenhang von Schuld und Unter-                                                                            |
|     | gang S. 313. Entsprechende Gliederung des Tragischen ohne Schuld S. 314.                                                                        |
|     | Diese Glieberungen: bloge Schemata S. 315. Das Tragische ber gufalligen                                                                         |
|     | Art nach seinem afthetischen Wert S. 315.                                                                                                       |
| 5.  | Das Tragifche der miderfpruchsvollen Große                                                                                                      |
|     | Wichtige Steigerung des organischen Jusammenhanges S. 316. Das                                                                                  |
|     | Tragische der widerspruchsvollen Große S. 316. Beispiele S. 318. Umfang                                                                         |
|     | dieses Tragischen S. 319.                                                                                                                       |
| 6.  | Die tragische Situation                                                                                                                         |
|     | Die tragisch gefährliche Situation S. 319. Antinomische Situationen                                                                             |
|     | S. 321. Bahnsen und Segel S. 322. Beispiele für die antinomische Situation                                                                      |
|     | S. 323. Außerlicheres Berhaltnis der Situation jum Tragifden S. 325.                                                                            |
|     | Tragisches ber notwendigen und ber zufälligen Art rudfichtlich ber Situation                                                                    |
|     | S. 326. Die außeren Gegenmachte nach ihrer Notwendigkeit S. 326. Das                                                                            |
| ~ . | Tragische der ausgezeichnet organischen Art S. 327.                                                                                             |
| Ged | gehnter Abschnitt: Das Tragifche ber individuellemenschlichen und                                                                               |
|     | ber typisch=menschlichen Art                                                                                                                    |
| 1.  | Bedeutung diefes Gegenfaßes                                                                                                                     |
|     | Hauptunterschied bezüglich der Bedeutsamkeit des Tragischen S. 328.                                                                             |
|     | Schillers Jungfrau und Karl Moor S. 328. Bedeutung des Gegensages ber                                                                           |
| _   | typische und individuellemenschlichen Tragif S. 330. Bischer S. 332.                                                                            |
| 2.  | Die Arten der typisch-menschlichen Tragif G. 333                                                                                                |
|     | Das typischemenschliche Tragische: 1. Feindschaft bes Endlichen gegen bas                                                                       |
|     | Erhabene S. 333, 2. Berwandter Fall: das Erhabene wird durch relativ berechtigte Machte gefturzt S. 335, 3. Die typische Tragif des Erkenntnis- |
|     | branges S. 335. 4. Die typische Tragit bes fünftlerischen Schaffens S. 337.                                                                     |
|     | 5. Die typische Tragit bes geschichtlichen handelns S. 339. 6. Die typische                                                                     |
|     | 5. Die inpilage Lingte ves gefandicitaben gunverns G. 559. v. Die inpilage                                                                      |

| Tragit der Liebe S. 341. 7. Tragische Disharmonie überhaupt in typisch=        |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| menschlicher Beleuchtung S. 342. 8. Enpische Tragit auf bestimmten mensch:     |
| lichen Entwicklungostufen S. 343. 9. Die typische Tragit des Genies S. 345.    |
| a) Der Busammenftog bes Genies mit ber verftandnistofen Umgebung G. 345.       |
| b) Die Uberspannung des Ideals S. 346. Die Tragit der Menschheit: un=          |
| mittelbar dargestellt S. 347. Die Göttertragodie S. 347.                       |
| Siehzehnter Abschnitt: Der Berlauf ber tragischen Entwicklung S. 348           |
| 1. Das Schema des tragischen Berlaufes                                         |
| Der tragische Vorgang S. 348. Komposition des Tragischen S. 348.               |
| Der tragging Strigting S. 348. Abmpblitten des Lingfigen S. 348.               |
| Allgemeinheit ber Untersuchung S. 348. Erster Abschnitt bes tragischen Vor-    |
| ganges: Borbereitung bes Tragischen S. 350. Belche Stellung bie tragische      |
| Borbereitung einnimmt S. 351. Borbereitung und Erposition S. 352.              |
| Sweiter und britter Abschnitt: Steigerung des Tragischen und Berderben S. 353. |
| Berhaltnis des griechischen Dramas ju dieser Dreiteilung G. 354. Das Tra-      |
| gifche der Gefahr S. 355. Gliederung der Tragodie bei Frentag S. 356.          |
| 2. Die Bufammenfegung des tragifchen Borganges S. 356                          |
| Busammengesetheit des tragischen Borganges: 1. Der einfache Borgang            |
| S. 356. 2. Der zusammengesette Borgang S. 357. Zweigliedriger Borgang:         |
| 1. Drei Falle ber Aufeinanderfolge zweier gleichgearteter Glieder G. 359.      |
| 2. Aufeinanderfolge zweier ungleich gearteter Glieder: a) Auf unverdientes     |
| Leid folgt eine schuldvolle Tat S. 360. b) Der tragischen Schuld folgt eine    |
| tragische sittliche Tat S. 361. Unerschöpfbarkeit der Zusammensetzung des      |
| tragischen Borganges S. 362.                                                   |
|                                                                                |
| 3. Tempo und Kontrastwirkung                                                   |
| Neue Frage S. 362. Plöglichkeit und Allmählichkeit S. 362. Plöglich=           |
| feit und Allmählichkeit in ber modernen Dichtung S. 364. 3wei Arten von        |
| Kontraft S. 366. Kontraft zwifchen Glud und Unheil, Sicherheitsgefühl und      |
| Berderben S. 366.                                                              |
| 4. Andere Seiten an der Durch führung destragischen Bor=                       |
| ganges                                                                         |
| Folgerichtigkeit in der tragischen Entwicklung S. 368. Abfall von der          |
| Idee der Dichtung S. 369. Berwandter Fall S. 370. Psychologische Ent-          |
| wicklung der Charaktere S. 371.                                                |
| Achtzehnter Abichnitt: Das tranfgendente und immanente Schidfal im             |
| Tragischen                                                                     |
| 1. Der Einfluß der Tranfzendenz auf die Gestaltung des Tra-                    |
| gischen                                                                        |
| Die geschichtliche Entwicklung des Tragischen S. 374. Reue Aufgabe             |
| S. 374. Die Transsendenz der antiken und driftlichen Weltanschauung            |
|                                                                                |
| S. 375. Abhängigkeit der Dichtungen von den transzendenten ilberzengungen      |
| der Dichter S. 375. Stellung des modernen Menschen zur Tranfzendenz            |
| S. 377. Das Trangendente: eine Schrante fur die Entfaltung bes Tra-            |
| gischen S. 377. Der volksmäßige Charafter der Tranfzendenz S. 378.             |
| Gunstigere und ungunstigere Bedingungen S. 378. Anthropomorphistische          |
| Borstellungen von der Gottheit S. 380.                                         |
| 11 *                                                                           |

| 2. Die Transzendenz in den tragischen Dichtungen verschiedener<br>Bölker                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                          |
| fzendenz S. 386.                                                                                                                                         |
| 3. Berdunkelungen des Tragischen durch die Transzendenz S. 387<br>Berdunkelung der Schuld durch das übernatürliche Schicksal S. 387.                     |
| Afchylos S. 387, Sophokles und Andere S. 388, Berdunkelung der Bers                                                                                      |
| föhnung durch das übernatürliche Schickal S. 389. Verdunkelung des Leidens:<br>1. durch eine unverhaltnismäßig kleine Schuld S. 389. 2. durch übernatürs |
| liche Hilfe S. 390.                                                                                                                                      |
| 4. Die griechische und die driftliche Tranfzendenz in ihrem Bershältnis zum Tragischen                                                                   |
| 5. Das Tragische und der moderne Geift                                                                                                                   |
| Das Tragische und die moderne Weltanschauung S. 394. Doppelte Form des immanenten Schickfals S. 396.                                                     |
| 6. Das übernatürliche in modernen Dichtungen                                                                                                             |
|                                                                                                                                                          |
| Subjektiver Schicksalbglaube in modernen Dichtungen S. 398. Das ilber-                                                                                   |
| natürliche in modernen Dichtungen: 1. bargestellt mit Sehertraft S. 398.                                                                                 |
| Spielerische Darstellung S. 399. Das Übernaturliche in modernen Dich-                                                                                    |
| tungen: 2. bargestellt als menschlich sinnvoll S. 400. 3. bargestellt als Ob-                                                                            |
| jektivierung menschlicher Motive S. 402. Drei Wege ber Darftellung des                                                                                   |
| Ilbernatürlichen S. 403. Die sogenannte Schicksalstragodie S. 404. Wag-                                                                                  |
| ners Nibelungenring S. 406.                                                                                                                              |
| Reunzehnter Abschnitt: Das Nührendtragische und das Tragi:                                                                                               |
| fomische                                                                                                                                                 |
| 1. Allgemeines über das Rührende                                                                                                                         |
| Berbindung von Tragif und Rührung S. 408. Die Rührung als Lösungs:                                                                                       |
| gefühl S. 408. Schroffe und weiche Rührung S. 409. Berbe und gewöhn-                                                                                     |
| liche Nührung S. 410. Objektive und subjektive Nührung S. 410.                                                                                           |
| 2. Die Berbindung von Tragif und Nührung                                                                                                                 |
| Das Rührendtragische der objektiven Art S. 411. der subjektiven Art                                                                                      |
| S. 412. Tragif in Berbindung mit herber Rührung S. 412. Tragif in                                                                                        |
| Berbindung mit gewöhnlicher Nührung S. 414. Die falsche Rührung S. 415.                                                                                  |
|                                                                                                                                                          |
| Nührstüde S. 415.                                                                                                                                        |
| 3, Außerliche Verbindung von Tragit und Komit                                                                                                            |
| Busammengehörigkeit des Mührendtragischen und des Tragikomischen S. 417.                                                                                 |
| Behandlung des Tragitomischen S. 417. Migbrauch des Tragitomischen in der                                                                                |
| Gegenwart S. 417. Außerliche Berbindung des Tragifden und Komifden S. 418.                                                                               |
| 4. Die untere Stufe des Tragitomischen                                                                                                                   |
| 3wei Stufen des Tragitomischen S. 419. Beispiele des Tragitomischen                                                                                      |
| der unteren Stufe G. 420.                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                          |

| 5.     | Das Tragifomische der oberen Stufe: 1. Tragischer humor und                     |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------|
|        | humoristisch gebrochene Tragit                                                  |
|        | Berbindung von Tragit und humor S. 421. Tragifcher humor S. 421.                |
|        | humoristisch gebrochene Tragit S. 422.                                          |
| 6.     | Das Tragitomische ber oberen Stufe: 2. Tragitomit in engstem                    |
|        | Sinne                                                                           |
|        | Das Reue in der Tragifomit in engstem Sinne S. 423. Wefen der                   |
|        | Tragifomif der oberen Stufe S. 423. Das Umschlagen im Tragifomischen            |
|        | S. 424. Beispiele S. 424. Wert des Tragifomischen S. 427.                       |
| Swa    | nzigster Abschnitt: Das Eragische in Welt und Gott S. 429                       |
| 1,     | überleitende Bemerkungen                                                        |
|        | Das Tragische als metaphysische Kategorie S. 429. Vorbereitung der              |
|        | "Metaphysit des Tragischen" in der "Afthetit des Tragischen" S. 430. Dar-       |
|        | legungeweise S. 430.                                                            |
| 2.     | Die Tragif im Beltgrunde                                                        |
|        | Swiespältiger Weltgrund S. 431. Das Zwiespältige: fein Endgültiges              |
|        | S. 432. Triumphierende Gottes=Tragif S. 432.                                    |
| 3.     | Die irrationale Natur des Endlichen                                             |
|        | Widerspruchsvolle Natur des Endlichen S. 433. Widerspruchsvolle Natur           |
|        | ber Zeit S. 433. Widerstreit zwischen Sollen und Richtsollen S. 434. Das        |
|        | Irrationale in der Einzelheit S. 435. Schmerz und Boses S. 435.                 |
| 4.     | Die überwindung des Tragifden in Gott                                           |
|        | Übertreibung von seiten des radikalen Pessimismus S. 435. Was aus               |
|        | der Gesetz und 3weckmäßigkeit der Ratur folgt S. 436. Bas aus der Tat-          |
|        | sache des Bewußtseins folgt S. 436. Was aus der Philosophie der Werte           |
|        | folgt S. 437. Die Weltanschanung als Synthese von Gegensagen S. 438.            |
|        | Das Bernunftige und Gute als das Siegreiche im Absoluten S. 438. Die            |
|        | Überwindung des Tragischen in Gott S. 439,                                      |
| 5.     | Der Menich unter dem Gefichtspuntt des Metaphyfifch=Tra=                        |
|        | gischen                                                                         |
|        | Tragif bes Endlichen S. 439. Steigerung ber Tragif bes Endlichen im             |
|        | 3ch S. 440. Die nur relative Uberwindung des Endlichen durch den menfch         |
|        | lichen Geift C. 440. Die Geschichte unter bem Gesichtspunkte ber Meta-          |
|        | physit des Tragischen S. 447. Schwierige geschichtsphilosophische Frage S. 443. |
| 6.     | Der Weltfrieg unter dem Gefichtspunkt des Tragischen G. 444.                    |
|        | Wiedergabe der Auffaffung der vorigen Auftage S. 444. Notwendige                |
|        | Erganzung diefer Auffassung S. 447. Tragifche Schuld der abendlandischen        |
|        | Menschheit S. 448. Ausmunden in eine metaphysische Antinomie S. 450,            |
| ar r   | Tragik unseres gegenwärtigen Daseins S. 451.                                    |
| થા (p  | habetisches Berzeichnis der Schriftsteller                                      |
| zi i p | habetisches Berzeichnis der Beispiele                                           |



#### Erster Abschnitt

# Pfnchologische Methode

1. Grundlegende Betrachtungen über die Methode

Tie werden wir am besten zu einer wohlbegründeten Überzeugung über die Natur des Tragischen gelangen?

Ich gehöre nicht zu den Berächtern der spekulativen Afthetik; ich weiß, daß sie trotz allen metaphysischen Abersteigerungen und sonstigen Gewalttätigkeiten, trotz aller absolutistischen Undulbsamkeit und aller klassizistischen Enge nicht nur eine Fülle fördernder Anstöße und kühner Geistestaten, sondern auch Schätze grundlegender und tiefgeschöpfter Bahrheiten enthält. Zu den Borzügen dieser Afthetik vermag ich aber am allerwenigsten die von ihr ausgeübte Methode zu zählen. Das Ableiten und Aufbauen aus Begriffen ist in Wahrheit ein dunkles Ergebnis aus Selbsttäuschung und Erschleichung, aus Genialität der Intuition und Despotismus des Behauptens. Der spekulative Asthetiker täuscht sich vor, seine Fesstellungen lediglich aus Ideen und Begriffen, die irgendwie ursprüngslich die Bürgschaft der Wahrheit in sich tragen sollen, zu gewinnen; und doch läßt er sich insgeheim überall, wo er zu etwas Neuem fortschreitet, von Erinnerungen an innere Erlebnisse und äußere Anschauungen leiten.

So werden wir uns also von der metaphysischen Methode sernhalten. Ebensowenig aber wird eine rein-normative Methode anzuwenden sein, wie sie in letzter Zeit vielsach unter Aberspannung Kantischer Gesichtspunkte für die Asthetik gefordert wird. Nein aus den Bedingungen des Bewußtseins heraus, mittels eines schöpferisch erzeugenden Denkens, lassen sie ästhetischen Berte nimmermehr gewinnen. Nur an dem Leitsaden der Erfahrung können sie aufgefunden werden. Wie die metaphysische, so kann auch die rein-normative oder "transzendental-logische" Methode nur durch beständige versteckte Zusuhr von Erfahrung eine Scheingeltung erhalten. Eine Usthetik als apriorische Norm- oder Wert-wissenschaft ist eine Unmöglichkeit.

Ich werde die Theorie des Tragischen in beständiger Anknupfung an

<sup>1</sup> Dies geschieht vor allem in der Marburger Schule. Die Afthetik hermann Cohens zeigt, zu welchen Wilkürlichkeiten und Leerheiten das "erzeugende Denken" in der Asthetik führt (Asthetik des reinen Gefühls; 2 Bände; Berlin 1912). In dem dritten Band meines Systems der Asthetik (1917; S. 479 ff.) sowie in meiner Schrift "Das ästhetische Bewußtsein" (1920; S. 31 ff.) habe ich der transzendentalen Methode in der Asthetik eine ausschiliche Kritik gewidmet.

die Erfahrung zu gewinnen versuchen. Die Erfahrungstatsachen aber, von denen die Afthetik auszugehen hat, sind ausschließlich seelischer Natur. Nur auf psychologischer Grundlage kann die Afthetik betrieben werben. Dhne die genaue Beschreibung und Zergliederung der pschologischen Grundlage bliebe die Afthetik im Reiche leerer Möglichkeiten.

Die naive Betrachtung allerdings wird vielleicht an der behaupteten ausschließlich pinchologischen Natur der ästhetischen Erfahrungsgrundlage Unfton nehmen. Ihr wird sich vielmehr die Erfahrungsgrundlage der Afthetik in eine subjektive, psychologische und eine obiektive, der Außenwelt angehörige zu spalten scheinen. Bu jener rechnet fie die Vorgange bes fünftlerischen Betrachtens, Genießens, Schaffens, zu biefer bie Runftwerke. Doch wird selbst der naive Mensch leicht einsehen, daß es sich auch in den Runftwerken, soweit sie für die Afthetik in Betracht kommen, durchaus um ein seelisches Bestehen bandelt. Denn den Gebilden der Runst kommt nur insofern Runstdasein zu, als sie mit Anschauung, Phantafie, Gefühl ergriffen, alfo auf feelischem Boden und aus feeli= schem Stoff geformt werden. Was die Kunstwerke als Dinge der Auffenwelt sind - Marmor, Erz, Karbenschicht auf Leinwand oder Holz, Schwingungen von Saiten -, bas ift genau genommen nur bie äußere Grundlage, nur die bestimmte in der Außenwelt festgelegte Anweisung, der gemäß der ästbetisch gestimmte Mensch mit verhältnismäßig mübeloser, nabezu selbstverständlicher Notwendiakeit in Anschauung, Phantasie und Gefühl das im Künstlergeist urbildlich geschaffene Kunstwerk nacherzeugt. Das Kunstwerk hängt als künstlerisch wirkendes Gebilde durchaus an den eigentumlichen Bedingungen menschlichen Empfindens, Bahrnehmens, inneren Anschauens, Rühlens. Bas das Kunftwerk biervon abgeseben noch ift, dies kommt für die Afthetik nur als ein Substrat in Betracht, von dem stillschweigend vorausgesett wird, daß es jenem vom menschlichen Bewuftsein getragenen und umfangenen Gebilde immerdar zugrunde liege, das aber als solches niemals von der Usthetik in Untersuchung gezogen wird. Es bleibt also auch angesichts der Kunstwerke dabei, daß die Erfahrungsgrundlage dieser Wissenschaft durchgängig in seelischen Vorgängen besteht.

Ich kann mich einer weiteren Beschreibung dieser psychologischen Mesthode um so mehr entheben, als ich sie in dem System der Afthetik einer eingehenden Erörterung unterzogen habe. Nur einem Punkte, der

<sup>1</sup> System der Afthetit, Bb. 1; München 1905; S. 3 ff., 31 ff., 51 ff. Uber die abstrabierende Methode handle ich dafelbst S. 64 ff.

mir als besonders wichtig erscheint, sei eine etwas eingehendere Erwäsgung gewidmet.

Besonders dort, wo die afthetischen Grundaestalten, wie das Unmutige, Erhabene, Tragische, Rührende, untersucht werden, wird bäufia nicht genng pinchologisch verfahren; es wird das Untersuchen viel zu febr als ein Abitrabieren geübt. Ich verstehe dies folgender= maßen. Es bandle sich um die Bestimmung der Natur des Tragischen. Da wird ohne weiteres angenommen, daß in gewissen allgemein anerkannten Tragodicn — etwa in denen von Afchvlos, Sovhokles, Shake: speare, Lessing, Goethe, Schiller - die Musterbilder des Tragischen vorliegen, und daß es darauf ankomme, von biefen Mustern das Tragische durch Abstraftion zu gewinnen. Allein worin liegt denn die Bürgschaft dafür, daß durch die Tragodien der ausgewählten Meister der Eindruck, der den Namen des Tragischen verdient, hervorgebracht werde? Und daß in den Tragodien moderner, nicht den Borzug des "Rlaffischen" aenießender Dichter - eines Ihfen oder Gerhart Hauptmann - nur scheinbar Tragisches oder Tragisches von verzerrter Form vorkomme? Bielleicht ware es umgekehrt richtiger, aus den Schöpfungen biefer und verwandter Dichter das Charakteristische des Tragischen zu abstrabieren! Weder den Dichtungen dieser noch jener Art ist es auf die Stirn geprägt, daß darin das wahrhaft Tragische zum Ausdruck komme. Und nachdem aus gewiffen als muftergultig hingestellten Tragodien die ge= meinsamen Merkmale bes Tragischen abgezogen wurden: was burgt benn dafür, daß innerhalb biefer Mufterbilder alle Formen, Stufen, Entwicklungen des Tragischen vertreten sind? Bielleicht werden gewisse, wenn auch verhältnismäßig einseitig oder unrein entwickelte, darum aber doch relativ berechtigte Stufen des Tragischen durch gang andere, geringschätzig beiseite gelaffene Dichtungen zur Anschauung gebracht. Der Umftand allein schon, daß diese Dichtungen erheblich anders und vielleicht weniger erfreulich und harmonisch als jene Musterdichtungen wirken, vermag noch nicht zur Ausschließung der in ihnen dargestellten Formen des Tragischen zu berechtigen. Rurg, wenn man in afthetischen Untersuchungen dieses Verfahren anwendet, das ich als Abstrahieren von autoritativen Beifpielen bezeichnen möchte, fo läft man gewisse Wertmafftabe stillschweigend und insgeheim einfließen und gebardet sich doch fo, als ob man erft aus den Beispielen heraus diese Mafftäbe gewönne. Die abstrabierende Methode folgt einem versteckt vorausgesetten Ideal und tut doch so, als ob sie unvoreingenommen an die Auffindung dieses Ideales ginge. So läuft sie denn auch beständig Gefahr, ins Enge zu verfallen und schulmeisterlich schablonenhaft zu versfahren.

Es gilt, fich nicht von autoritativen Beispielen gangeln zu laffen, sondern den Blick auf die möglichen Gefühlsweisen, auf die erlebbaren Gefühlsgebilde auszudehnen und innerhalb ihrer folche Gruppen auszusondern, die nach irgendeiner Richtung menschlich charakteristisch und menschlich wertvoll sind. Handle es sich um das Tragische, Erhabene, humoristische ober irgendeine andere Gestaltung des Afthetischen, immer bat sich das Hauptaugenmerk der Gewinnung möglichst bedeu= tung spoller äfthetischer Gefühlstypen zuzuwenden. Man wird unter den manniafaltigen Aufferungsweisen des afthetisch erreaten Gemüts Umschau zu halten und dabei darauf zu achten haben, welche charakteristisch ausgeprägten Kormen sich darin als gruppenbildend und zwar als eine möglichst große Anzahl von Arten und Nebengrten in sich schließend entdecken laffen. Mit anderen Worten: den Sauptgesichtspunkt wird die naturgemäße Glieberung ber Außerungswei= fen der äfthetisch erregten Seele zu bilden haben - eine Gliederung meine ich, die das äfthetisch Zusammengehörige durch Berausbebung möglichst elementarer und doch bestimmt charafterisierender feelischer Kaktoren verknüpft und ordnet und auf diese Weise sowohl den entscheidenden Söhepunkten als auch den schwankenden Übergängen bes äfthetischen Gefühlslebens gerecht wird. Der Afthetiker foll seinen Blick auf die gange Mannigfaltigfeit afthetischer Gefühlsgestaltungen gerichtet halten; er soll nicht nur die in die Augen fallenden, stark cha= rafteristischen Gefühlsweisen, die mit entschiedener Gewalt, mit dem Nachdruck von Höhepunkten und unverkennbaren Normen wirken, in Betracht ziehen, fondern ebenfo den Gefühlsgebilden von unscheinbarerer. mehr vermittelnder Art und von mehr oder weniger abweichender und ungewohnter Geftalt seine Aufmerksamkeit zuwenden. Wenn sich die ästhetische Betrachtungsweise von vornherein biernach einrichtet, so wird

<sup>1</sup> Aber die Einengung der Theorie des Tragischen auf bestimmte Formen sagt Wes in seinem trefslichen Werke "Shakespeare vom Standpunkt der vergleichenden Litteraturgeschichte" (Worms 1890) beherzigenswerte Worte (S. 9 ff.). Die gekennzeichnete Autoritätenmethode findet man beispielsweise in der übrigens höchst verschienstvollen "Technik des Dramas" (1863) von Gustav Frentag und in Hermann Baumgarts "Handbuch der Poetik" (Stuttgart 1887) angewandt. Zu den autoritativen Dichtungen (d. i. den "klassischen" Werken der alten Griechen und der Deutsschen und Shakespeare) gesellt sich bei Baumgart noch die philosophische Autorität von Aristoteles und Lessing.

sie leicht in der Lage sein, der Vielgestaltigkeit des Tragischen, seinen Stufen mit ihren Borzügen und Schranken, seinen Nebenarten und Grenzformen gerecht zu werden. Sie wird sich dann nicht eigensinnig auf irgendeine höchste Art steisen. Aberblickt man die theoretische Literatur über das Tragische, so zeigt sich, daß selbst solche Schriftsteller, die, wie Vischer oder Hettner, eine Stufenfolge von Arten des Tragischen aufstellen, doch immer noch lange nicht genug auf den Reichtum tragischer Formen Rücksicht nehmen und die Theorie zu sehr auf das, was ihnen als höchste Form vorschwebt, zuspisen.

Selbstverftändlich wird babei Runft und Natur nicht zu vergessen sein. Man wird das Aufsuchen und Bestimmen der charakteristischen und wertpollen ästhetischen Gefühlstwen unter stetem Hinblick auf Runftschöpfungen und Naturgegenstände ausznüben haben. Denn nur indem wir uns Die Gegenstände der Runft und Natur beständig vor Augen halten, können wir sicher sein, die ästhetischen Borgange in und in möglichst vielgestaltiger und ausdrucksvoller Korm zu erzeugen. Natürlich kommen hierbei besonders solche Gegenstände in Betracht, die nach Berkommen und Bewährung als Erreger ber fraglichen Gefühle gelten durfen. Bunächst also wird sich der Blick auf dasienige Gebiet zu wenden haben, das mit dem Namen eben des Gefühlstwus bezeichnet zu werden pfleat, der unterfucht werden foll. Indeffen darf sich unfer Blick nicht hierauf beschränken, sondern muß sich auch auf benachbarte, vielleicht nach üblicher Rede= weise anders benannte Gebiete lenken. Denn es ist leicht möglich, daß das, was üblicherweise den Namen des Tragischen oder Humoristischen trägt, sich mit dem entsprechenden charafteristischen Gefühlstmpus nicht

<sup>1</sup> Friedrich Bischer unterscheibet das Tragische als Gesetz des Universums, das Tragische der einfachen Schuld und das Tragische des sittlichen Konflikts (Asthetif; Reutlingen und Leipzig 1846—1857; SS 130 ff.). Hettner nimmt gleichsfalls drei Formen an: das Tragische der Verhältnisse, das der Leidenschaft und das der Idee (Das moderne Drama. Asthetische Untersuchungen; Braunschweig 1852; S. 85 ff.).

<sup>2</sup> Nicht nur durch unbedingte Gegnerschaft gegen die psychologische Afthetik, sondern zugleich durch völlige Verständnislosigkeit ihr gegenüber kennzeichnet sich Ernst August Georgy (Das Tragische als Geses des Weltorganismus; Berlin 1905). Wenn sich durch die Darstellungen Georgys eine mir auf Schritt und Tritt solz gende Bekämpfung meiner "Asthetik des Tragischen" hindurchzieht, so kann ich darin keinen Borzug des Buches erblicken. Denn was hat es für einen Sinn, einen Gegner in allen einzelnen Fragen widerlegen zu wollen, der infolge des grundwerschiedenen Standpunktes in Wahrheit von einem anderen Gegenstande redet? Wenn wir vom Tragischen sprechen, so hat Georgy eine naturphilosophische und moralische, ich dagegen habe eine ästhetische Erscheinung im Auge.

völlig beckt, und daß auch bort, wo man es nach der üblichen sprachlichen Bezeichnung kaum erwartet, der untersuchte ästhetische Typus mehr oder minder deutlich zu finden ist.

#### 2. Nähere Bestimmung ber pfnchologischen Methode

Genau besehen, hat sonach die psychologische Methode zwei Seiten an sich: eine fachliche und eine terminologische. Einmal handelt es sich barum, daß ber Beschreibung und Zergliederung eines Gefühlstypus in der Tat auch eine wirkliche Gefühlsweise entspreche, und daß auch im einzelnen die Beschreibung und Zeraliederung fachlich-richtig ausfalle. 3meitens aber fragt es sich, wie der herausgehobene, beschriebene und geraliederte Gefühlstwus am zweckmäßigsten benannt werde. Die dem Pspchologen und Afthetiker von der Sprache zur Verfügung gestellten Ausdrücke sind fämtlich in hobem Grade vieldeutiger und dunkel-fließen= der Art. Es ift Sache des Psnchologen und Afthetikers, diefem in feinen Bedeutungen schwankenden Sprachmaterial bestimmte Bedeutungen aufzuprägen und dabei doch möglichst in Einklang mit dem Sprachgefühl zu bleiben. Da kann es nun leicht geschehen, daß zwei Forscher denselben Ausbruck zur Bezeichnung zweier verschiedener feelischer Borgange verwenden und, was damit von felbit gegeben ift, fich zur Bezeichnung desfelben scelischen Vorganges zweier verschiedener Ramen bedienen. Es braucht daber, wenn zwei Affhetiker dem Terminus "tragisch" eine verschiedene Bedeutung geben, nicht notwendig ein sachlicher Gegensatz zwischen ihnen zu bestehen. Es ist möglich, daß nur hinsichtlich der Frage nach der zweckmäßigsten Benennung die beiden Afthetiker auseinander= geben. Dies wird in der Site des wiffenschaftlichen Streites oft viel zu wenig beachtet. Die Gegner fahren oft aufeinander los, als ob fachliche Unrichtigkeiten begangen worden wären, während doch nur eine andere Berwendung sprachlicher Bezeichnungen vorliegt.

Diese Bemerkung drängt sich mir vor allem darum auf, weil ich an der Kritik, die meiner "Asthetik des Tragischen" zuteil wurde, nicht selzten die soeden gekennzeichnete Erfahrung gemacht habe. Dem Kritiker hat sich mit dem Wort "tragisch" ein Inhalt unzertrennlich verschmolzen, der in seinen Augen eine besondere Größe oder Tiefe hat, der ihn vielzleicht mächtig erhebt oder erschauern macht oder sonstwie sein Gefühl eigentümlich bewegt. So ist für ihn das Wort "tragisch" von einer gewissen Weißen Weihe umgeben. Er glaubt: der Wortklang "tragisch" sei mit diesem bestimmten heiligen Gefühlswert unauflöslich verbunden. Ges

braucht nun ein Schriftsteller das Wort "tragisch" in einem abweichens den Sinne, so glaubt er ohne weiteres: das Tragische sei in seiner Größe, in seiner Tiefe, in seiner Wesenheit verkannt. Er fragt nicht einmal danach, ob der bekämpfte Schriftsteller nicht vielleicht seelische Erregungen im Auge habe, die auch er als sachlich richtig und wichtig anerkennen müsse, und ob so vielleicht nur eine andere sprachliche Bezeichnungsweise vorliege. Er fühlt sich in seinem enthusiastischen Sprachgefühl verletzt, und dies erscheint ihm ohne weiteres als eine Verletzung des Sachlich-Nichtigen.

Noch ist auf einen Unterschied innerhalb der psychologischen Methode aufmerksam zu machen; sie zeigt bald eine mehr obiektive. gegen= ständliche, bald eine mehr fubjektive, zugespist psychologische Form. Das Erste ift ber Kall, wenn bie äfthetischen Gefühlstypen vorwiegend ibrem Gegenstande nach betrachtet werden, ohne daß auf die Bugehöriakeit biefes Gegenstandes zu unserem Bewuntfein ausbrücklich geachtet wird; bas 3weite, wenn bie Gefühle ausbrücklich als Bewufit= i e in spor a an a e beschrichen und untersucht werden. Wenn 3. B. bas Gemüt durch das Erhabene ernst und weibevoll gestimmt, durch das Romische erheitert wird, so gehört zu biesen Gefühlen offenbar auch ein Gegenstand: bort bringt sich uns ein überragend Grokes, ein über Schranke und Endlichkeit Binausftrebendes zu Bewuftlein, bier ein Gegenstand, der einen eigentümlichen Kontrast zwischen Nichtigkeit und eingebildeter Größe und die Selbstauflösung diefer hohlen Größe darftellt. Wird diefe gegenständliche Beschaffenheit untersucht, ohne dan die Bewuftfeinszugehörigkeit ausdrücklich bereingezogen wird, fo liegt pfnchologische Methode in ihrer vorwiegend objektiven Gestalt vor. Wird da= gegen die Zugehörigkeit der Gefühle zum Ich ausdrücklich betont und dementsprechend beschrieben, so handhabt man die psnchologische Me= thode in ihrer subjektiv=quaesvikten Korm. Wenn jene objektive Korm der Methode sich als eine rein-gegenständliche, unpsychologische Methode ausgeben follte, fo läge ein Sichfelbstmifverstehen vor. 1 Und ebenfo wurde es Unklarheit über sich selber bedeuten, wenn die subjektive Form der Methode von sich behauptete, daß sie völlig ungegenständlich verfahre.

<sup>1</sup> So ist es bei Scheler. Das Tragische psychologisch zu erfassen, hält er für unmöglich. Nur ein gegenständliches "Erschauen" sei imstande, das Wesen des Tragischen klarzustellen (Jum Phänomen des Tragischen. Enthalten im ersten Band der Abhandlungen und Aufsäge [Leipzig 1915], S. 278 ff.). In Wahrheit tut aber Scheler nichts anderes, als daß er einen bestimmten Gefühlstypus, der sich in ihm auf Anlaß gewisser sei es im Leben, sei es in der Dichtung an ihn herangetretener menschlicher Schicksale entfaltet hat, in scharfen Zügen charakterisiert.

Es leuchtet sonach ein, daß es sich nur um einen Unterschied des Mehr oder Weniger handelt. Bei der Unabtrennbarkeit beider Seiten führt die objektive Form der Methode von selbst dazu, auch die Ichzugehörigkeit dis zu gewissem Grade mit zum Ausdruck zu bringen; wie anderseits dei der subjektiven Haltung der Methode natürlich auch die gegenständliche Seite der Gefühle zu ihrem Rechte kommt. Das Beste wird wohl sein, daß die beiden Formen der Methode einander ergänzen. So wird es auch in den folgenden Untersuchungen gehalten werden. Die Grundzüge des Tragischen werden sich uns durch ein Zusammenwirken beider Methoden ergeben. Immerhin werde ich die vorwiegend gegenständliche Methode vorherrschend sein lassen. Sedoch soll dann, zur Ergänzung dieser Einseitigkeit, in einem besonderen Abschnitt der Gefühlstypus des Trazsischen nach seiner subjektiven Seite in zusammenkassender Weise bes handelt werden. Der dreizehnte Abschnitt unterzieht sich dieser Ausgabe.

Wenn von psnchologischer Methode Die Rede ist, so ist damit keineswegs das Aufgehen der Afthetik in Psychologie ausgesprochen. Nur die rein=normative Methode mußten wir ablehnen. Dagegen muffen die psychologischen Untersuchungen, wenn sie den Charafter der Afthetik annehmen sollen, sich mit normativen Gesichtspunkten, mit Entwicklungen, bie von Bertbegriffen beberricht find, verknüpfen. Sonft wurde die psychologische Untersuchung ästhetisch Minderwertiges, ästhetisch Unreines und Unreifes, afthetische Ausartungen genau in bemfelben Sinne berücksichtigen muffen wie das äfthetisch Wertvolle. Die Afthetik hat auf Grundlage pinchologischer Beschreibungen, Bergliederungen und Berknüpfungen die afthetischen Werte herauszuarbeiten. Un anderen Orten habe ich mich über den normativen, überpsychologischen Charakter der Afthetik ausführlich ausgesprochen. Auch die im Folgenden gebotene Behandlung des Tragischen ift von Wertgesichtspunkten geleitet. Stärker freilich habe ich mit Absicht den psychologischen Charakter hervorgekehrt. Die normativen Gesichtspunkte habe ich mehr nur einfliegen lassen. Der verständ= nisvolle Lefer wird indessen allenthalben wahrnehmen, wie ich bei dem psychologischen Weg, den ich gebe, immer als Ziel vor Augen habe, eigenartige menschliche Werte, Innenerlebnisse menschlich-bedeutsamer Art zu gewinnen.

<sup>1</sup> In meinem Buch "Afthetische Zeitfragen" (München 1895), S. 206 ff., und besonders in meinem "Spstem der Afthetit", Bb. 1, S. 41 ff.; Bb. 3, S. 10, 451 ff. Beachtenswerte Betrachtungen über die Berbindung einer psychologischen Behandlung der Poetik mit Wertgesichtspunkten hat Rudolf Lehmann in seiner "Deutschen Poetik" (München 1908) angestellt (S. 59 ff.).

#### 3weiter Abschnitt

# Berbreitung des Tragischen

# 1. Das Tragische außerhalb ber Dichtkunft

Unf welchen Gebieten dürfen wir Tragisches erwarten? Und wie steht es auf den verschiedenen Gebieten mit den Bedingungen für die Entwicklung der Natur des Tragischen? Gibt es bedeutende Unterschiede in der Gunft und Ungunst dieser Bedingungen? Es wird zwecknäßig sein, schon hier, zu Beginn unserer Untersuchungen, auf diese Fragen einzugehen. Schon darum, weil viel Einseitiges und Enges in den Theorien des Tragischen daher stammt, daß fast nur die Tragödie, und in dieser wieder fast nur die Hauptperson, der "Held", beachtet wurde. Die Beantwortung jener Fragen kann hier freilich nur vorläufiger Natur sein. Denn will man die Künste nach ihrem Bermögen, das Tragische sich entfalten zu lassen, abschätzen, so muß man schon eine bestimmte Auffassung vom Tragischen — wenn auch nur in gewissen ganz allgemeinen Zügen — voraussetzen. Das Berechtigte dieser Boraussetzung aber kann natürlich erst durch die folgenden Betrachtungen erwiesen werden.

Daß nicht nur die Kunst, sondern auch die Wirklichkeit selbst Trasgisches in Fülle ausweist, wird niemand bezweiseln. Was zunächst die menschlichen Schicksale betrifft, so haben die Tragödiendichter die Kämpfe, die sie darstellen, sehr häusig der Geschichte entnommen; und dabei ist sicherlich der häusigere Fall wieder der, daß diese Kämpfe nicht erst durch die dichterische Umformung überhaupt tragisch geworden sind, wenn auch diese Umformung in der Regel das in der Wirklichkeit schon vorhandene Tragische vertieft und zugeschärft hat. Die Geschichte ist voll von tragischen Gestalten und Schicksalen. Mit Recht hat Aschplos das Geschick des vermessenn Werres und seines Heeres, Shakespeare die kühnen Frevel in den Häusern Lancaster und York als Vorgänge von gewaltiger tragischer Wirkung empfunden. Und wer hätte sich nicht schon durch eherne Gestalten wie Hannibal und Napoleon oder durch gebrochene Charaktere wie Hölderlin, Heinrich Kleist oder den Maler Anselm Feuerschaftere wie Hölderlin, Heinrich Kleist oder den Maler Anselm Feuerschaftere wie

<sup>1</sup> Den aus feinem und reifem fünstlerischen Empfinden hervorgegangenen Betrachtungen, die Wilhelm von humboldt in seiner Schrift über Goethes hermann und Dorothea vom 63. bis 65. Abschnitte über die Tragödie anstellt, ist für unseren zwed beinahe nichts zu entnehmen, da er, gemäß dem ganzen Gange seiner Unterssuchung, die Tragödie nur in ihrem Gegensaße zum Epos, also nur das eigentümlich Dramatische in ihr ins Auge faßt.

bach tragisch bewegen lassen? Wohl niemand hat mit so tiefem Blick und großem Sinn, zugleich so kalt-dialektisch die tragischen Wendepunkte in dem Gange der Menschheit dargelegt wie Hegel in seiner Philosophie der Geschichte und in seiner Phänomenologie des Geistes. Aber auch abgesehen von der Staaten- und Kulturgeschichte bietet das menschliche Leben nur zu viel tragische Kämpfe und Leiden dar. Was Schiller in Kabale und Liebe, Hebbel in Maria Magdalena, Hauptmann in den Einsamen Menschen schildert, kann in ähnlicher Form seden Tag in unserer Nachbarschaft geschehen.

Unders fieht es mit dem Tragischen in der Natur. Bier kann es wohl öfters zu Andeutungen des Tragischen, zu Stimmungen, die in der Richtung auf das Tragische bin liegen, dagegen nur selten zu wahr= haft tragischen Gindrücken kommen. Denn zum Beien des Tragischen gehört, wie wir sehen werden, eine große Perfonlichkeit, die von einem Untergang bereitenden ober doch drobenden Leid getroffen ift. Die Befeelung aber, die wir als äfthetische Betrachter unwillfürlich mit der Natur vornehmen, gewinnt nur febr felten den Grad von Bestimmtheit, daß und gewisse Gestalten und Borgange ber Natur ben Eindruck einer von schwerem, verderblichem Leid bedrängten ober in den Untergang geffürsten Verfönlichkeit machten. Schon bafür, daß wir überhaupt a u 8 = gefprochen verfonliches Leben in die Natur hineinlegen, liegen die Bedingungen ungunftig. Die Befeelung, zu der uns, die wir doch über bie Stufe bes mythologisch beseelenden Menschen längst binaus find, die Natur auffordert, halt fich im Bereiche unbeftimmt un= perfonlich en Lebens. Die Stimmungen und Regungen, die uns aus Biefen, Balbern und Seen, Felfen und Bolken entgegenschauen, find freilich seelischer Natur, aber biesem Seelischen ift die Bestimmtheit bes Versönlichen nicht ausdrücklich gegeben. Dazu kommt aber nun noch, daß die zur Persönlichkeit erhöbte Ratur ein fie in ihrem Innersten erschütterndes oder gar vernichtendes Leid an den Tag legen müßte. Trauer, Schwermut zeigen gar viele Landschaften; zum tragischen Eindruck aber gehört mehr. Bier muß die Trauer ein Leid fein, das der Größe, der Eigenart, bem Rerne des leidenden Belben Untergang droht oder wirklich bringt. Dies aber wird sich nur sehwer in der Natur verwirklicht zeigen. Auch ift zu bedenken, daß das Leid durch eine Wegenmacht bedingt ift. Diefe zerftörende Gegenmacht mußte gleichfalls in dem Un= blicke der Natur anschaulich bervortreten. Man mußte diese Gegenmacht aus dem sichtlichen Widerstand und Rampfe der Natur herausfühlen. Die Gesamtheit dieser Bedingungen erfüllt sich nur selten. So zeigen öbe, nackte, einsame Gegenden des Hochgebirges oder der Wüste in ihrem Aussehen in der Regel zu wenig von Widerstand und Kampf, von seindelichen, untergrabenden Mächten, als daß der Ausdruck der stummen, starren Trauer zu der verwickelteren, in sich gegensätlicheren Wirkung des Tragischen gesteigert würde. Eher wird diese erreicht, wenn dahinsegender, zerstörender Sturm, wild sich hinwälzende Gewässer eines aussgetretenen Stromes, rauchende oder verwitterte Ruinen der Landschaft das Gepräge der Verwüstung geben. Und wo der Lavastrom eines Vulskans in einen Urwald einbricht und tausendsährige Eichen niederwälzt, dort sind die angedeuteten Bedingungen in seltenem Grade erfüllt. Doch auch in einem so günstigen Falle bleibt der Eindruck des persönlichen Lebens ein zu unbestimmter, als daß die vollentwickelte Gestalt des Trazasischen entstehen könnte.

Überblicke ich die Künste, so dürften Kunstgewerbe und Baukunst kaum imstande sein, das Tragische auch nur andeutungsweise zum Ausbruck zu bringen. Dabei sehe ich natürlich von der Beteiligung der Masterei und Bildhauerei an Erzeugnissen der Baukunst und des Kunstzgewerbes ab. Höchstens wird man von der Baukunst mit Zeising? sagen können, daß manche Bauwerke die Erinnerung an tragisches Leizden, Kämpsen und Untergehen, das sich in ihren Mauern ereignet hat, wachzurusen vermögen. Schwere, düstere Kerkermauern können die Vorstellung von namenlosen Qualen der Eingekerkerten, von Inquisitionszgreueln oder von Schandtaten des Despotismus, starrende Festungswerke die Vorstellung von den Schrecken und Drangsalen des Krieges veranlassen. Allein dann kommt eben diesen Phantasiegebilden, nicht

<sup>1</sup> Dieses Beispiel führt J. H. v. Kirchmann an (Afthetik auf realistischer Grundslage; Berlin 1868; Bd. 2, S. 31). Ein verständnisvoller Leser machte mich darauf aufmerksam, daß in Byrons "Simmel und Erde" das Hereinbrechen der Sündsstut so geschildert werde, daß dieser Naturvorgang einen tragischen Eindruck hervorsdringe. Nun erscheint ja allerdings bei Byron die vernichtende Flut hauptsächlich als tragische Gegenmacht, die den Menschen Untergang bereitet, behandelt. Aber daneben macht die Schilderung der Flut doch auch den Eindruck, als ob die Natur selbst diesen Graus der Bernichtung wie einen tragischen Vorgang ersebte.

<sup>2</sup> Abolf Zeising, Afthetische Forschungen; Frankfurt a. M. 1855; S. 536. Zeising behandelt das Borkommen des Tragischen in den verschiedenen Künsten S. 535 bis 547. Man vergleiche auch Moriz Carriere, Asthetik, 3. Auflage (Leipzig 1885), Bb. 1, S. 196 f. — Wenn Friedrich Vischer sagt, man könne die Grundempsindung religiöser Baukunst tragisch nennen (Asthetik, § 127), so hat dieser Eindruck zur Boraussehung, daß man die besondere Auffassung Vischers von der Religion sowohl wie vom Tragischen teilt.

jenen Werken der Baukunst, der Charakter des Tragischen zu, und nur durch die innige Verschmelzung der Phantasiegebilde mit den Bauwerken scheinen diese selbst etwas von Tragik an sich zu tragen. Etwas anders liegt die Sache bei verkallenden, zertrümmerten Bauwerken. Hier kann Tragik durch Zuhilfenahme und Verpersönlichung der Zeit zustande kommen. Der allzerstörenden Macht der Zeit vermag, so wird dem, der vor den Ruinenstätten von Luksor, Karnak, DerzelsBahri oder vor dem Koslosseum in Rom steht, sein Gefühl sagen, selbst das kesteste und stolzeste Bauwerk nicht widerstehen. Auch hier also kommt der Eindruck des Trazgischen nur durch Hinzudichten von Seite der Phantasie zustande.

Rommt hierbei der Dichter mit seiner anschaulichen und beseelenden Schilderung zu Hilfe, so geht die Berschmelzung der Phantasiezutaten mit dem geschilderten Bauwerk besonders innig und leicht von statten. So weiß delle Grazie, die Dichterin des gewaltigen Spos Robespierre, die Pariser Bastille wie einen troßig kämpfenden, finster leidenden Helden den darzustellen, der den Geist der alten, knechtenden, gewalttätigen Zeit tapfer und bis zum äußersten verteidigt, endlich aber gebrochen und kummervoll dem Ansturm der jungen, freiheitsdurstigen Zeit erliegt. Aber selbst in solchen Fällen ist nicht das Bauwerk als solches der Träger des Tragischen. Das Gebäude wirkt tragisch nur als symbolische Berleiblichung von Ereignissen, die sich in ihm, bei ihm oder in Beziehung zu ihm abgespielt haben.

Bildnerei, Malerei, zeichnende Runfte bagegen vermögen mit ihren eigenen Mitteln Tragisches zur Darftellung zu bringen. Wenn eine ber Bildhauer bas Schickfal ber Niobe ober Lavkoons, ber Maler die Rreuztragung, Rreuzigung ober die Beweinung des Leichnams Refu ober den Sturg der Gottlosen zur Bölle barftellt, so ist der tragische Eindruck unbestreitbar. Bor allem Mnthologie und Geschichte bieten Diesen Runsten gablreiche Stoffe tragischen Gepräges zu erfolgreicher Bearbeitung bar. Wieviel Tragisches findet man nicht bei Delacroir, Piloty, Stuck! Bor allem aber sind Klingers Radierungen bervorzuheben: sie laffen uns das schwere, geheimnistiefe Leid, das im Grunde der Welt rubt, die Berriffenheiten und Graufamkeiten des Weltgeschehens, den furcht= baren Untergrund bes Großen und Abermenschlichen abnen. Raum ein anderer moderner Rünftler hat sich mit so ungeheuerer philosophischer Intuition in das Weltleid vertieft. So gibt er benn auch nirgends dem Tragischen geschichtlicher Ereignisse Ausbruck, sondern er wendet sich dem Topischen, Bleibenden in der Tragif des menschlichen Daseins zu und

gestaltet es in hochsymbolischer, oft geradezu in mythologisch dichtens der Weise.

Böllig gewachsen freilich zeigen sich die bildenden Rünfte dem Tragischen nicht. Denn diese Runfte vermögen in jedem einzelnen Runft= werk den Gegenstand immer nur so, wie er in einem bestimmten Augenblick gestaltet ift, barzustellen. Das Nacheinander ist ihnen unzugänglich; soviel Bewegungvillusion der Gegenstand auch durch die Darstellung des Runftlers erhalten mag, so kann er boch immer nur als in einen ein= zigen Zeitpunkt zusammengedrängt zur Unschauung gebracht werden. Das Tragische nun aber ist stets ein Entwicklungsvorgang: aus gefährlichen Reimen in Charafteren und Lagen entspringen unheilbrohende Zwiespälte und Rämpfe, Leiden und Frevel: es finden manniafaltige Wendungen, Bechselfälle, Berknotungen im Gange ber unbeilvollen Ereignisse statt; die Entwicklung des äußeren und inneren Berderbens durchläuft gabl= reiche Stufen der Steigerung, bis endlich der Zusammenbruch unvermeidlich ift. Und diese Entwicklung verläuft natürlich in einer Külle urfachlicher Zusammenbänge. Eben biese Entwicklung nun samt ben in ihnen liegenden ursachlichen Berhältnissen ift kein unmittelbar darftell= barer Gegenstand für Bildnerei und Malerei. Nur an einem einzigen Punkte seiner Entwicklung vermögen diese Künfte das Tragische zu fassen. Die früheren und nachfolgenden Abschnitte und die in ihnen liegen= den Urfachen und Wirkungen können nur vom Beschauer bin zu = und hineinvorgestellt werden, und die den Geftalten vom Runftler verliehene Bewegungsillusion kann diese Rück- und Vorblicke des Vorstellens in hohem Grade erleichtern. Allein so zwingend auch diese Borstellungsbinzufügungen sein mögen und so innig sich ihre Verschmelzung mit dem sinnlich Bahrgenommenen gestalten mag, so bleiben sie doch immer ein nur Borgeftelltes, dem die entsprechende Berkorperung im Kunftwerk fehlt. Die tragischen Geschicke Niobes und Laokoons, Marias und Jesu, Cafare oder Napoleone, die tragischen Boraussetzungen der Berftörung Babylons, der Magen des Jeremias auf den Trummern Jerusalems, der Raferei der Medea, des Gemetels auf Chios im griechischen Unabhängigkeitskriege muß der Beschauer aus seiner Kennt= nis ober aus ben Erläuterungen, bie ihm Undere geben, in feiner abfürzenden Vorstellung den dargestellten Gegenständen hinzufügen. Um besten wird der Runftler aus der tragischen Entwicklungsreihe für seine Darstellung den Augenblick der Katastrophe oder Entwicklungspunkte, die biefer nahe liegen, herausgreifen. Indeffen kann es auch vorkom=

men, daß das Tragische sich erst von ferne vorbereitet oder aber weit zurückliegt und doch kraftvoll und vielsagend durch den festgehaltenen Augenblick hindurchscheint. Man denke an Feuerbachs Dantebild: der Dichter schreitet an uns als ein Mann vorüber, der tragisch gekämpft und gelitten, dann aber überwunden hat und nun zu entsagungsvoller Ruhe, zu schmerzgeborenem, strengem Frieden gelangt ist. Wie es sich indessen auch mit der Wahl des festzuhaltenden Augenblicks verhalte, es bleibt dabei, daß, so deutlich sich auch aus dem Bildwerk die Entwicklung des tragischen Vorgangs für die Phantasie ergibt, diese Entwicklung für den Betrachter nur in Form einer ergänzenden Vorstellung vorhanden ist.

So vermögen also Bildnerei, Malerei, Griffelkunft dem Tragischen nicht völlig gerecht zu werden. Und zudem tritt für den Beschauer nicht selten die Schwierigkeit ein, sich diese Vorstellungen zu beschaffen. Man denke nur an Bilder, die ihren Gegenstand wenig bekannten Gedieten der Geschichte entnehmen. Um Pradillas Gemälde "Johanna die Wahnssinnige" auf seinen tragischen Inhalt richtig zu deuten, muß man aus entlegenen Gedieten der Geschichte Kenntnisse herbeiholen.<sup>2</sup> Eine andere Schranke, die der Darstellbarkeit des Tragischen in diesen Künsten ans haftet, wird sogleich weiterhin zur Sprache kommen.

Anch der Tonkunst kommt eine nicht geringe Ausdrucksfähigkeit für das Tragische zu, wenn auch die Bedingungen dieser Kunst gleichfalls eine dem Tragischen nach allen wesentlichen Seiten hin gerecht werdende Darstellung ausschließen.<sup>3</sup> Natürlich denke ich hierbei nur an die reine Musik, nicht an das gesungene Lied, an Oper oder Oratorium, die wegen ihrer Berbindung mit der Dichtkunst das Tragische weit bestimmter auszudrücken vermögen. Während Bildnerei und Malerei die Fähigkeit haben, das Tragische als Schicksal einer bestimmten Persönlichkeit zum Auszdruck zu bringen, ist die Musik als solche außerstande, die Leiden und Kämpfe, die sie darstellt, sich zur bestimmten Gestalt eines leidenden

1 Man vergleiche hierzu Theodor Lipps, Grundlegung der Afthetik (hamburg und Leipzig 1903), S. 566 f.

<sup>2</sup> Nichard Muther hat im ersten Band seiner Geschichte der Malerei im 19. Jahrs hundert (München 1893), S. 441 f. eine reichhaltige Zusammenstellung schwer barsftellbarer, entlegener geschichtlicher Stoffe gegeben, die von deutschen "historiensmalern" gewählt wurden.

<sup>3</sup> Airchmann spricht ber Musik und landschaftlichen Kunst die Fähigkeit, bas Tragische darzustellen, rundweg ab. Es kommt dies daher, weil er die Forderung der Handlung übertreibt (Afthetik, Bd. 2, S. 32). Ich werde im fünften Abschnitt über das Verhältnis der Handlung zum tragischen Vorgang sprechen.

und kämpfenden Helben verdichten zu lassen. Es ist ihr nicht möglich, aus dem Elemente eines unpersönlich en Ringens, Stürmens, Weh-klagens, Ausschreiens herauszutreten. Sie vermag den Schmerzen und Zwiespälten, wie überhaupt den Gefühlen, die sie ausdrückt, keine vorstellungs mäßige Bestimmtheit zu geben. In den Bildewerken erscheint Not, Schmach, Untergang an bestimmte Personen, also auch an bestimmte Bestrebungen, Pläne, Verfolgungen, Frevel geknüpft; aus den musikalisch dargestellten Leidenschaften, Schmerzen und Kämpfen dagegen vermögen sich Vorstellungen selbst von nur ungefähr bestimmten Erlebnissen nicht mit Notwendigkeit herauszugestalten.

Und doch ist die reine Musik bedeutender tragischer Wirkungen fähig. Wir können durch die Tone als solche tragisch erschüttert und tragisch versöhnt werden. Wer hat durch Beethovens neunte Symphonie nicht schon tragische Eindrücke empfangen! Der erfte Sat enthält Stellen. wo ein Aufruhr von Unseligkeit berricht. Schmerzen werden uns offenbart, die in ftolger Ginsamkeit, auf weltentrückten Boben entspringen: Qualen eines Prometheus, Zerbrochenheit und eherner Trop. Richard Bagner fagt, daß uns biefer erfte Sat bie Qualen der Belt fo grauen= voll endlos erleben laffe, wie dies nie zuvor ein Musiker gewagt habe.1 Ober man vergegenwärtige sich bie Symphonien von Brahms, etwa ben ersten Satz der ersten Symphonie. Aus ihm spricht ein tragisch bellseben= der Blick für das Duftere und Schwerverwickelte in der Welt. Wir hören von herben Rämpfen, von aufregenden Bedrängungen durch Leibenschaften und Phantasien, von harten Entsaungen. Ober ber vierte Sat seiner vierten Symphonie: hier tont sich ein ringender Beld voll Berriffenheit, voll erschreckten Suchens aus; durch die ewigen großen Befühle klingt brobend bas Wiffen von dem Kurchtbaren, Rätfel- und Biderspruchsvollen in den Beltgebeimnissen. Aber auch ein so naiv schaffender Künstler wie Schubert bringt es zuweilen zu tragischem Ausdruck. Aus dem erften Sat der H moll-Symphonie hören wir Klagen einer dumpf gedrückten, tief verwundeten Seele. Soll ich noch einige ftark tragisch wirkende Tonstücke nennen, so werden mir aus meinen Eindrücken der letten Zeit Wagners Faust-Duverture, Bruckners britte, achte und neunte Symphonie, Guftav Mahlers fünfte Symphonie, Kelir Draesekes Symphonia tragica, Tschaikowskis vierte und sechste Symphonie lebendig.

Wie ist es denn nun aber möglich, daß die Tonkunst, obwohl sie 1 Richard Wagner, Beethoven (Werke, 2. Aufl., Leipzig 1888; Bd. 9, S. 100 f.).

keine tragischen Charaktere und Sandlungen barzustellen vermag, doch so innige und ftarke tragische Wirkungen erzeugt? Wie Die Tonkunft überhaupt Meifterin im Ausbrücken von Stimmungen ift, fo kann sie auch die tragische Gefühleweise in allen Gestalten und Wandlungen bis ins Individuellite und Intimfte verleiblichen. Die kamvfenden Gewalten werden in der Musik von den feinsten und verwickelt= ften Stimmungen umswielt: von Sehnen und Klagen, von Droben und Troken, Dabinstürmen und Zurückweichen, von jähen und sanften, wilden und füßen Schmerzen, von ber gangen Stufenleiter begnaftigenber und befreiender, gepreffter und Friede verheiffender Gefühle. Gelbft bie Dichtkunst vermag die tragischen Rämpfe nicht zu solcher Külle von Lichtern und Karben, von Pracht und Schmuck auszubreiten. Damit bangt es auch zusammen, daß die Musik tragische und komische Stimmungen so intim zu verweben weiß, wie bies felbit Shakesveare nicht gelingt. Mit Recht bebt Sotho biefen Borzug an der Musik des Mozarti= schen Don Juan bervor.1

Noch viel stärker macht sich, was das Vermögen des Stimmungsausdruckes betrifft, der Vorzug der Musik vor den bildenden Künsten geltend. Der Verlauf der Klänge führt uns die tragischen Stimmungen in zeitlich er Entwicklung vor. So überwindet die Tonkunft wenigstens auf dem Gebiete der Stimmungen die den bildenden Künsten gezogene Schranke: sie ist nicht an das Herausgreifen und Festlegen eines einzelnen Augenblickes gebunden.

Noch einen anderen Borzug zeigt die Tonkunst. Sie kann die tragisschen Gewalten derart ins überragende anwachsen lassen, daß wir das Gefühl des übermenschlichen, Kosmischen, Unendlichen, Metaphysischen erhalten. Man braucht nicht Anhänger der Schopenhauer-Wagnerschen Musiktheorie zu sein, um zu gestehen, daß die Musik uns häufig durch den Eindruck überwältigt, als ob sich das schmerzvolle Ringen der schafsfenden Urkräfte, die Not und Qual des innersten Weltgetriebes versnehmen ließe. Man darf dabei freilich nicht an die lieblich spielende Vordergrundsmusik eines Haydn denken, sondern muß sich Beethoven, Brahms, Wagner, Bruckner, Mahler vergegenwärtigen. In diesem Hineinzeichenlassen der tragischen Leiden ins Unendliche, in die schaffenden Weltskräfte vermag nur die Dichtkunst mit der Musik zu wetteifern.

Eine eigentümliche Stellung nimmt die Programm-Musik ein. hier

<sup>1</sup> h. G. hothe, Borftubien für Leben und Runft; Stuttgart und Tübingen 1835; S. 74.

entsteht durch das Zusammenwirken der Töne mit Überschrift und Erstäuterung der Erfolg, daß sich zu den Tönen Vorstellungen von desstimmten Menschen, Vorgängen, Handlungen hinzugesellen und mit ihnen verschmelzen. So kann der Tonschöpfer auf dem Umweg der belehrenden und erläuternden Vorstellung auch den Eindruck von bestimmten tragisschen Entwicklungen und Geschicken erzeugen. Freilich zu einer Verkörperung tragischer Vorgänge durch die Töne selbst kann es niemals kommen. Wohl aber kann der Zuhörer durch vorstellungsmäßige Anregung seiner Phantasie dazu gebracht werden, die in ihm erweckten tragischen Vorstellungsreihen derart mit den an sich schon tragisch wirkenden Tonsfolgen zu verschmelzen, daß diese nun wirklich annäherungsweise wie eine Versinnlichung der tragischen Vorgänge empfunden werden. Verlioz' Phantastische Symphonie oder Liszts Tondichtungen: Tasso, Mazeppa, Dantes und Kaust-Symphonie sönnen hierfür als Beisviele dienen.

Ganz anders liegt die Sache im gesungenen Lied, in Dratorium, Oper, Tondrama. Hier liegt ein Bündnis von Lon- und Dichtkunst vor, und so können denn diese beiden Künste ihre Mittel auch zum Eindrucke des Tragischen zusammenwirken lassen.

#### 2. Das Tragische in ber Dichtkunft

Einzig die Dichtkunst ist der Darstellung des Tragischen vollauf gewachsen. Sie vereinigt in diefer Beziehung das Auszeichnende der Musik mit dem der bildenden Runfte und fügt noch einen weiteren Borzug hinzu. In der Dichtung kann sich das Tragische in seiner vollen ur= fachlichen Entwicklung durch alle seine Borbereitungen und Stufen hindurch barlegen, fich nach ber Stimmungsfeite bin in bobem Grade verfeinern und nach dem Unendlichen und Metaphnfi= schen hin mächtig vertiefen; und zugleich kommt dem Tragischen der Dichtkunft überall nach Versonen und Erlebnissen bie Bestimmt= heit der vollen Individualität gu. Diefer Synthefe gefellt nun die Dichtkunft noch den neuen Borzug hinzu, daß der Borftel= lunge : und Gedankengehalt, der zur tragischen Entwicklung gehört, von ihr in einem Grade ans Licht geftellt werden kann, wie bies weber der Musik noch den bilbenden Runften auch mir annäherungsweise möglich ift. Der Dichter kann bem Betrachten und Sinnen, ben Absichten und Plänen der tragischen Personen ungehemmt Ausbruck geben. Und da auch die Gefühle und Affekte, Willensakte und Leiden= schaften Richtung und Inhalt erst durch die Borstellungen erhalten, so

aewinnt in der Dichtung das Tragische auch nach seiner gefühls- und willensmäßigen Seite eine weitergebende Bestimmtheit als in ben bilbenden Künsten. Auch diese gewähren und den Anblick ganger, geschlosfener, zur Einzelheit zugeschärfter Individuen. Allein die Deutung ber im Bildwerk bargestellten Individuen nach ihrem Vorstellungs- und Gedankenleben wird vom Runftler mehr oder weniger offen gelaffen. Wenn Viloto Thusnelda im Triumphinge des Germanicus, Kenerbach Medea oder die Amazonenschlacht malt, so ist es ganz unmöglich, mit Mit= teln ber Malerei auch nur annähernd eindeutig auszudrücken, was in ben Versonen an Absichten, Unternehmungen, Erlebniffen, Rampfen, Schickfalen porhanden ift. Go fehr auch die Versonen des bilbenden Rünftlers für unser Unschauen und Kühlen den Eindruck wirklicher. lebendiger, zur Einzelheit zusammengedrängter Individuen machen, fo bleibt ihr vorstellungs- und gedankenmäßiger Gehalt doch bis zu gewiffem Grade im Dunklen liegen; ein weiter Spielraum möglicher Auffassungen muß als stillschweigend zugestanden angesehen werden. Der Dichter dagegen vermag das Borffellungs- und Gedankenleben und eben darum das davon abhängige Getriebe des Gefühles und Willensgebietes bis zur Eindeutigkeit zu treiben. Er ist darum imstande, die Taten und Ereignisse bis zur Spipe bes Einzelfalles berauszugestalten, die Charaktere bis zur Individualität des Jest und hier herauszuarbeiten. Die Mittel ber bildenden Runfte dagegen erlauben nicht, die Bestimmtheit der Individualität bis zu dem Punkte fortzuführen, daß es dem Betrachter zweifellos wurde, was biefes Individuum gerade in diesem Orte und in diesem Augenblicke finnt, fühlt und erftrebt. Wie wichtig jener Borzug aber gerade für die Darstellung des Tragischen fein muffe, leuchtet ein, wenn man bedenkt, daß tragisches Rämpfen, Leiden, Freveln und Untergeben aufs engste an eine durch das Jest und Dier bestimmte Bewuftseinslage geknüpft ift.

Hiernach kann es nicht zweiselhaft sein, daß sich die Natur des Tragischen in maßgebender Beise nur an den Schöpfungen der Dichtskunst studieren läßt. Auch die folgenden Untersuchungen werden die Fälle des Tragischen bei weitem überwiegend der Dichtkunst entnehmen und von hier aus die Theorie des Tragischen entwickeln. Das Tragische in den übrigen Künsten wird von den auf dem Boden der Dichtkunst geswonnenen Prinzipien sein Licht zu empfangen haben.

Auch die Dichtkunst freilich ist nicht in allen ihren Gattungen der Ausgestaltung des Tragischen gleich günstig. In der Lyrik verhält es sich

ähnlich wie in der Tonkunft. Auch die Eprik verkörpert das Tragische nicht als eine fortschreitende Entwicklung und strenge Verkettung von bestimmten Charakteren und Lagen. Die Iprische Tragik gibt sich in der Art und Beise kund, wie das Gefühl burch tragische Schickfale erregt wird. Mag es fich babei um die tragischen Schickfale bes Dichters selbst oder um die bestimmter anderer Versonen oder um die Tragif menschlichen Lebens und Strebens überhaupt handeln: so bleibt, indem das Gefühlsecho die Hauptfache ist, die Bestimmtheit der Erlebnisse und ihrer Verkettung babei im Hintergrunde. Doch wird in anderer Begiebung die Musik binsichtlich der Darstellung des Tragischen von der Lyrik weit übertroffen. Der Inrische Dichter aibt den tragischen Geschicken und Gefühlen unmittelbar die Form des Menschlichen: er bedient sich eben der menschlichen Stimme und Worte. Die Musik bagegen vermag nur durch in mbolisch e Beselung von Seite des Zuhörers mensch= liche Gefühle zum Ausbruck zu bringen. Die Klange ber Geige, Klöte. Vosaune tragen nicht unmittelbar ein menschliches Gesicht; sie erhalten ein folches erft, indem fie von und mit analogen menschlichen Stim= mungen ausgefüllt werden. Im Unterschiede hiervon sind die Worte der angemessene, eigentliche, unsymbolische Ausbruck der menschlich seeli= schen Borgange. Daber schwebt das Tragische der Lyrik nicht so ftark in Uhnung und Dämmer wie das der Musik.

Bie lehrreich für die Auffassung des Tragischen die Lyrik ift, erkennt man sofort, wenn man bedenkt, welche Külle gerade wichtigster und tief= ster tragischer Kormen in der Lyrik eines Byron, Leopardi, Hölderlin enthalten ift. Dichtungen wie Byrons Oden an Napoleon und an Benedig, Taffos Klage, Prometheus, Manches aus feinen Bebräffchen Me= lodien, ebenso Harold (ber weit mehr Inrischer als epischer Natur ift) stellen in starken und hoben Tonen den tragischen Sturz einzelner Selben und ganger Bölker und überhaupt bas menschliche Schicksal als tragische Verflechtung von Göttlichem und Gemeinem vor Augen. Und will man seben, wie sich eine einseitigere und engere tragische Lebens= stimmung lyrisch austönt, so mag man sich an Leopardi und Hölderlin wenden. Kaum dürften sich bei anderen Dichtern so knappe, von Weh durchglühte Ausdrücke für die Tragik des menschlichen Lebens finden als bei diesen beiden hochgestimmten, sehon durch die Abergartheit ihres Empfindens zum Leiden verurteilten Fremdlingen auf Erden. Als weiche, widerstandslose Schwermut, die unter bem Gedanken der Bergänglichkeit leidet, ertont uns die Tragik des Lebens besonders aus Lenaus Gedichten.

Aber auch bei Lyrifern, die sich zum größten Teil in ganz anderen Tönen bewegen, findet man häufig die tragischen Zusammenhänge des Lebens zum Ausdruck gebracht. Wieviel tragischer Gehalt liegt nicht zusammengedrängt in dem Lied des Harfenspielers "Wer nie sein Brot mit Tränen aß" und in der weiteren Strophe des Harfners "Ihm färbt der Morgensonne Licht"! Zu reich entfaltetem Austönen hat Goethe seinen tragischen Liedesschmerz in der Marienbader Elegie gebracht. Auch an die Shorlieder in Schillers Braut von Messina kann hier als an ausgezeichnete lyrische Ausprägungen des Tragischen erinnert werden. Aus der Lyris der deutschen Romantif sei Elemens Brentanos Gedicht "Treulieb Treulieb üft verloren!" bervorgeboben.

Es bedarf keiner näheren Bearundung, daß ausschlieflich auf den Gebieten des Epos und Dramas das Tragische seine völlig angemessene Berwirklichung erfährt. Das ich vorbin als den Borgug der Dichtkunft rücksichtlich ihrer Kähigkeit, das Tragische zu verkörpern, bingestellt babe, das gilt in vollem Maffe nur von Epos und Drama. Bier allererft findet die Einzelbestimmtheit der Sandlungen und Schickfale, die zur tragischen Entwicklung gehören, vollkommen befriedigenden Ausbruck. Und zwar kommt bem Drama hierin pringi= piell fein höherer Rang als bem Epos zu. All die Seiten, aus benen die Entwicklung des Tragischen in der Tragodie besteht, vermag auch das Epos darzustellen und zwar gleichfalls in individuell anschaulicher Beise. Es sei etwa an die Darftellung der Ilias von dem Untergang Vatroflus und heftors, an das zweite und vierte Buch von Virails Uneibe, an bas Schickfal Siegfrieds, Rriembilbens, Bagens im Nibelungenliede, an den Untergang Clorindens und den darauffolgenden Jammer Tancrede in Taffoe Befreitem Berufalem, an Baibie Geschick in Byrons Don Juan ober an Gogols Taras Bulba, an Gösta Berling von Lagerlöf erinnert. Die beiden zuletzt genannten Dichtungen nämlich sind trot der ungebundenen Rede Even großen Stils. Der Tragodie kommt nur ein Borzug des Grades zu. Einmal insofern, als in ihr, wegen der Geschlossenheit und Einheitlichkeit ihrer Komposition, Borgange, die einen anderen als tragischen Eindruck machen und die tragifche Stimmung in Stimmungen anderer Urt übergeben laffen, viel weniger zahlreich vorkommen können als im Epos. Dieses verträgt, wegen feines loferen und mehr in die Breite gebenden Gefüges, auch dort, wo die Hauptentwicklung tragischer Natur ift, ein weit größeres Bielerlei von äfthetischen Gefühlstypen. Man barf also fagen, daß uns

ber Eindruck des Tragischen durchschnittlich durch die Tragödie in strafferer, unvermischterer Weise zu teil wird als durch das Epos. Dazu kommt dann noch die größere Eindringlichkeit und Gegenwärtigkeit, mit der die Handlungen des Dramas im Vergleich zu den Begebenheiten der Erzählung hervortreten. Vischer hat mit der Vemerkung recht, daß infolge dieser Gegenwärtigkeit das tragische "Schicksalsgefühl" durch das Drama in viel stärkerem Maße als durch die Erzählung erweckt werde. Uber dafür hat das Epos wieder weit mehr das Vermögen, sich auf die ganze Breite der zu einer tragischen Entwicklung gehörenden Ereignisse einzulassen; es vermag einen langwierigen tragischen Verlauf, etwa einen tragischen Lebensgang, weit vollständiger an uns vorüberzuführen.

Es ift kaum nötig, zu bemerken, daß wir Tragisches nicht nur in der Tragödie, sondern auch im Schauspiel, nicht nur im Spos in engerem Sinn, sondern auch in Roman, Novelle und Erzählung zu suchen haben. Was den Roman betrifft, so mag die Erinnerung an solche Extreme wie Goethe und Dostojewsky, Scott und Zola, Konrad Ferdinand Meyer und d'Annunzio genügen, um nahe zu legen, wieviel man aus dem Roman für die verschiedenen Gestaltungen des Tragischen lernen könne. Und welch mächtige tragische Eindrücke von Erzählung und Novelle ausgehen können, wird jeder zugeben, der etwa an Kleists Michael Kohlhaas, an Gottfried Kellers Romeo und Julia auf dem Dorfe, an Henses Nerina oder Andrea Delfin, an Chateaubriands Atala, an Mérimées Carmen denkt. Selbstverständlich sind auch Romanzen und Balladen imstande, Tragisches zu gestalten. Die "Balladen und ritterlichen Lieder" des Freisherrn Börries von Münchhausen beispielsweise liefern eine reiche trazgische Ausbeute.

Noch eine Frage finde hier ihre Beantwortung. Sie betrifft das im Leben workommende Tragische. Gehört das Tragische der Wirklichkeit in den Bereich des Afthetischen oder nicht? Wenn wir das tragische Ende eines uns in der Wirklichkeit gegenübertretenden unglücklichen Lebensslaufes stark und voll auf uns wirken lassen: ist das, was hierbei in uns vorgeht, wesentlich gleichartig mit den Gefühlen, die in uns durch ein tragisches Aunstwerk erweckt werden? Oder unterscheidet sich das hingegebene Verhalten angesichts des Tragischen im Leben grundsählich nicht von den Gefühlen des wirklichen Lebens?

Bei Beantwortung dieser Frage ist es nötig, auf einen gewissen, schon durch die Fragestellung angedeuteten Unterschied zu achten. Es kann vor-

<sup>1</sup> Bifcher, Afthetit, § 899.

kommen, daß wir über eine Nachricht tragischen Charakters wie über tausend andere Zeitungsnotizen flüchtig himweglesen. In diesem Falle kann freilich von einem ästhetischen Verhalten nicht die Nede sein. Von einer lebhafteren Erregung des Gefühlssehens und der Phantasic ist kaum eine Spur vorhanden. Aber wir haben in diesem Falle auch die Tragik des Vorganges nur in kümmerlicher Weise nacherlebt; vom Eindruck des Tragischen ist nur eine matte Spur zu sinden. Hiervon sind nun die Fälle zu unterscheiden, wo wir einen tragischen Vorfall des Lebens seinem tragischen Gehalte nach in vollem Maße auf uns wirken lassen. Wo dies stattsindet, gehört auch der tragische Eindruck in das Gebiet des Astbetischen. Und zwar hauptsächlich aus zwei Gründen.

Soll ein Vorgang des Lebens uns tragisch ergreifen, so muß er von und mit beseelendem Unschauen, mit schauendem Kühlen, mit "Einfühlung" ergriffen werden. Go vermag 3. B. das Schickfal Raifer Friedrichs beim Eintreten in die kaiserliche Burde nur dann den vollen tragischen Eindruck bervorzubringen, wenn wir und den todkranken, der Sprache beraubten Raifer unter forverlichen und feelischen Qualen, dabei aber voll Beldenmutes, von den milden Gefilden Italiens über die Alven obne Raft nach der von Schneestürmen burchwüteten Nacht des Nordens reisend in gefühlsbeseelter Unschamma vorstellen. Das Zweite aber ift, daß wir und von dem Vorgang, wenn er tragisch wirken foll, mit unferen individuellen Billensintereffen ablofen muffen. Steht die Derfon, deren erschütterndes Los wir erleben, unserem Bergen nabe, oder sind wir gar selbst die tragisch getroffene Person, so kann sich der Eindruck des Tragischen in und nicht rein entwickeln. Die schmerzvollen, betäubenden Affekte beberrichen uns dann derart, daß wir des Grades von innerer Freiheit und Stille entbehren, ber zum Entstehen tragischer Gefühle erforderlich ift. Sind durch ben Schicksalssichlag unsere perfonlichen Berhältniffe bedroht oder gar gerrüttet, greift er feindselig in unser individuelles Wohlsein ein, so find wir viel zu sehr stofflich verstrickt, viel zu febr Partei und Sklave, als daß wir uns zu dem großen und freien Buge tragischen Betrachtens erheben könnten. Erst wenn der Borfall und zeitlich entrückt ist und die Schärfe des Behes sich gemildert hat, oder wenn wir die erstaunliche Geisteskraft besigen, uns über Die Stürme im perfonlichen Ich in den Ather freischwebender Beschanung zu erheben, beginnt das Ereignis, die weihevollen Züge des Tragischen in entschiedener Weise anzunehmen. Die Tragik des schmachvollen Busammenfturzes unseres Vaterlandes durch die Missetat der Revolution konnte mitten in den ersten Tagen und Wochen der Umwälzung unmöglich als reine Tragik angeschaut werden.

Nun sind aber mit jener gefühlserfüllten Anschaulichkeit und dieser Ausschaltung des stofflichen Ich zwei Grundzüge gegeben, die das äfthetische Berhalten in durchgreisender Weise von den Gefühlen des wirklichen Lebens unterscheiden. So können wir denn sagen, daß die tragisschen Gefühle auch dort, wo sie durch die Vorgänge des wirklichen Lebens erzeugt sind, nur dadurch zu vollentwickelten tragischen Gefühlen werden, daß sie den Typus ästhetischer Gefühle annehmen. Auch das Tragische der Wirklichkeit fällt in das ästhetische Gebiet.

### Dritter Abschnitt

## Das Tragische und die Weltanschauung

1. Die tragische Dichtung und die Theorie des Tragischen in ihrer Abhängigkeit von der Beltanschauung

Tenn es richtig ist, daß die Kunst überall menschlich-bedeutungsvollen Gehalt zur Darstellung bringen soll,<sup>1</sup> so ist damit auch
der nahe Zusammenhang der Kunst mit Lebens- und Weltanschauung
ausgesprochen. Nicht als ob ein je des Kunstwerk, etwa jeder Krug,
jedes Landhaus, jedes Blumenstück, jedes Frühlingslied uns eine bestimmte Lebens- und Weltanschauung zu fühlen gäbe. Wohl aber dürfen
wir sagen: je mehr der Inhalt eines Kunstwerks in menschliches Streben
und Kämpfen hineingreift, je umfassender und tiefer ein Kunstwerk das
Menschliche nach Wesen und Entwicklung, nach treibenden Kräften, nach
Zielen und Werten zur Unschauung bringt, in um so höherem Grade ist
Lebens- und Weltanschauung in das Kunstwerk eingegangen und aus
ihm herausssühlbar.

Steht dies fest, bann ift bas Tragische von vornberein seinem gangen Umfange nach in besonders enge Begiebung zu Lebens- und Beltanschauung gerückt. Denn wenn irgendwo im Runftbereiche, so ift im Tragischen bas Menschlich-Bedeutungsvolle in der angedeuteten Richtung vertieft. Im Tragischen offenbart sich uns das Menschlich-Bedeutungsvolle nicht in jener verhältnismäßig barmlofen, engen, auf ber Oberfläche bleibenden Art wie meiftenteils im Anmutiaen, Lieblichen, Reizenden. Das Tragische gestaltet sich unter Aufgebot der tiefsten und stärksten Kräfte der menschlichen Natur, unter Aufwühlung der ganzen Seele, unter Butagetreten ber großen wie gemeinen, der gefunden wie franken Seiten des Menschlichen, unter Offenbarwerden deffen, was für den Sinn des menschlichen Daseins, für Wert und Unwert menschlichen Strebens entscheidend ift. Bor allem sind an der Entwicklung des Tragischen die schwersten und letten Widersprüche der menschlichen Natur beteiligt. Go entläßt und baher auch jede gute Tragodie mit dem Eindruck: wir find in dem Bewußtsein deffen, was es beiße, ein Menich zu fein, reifer geworden.

Wird dieser vertiefte menschlich-bedeutungsvolle Charakter des Tragischen anerkannt, dann schließt sich unmittelbar die Einsicht daran,

<sup>1 2</sup>gl. mein "Spftem der Afthetit", Bd. 1, S. 458 ff., 480 ff.

dan sich die künstlerische Darstellung des Tragischen von der Lebens- und Weltanschauung des Künftlers mehr oder weniger durchfättigen werbe. Es ist unmöglich, in bichterischen Gestalten ben Ginn bes menschlichen Lebens, feinen Wert und Unwert, feine treibenden Mächte und Biele gum Ausbruck zu bringen, ohne zugleich die Aberzeugungen der eigenen Relt= anschauung maggebend mit einfliegen zu laffen. Mögen biefe itherzeite aungen die Form von philosophischen Gedanken angenommen haben ober nur in der weniger scharfen Gestalt des religiblen Glaubens und überhaupt der Gefühlsgewißheit und Lebensstimmung porhanden fein: in jedem Kalle wirken sie, bewunt oder unbewunt, in die dichterische Gestaltung hinein. Unwillkürlich geschicht es, daß das Sinnenfreudige ober das Sittlichgerichtete, das Diesseitsbejahende ober Jenseitsgestimmte, das Berföhnungsvolle oder das Zerriffene, das felbstherrlich Individualistische oder das die hohen Mächte demutvoll Verehrende, was in Weltbetrach= tung und Lebensstimmung bes Dichters enthalten ift, in die Gestaltung des Tragischen hineintönt und Gepräge und Färbung mitbeftinmt. Se tiefer der Dichter angelegt ift, je mehr er gewohnt ift, hinter der Oberfläche der menschlichen Erscheinungen bedeutsame Schicksalszusammenhänge zu sehen und der Welt nicht bloß platt aufnehmend, sondern zu= gleich sinnend und ahnend gegenüberzustehen, um so reichlicher und selbst= verständlicher werden Bestandteile seiner allgemeinsten überzeugungen in seine Schöpfungen einfließen. Aus Sophofles blickt uns ein anderer Lebens- und Weltanschauungshintergrund an als aus Shakespeare, aus Calberon ein anderer als aus Schiller ober Goethe, aus Grillvarzer ein anderer als aus Ibsen, mag es auch zuweilen nicht ganz leicht sein, diese dunklen, aber doch sehr fühlbar wirksamen Hintergrunde in genaue Begriffe einzufangen.

Und ebensowenig wie die künstlerische Darstellung tragischer Gestalten und Entwicklungen, vermag sich die Theorie des Tragischen von Lebens= und Weltanschauung ganglich loszulösen. Schon beswegen ift bies un= möglich, weil der Theoretiker des Tragischen, gemäß dem soeben Dar= gelegten, anzuerkennen hat, daß in die kunftlerische Gestaltung des Tragischen die Weltanschauung des jeweiligen Rünftlers naturgemäß mehr oder weniger eingeht. Sodann aber (und dies ift bei weitem wichtiger) ift es die eigene Weltanschauung des Theoretikers, wovon die Theorie des Tragischen abhängt. Diefe Abhängigkeit gilt es näher ins Auge zu fassen.

Bollte der Afthetiker lediglich beschreiben, was er selbst oder der und jener beim Aufnehmen von Tragodien fühlt, so wurde feine Belt= anschauung dabei nicht normierend einzugreifen haben. Nun ist es zwar nicht ohne hohes Interesse, festzustellen, was einzelne Personen angesichts des Tragischen fühlen. Und besonders förderlich werden solche Feststellungen sein, wenn sie im Hindlick auf ganze Schichten des Publikums, auf gewisse Gesellschaftse und Bildungskreise, auf gewisse menschliche Typen unternommen werden. Aber hierin besteht doch nicht das Ziel der Theorie des Tragischen. Diese will vielmehr das Tragische als eine Idealgestalt zeichnen. Dem Tragischen als einem Gebilde von eigenartigem menschlich en Werte gilt unser Bemühen. Das bei ist zu beachten, daß für das Aufsuchen und Umgrenzen dieses Wertes allein das Erleben des auf der Höhe der menschlichen und künstlerischen Bildung der jeweiligen Zeit stehenden Menschen maßgebend sein kann. Auf diesen Standort hat sich, soweit er es vermag, der Theoretiser des Tragischen zu erheben.

Es leuchtet nun ein, daß dieses Verfahren nicht ohne ein ftarkes bewußtes Mitwirken von Weltanschauung möglich ist. Jede Wert-Aberlegung ist, so enge sie sich auch an die vinchologischen Grundlagen zu halten hat, doch überpinchologischer Art. Die Entscheidung darüber, ob ein Gefühlsgebilde als menschlich-wertvoll gelten durfe, und in welchem Grade es einen menschlichen Wert darstelle, hängt schliefilich von der Stellungnahme zu Lebens- und Weltanschammasfragen ab. Dieser Sat gilt für die Beftimmung jedes beliebigen afthetischen Enpus. Gine besonders schwerwiegende Gültigkeit aber kommt ihm für das Tragische zu. Denn im Tragischen gewinnt, wie soeben zu Beginn dieses Abschnittes auseinanderaesett wurde, das Menschlich-Bedeutungsvolle eine in hervorragendem Grade vertiefte Bedeutung. Die Untersuchung über das Wesen des Tragischen ist daher in höherem Grade als etwa die Er= örterung über das Idealschöne oder über das Erhabene von der Stellung zu den Weltanschauungsfragen abhängig. Nur die Theorie des Humors kann hinsichtlich der Durchsetztheit von Weltanschauungsfaktoren mit dem Tragischen wetteifern.

Dies ist um so mehr hervorzuheben, als manche Theoretiker das Tragische von aller Belt= und Lebensanschauung ablösen. Es besteht zu- weilen die Auffassung, daß das Tragische zu Welt= und Lebensanschauung

<sup>1</sup> Gerade in der letten Zeit wurde von vielen Afthetifern (von Groos, Dessoir, Hugo Spiger Mpollinische und dionnsische Aunft; in der Zeitschrift für Afthetit und allgemeine Aunstwissenschaft; 1. Bd., 1906] und Anderen) darauf hingewiesen, daß die Afthetik nicht nur das ideale ästhetische Berhalten, sondern auch die unvollkommenen, unreinen Weisen des ästhetischen Verhaltens beachten und beschreiben solle.

im Verhältnis der Gleichgültigkeit stehe, daß das Tragische mit irgendwelchen überzeugungen über Bedeutung, Wert, Ziel des Menschendaseins
nichts zu schaffen habe. Erst hierdurch scheint das Tragische auf eigene Füße gestellt und dem Nebel unbestimmter Vorstellungen und dunkler überspannungen entrückt zu werden. In Wahrheit aber würde hierdurch
das Tragische nach der Oberfläche verlegt und der Gefahr der Trivialisierung ausgesetzt.

Ber auf dem Boden der äfthetischen Orinzipien Berbarts steht, muß folgerichtig zu solch gänzlicher Abtrennung des Tragischen von der Weltauschaufung kommen. So ist es bei Robert Zimmermann. Don gang anderen Boraussehungen aus vertritt besonders Theodor Lipps in seiner Schrift "Der Streit über die Tragodie" diese Auffassung. Er erblickt mit Recht etwas nachbrucklich zu Bekampfendes in dem Bestreben so vieler Afthetifer, ihre Weltanschauma in die tragischen Kunftwerke bineinzudeuten. Dagegen geht er zu weit, wenn er fagt, daß der Dichter als Dichter überhaupt keiner Weltanschauung bedürfe, und daß er gut daran tue, die Weltanschauung, die er als Mensch besitzt, möglichst für sich zu behalten. Indem er unmer wieder darauf guruckkommt, daß die Tragödie nur aus fich felber, nur aus der in ihr dargeftellten Welt, nicht aber aus fremden, von außen herantretenden Reflexionen und Fordes rungen verstanden werden durfe, überfieht er doch auf der anderen Seite die naben Zusammenbänge, die troß alledem zwischen dem Tragischen und der Weltanschauung bestehen.2

Nun aber gilt es auch ungekehrt, die Grenzen keftzustellen, über die hinaus die Abhängigkeit des Tragischen von Lebens- und Weltanschauung nicht getrieben werden dark. Wir haben geschen: die Theorie des Tragischen kann nur durch Mitarbeit von Seite der Weltanschauung entstehen. Was sich der Theoretiker als Weltanschauung erarbeitet hat, geht leitend, sichtend, begründend in die Theorie des Tragischen ein. Allein hieraus folgt nicht im entferntesten, daß diese bestimmte Weltanschauung nun auch zur Bedingung für das Entspringen des Tragischen selbst gemacht werden müsse. Benn ich mir unter Mitwirkung meiner Weltanschauung eine gewisse Auffassung vom Tragischen gebildet habe, so ist damit noch keineswegs die Folgerung gegeben, daß Tragisches nur in einer dieser

¹ Nobert Zimmermann, Allgemeine Afthetik als Formwissenschaft; Wien 1865; S. 10 ff., 437 ff.

<sup>2</sup> Theodor Lipps, Der Streit über die Tragodie; Hamburg und Leipzig 1891; S. 10 ff., 25 ff. Grundlegung der Afthetif; Hamburg und Leipzig 1903; S. 571 f.

Weltanschauung entsprechenden Welt entstehen könne, und daß jeder Dichter, der Tragisches gestaltet, auf dem Boden dieser Weltanschauung stehen und sie als Voraussetzung in die darzustellende Tragis hineinarbeiten müsse. Es ist vielmehr ganz wohl möglich, daß, wenn ich mir freisich auch meine Auffassung vom Tragischen im Einklange mit meiner Weltzanschauung erworden habe, ich auf Grund dieser Auffassung doch zusgleich zu der Anerkennung konnne, daß aus dem Boden höchst verschiedener Weltanschauungen heraus Tragisches geschaffen werden könne, und daß das Entstehen tragischer Jusammenhänge und Eindrücke von der Weltstruktur in weitem Umfange unabhängig sei. Wenn so häusig Mißtrauen und Geringschätzung gegen alse Asthetik des Tragischen bessteht, so stammt dies nicht zum wenigsten daher, daß dem Tragischen gewöhnlich viel zu wenig Freiheit gegenüber den Weltanschauungen einzgeräumt wird.

# 2. Die Freiheit des Tragischen gegenüber den Weltanschauungen

Fassen wir die Ansicht, wonach eine bestimmte Weltan = sich aunng allem Tragischen vorgeschrieben wird, etwas näher ins Auge. Natürlicherweise ist dies jedesmal die Philosophie, zu der sich der seweislige Asthetiker bekennt. Tritt in einer Tragödie eine andere Art, über Menschen und Schicksale zu denken, Natur und Geist zu betrachten, zustage, so gilt dies als ein Mangel. Eine bestimmte Weltauffassung hat das Vorrecht; in ihr sollen sich die tragischen Künstler bewegen; nach ihr soll sich das genießende Publikum richten.

Nicht nur etwa Philosophen älterer Art, wie Schelling, Solger, Hegel, Bischer, Zeising, Schopenhauer ober Hartmann schreiben dem Trasgischen ihre eigene Weltanschauung vor; sondern das Gleiche geschieht auch bei modernen Theoretisern des Tragischen. Paul Ernst beispielsweise erklärt: die Ansicht von der Relativität alles Sittlichen sei der schlimmste Feind alles Tragischen. Nur auf dem Boden des Glaubens an die Willensfreiheit und die Absolutheit des sittlichen Joeals könne das Tragische erwachsen. So sehr ich mich auch mit manchen Seiten der Weltanschauungsüberzeugung, die Paul Ernst in seinen Abhandlungen ausspricht, in Abereinstimmung finde, so möchte ich doch die angedeutete Weltanschauung nicht zur alleinigen Grundlage des Tragischen machen. Das Tragische käme hierbei in hohem Grade zu kurz. In gewisser Be-

<sup>1</sup> Paul Ernft, Der Weg jur Form. Afthetische Abhandlungen (1905); S. 24 ff.

ziehung ähnlich und doch in der Hauptsache ganz anders urteilt Richard Debmel über bas Tragische. Nur wo an dem absoluten Sittengesek, an bem ftarren sittengeseklichen Standpunkt und zugleich an ber jenseitiganttgewollten Ausnahmestellung des Belben, der gegen das Schickfal ankämpft, festgehalten werde, könne es zu tragischer Wirkung kommen. Die Gegenwart mit ihren monistischen Aberzeugungen, mit ihrem sitt= lichen Relativismus fei baber außerstande, für die Tragik das erforder= liche Gefühl aufzuhringen. Das Tragische sei eine von der modernen Beltanschauung überwundene Gestalt. Im Gegensat hierzu sieht Friedrich Roffka in der Tragodie den tiefsten künstlerischen Ausdruck des eben emporkommenden Geschlechts. Das naturwiffenschaftliche und pincho= logistische Zeitalter konnte für das Tragische kein Berständnis haben. Nur wo man für die elementaren, "originären" Irrationalitäten im Menschen Gefühl hat, nur wo man das furchtbar Widerspruchsvolle und Unerfüllte in allem Endlichen erschaut, nur wo man Gott nur aus der Dis= barmonie wahrhaft beareifen zu können überzeugt ist (und in der Gegenwart vollzieht sich, nach Rofffas Meinung, eine Wandlung nach biefer Richtung bin): nur dort können wirkliche Tragodien erwachsen.2 Bei Wilhelm von Scholz wiederum sind es Beraklitisch=Begelisch=Bebbelsche Grundintuitionen, die seinen Gedanken über Die Tragodie als Voraussetzung bienen.3 Ober es wird von der Tragodie Abereinstimmung mit den Anschauungen Darwins oder, wie in der Gegenwart besonders oft, mit denen Nietsiches verlangt.4 Wer das fordert, engt die Tragodie nicht

1 Nichard Dehmel, Tragit und Drama (im 9. Band der Gesammelten Werke, 1909; S. 60 ff.). Mit Dehmels Ansicht von dem Tragischen als einer durch die moderne Weltanschauung überwundenen Gestalt werde ich mich später, im 18. Absschnitt, auseinandersehen.

2 Friedrich Roffta, Aber Shatespeare und die Wiedergeburt des Tragischen (Neue Rundschau, Oktoberheft 1921, S. 1046 ff.).

3 Wilhelm von Scholz, Gedanken zum Drama und andere Auffäße über Bühne und Literatur; München und Leipzig 1905; S. 15 f. Auch für Gerhard von Mutius ist das Tragische ein religiös-metaphysisches Ersebnis: die Tragödie ist das Durchscheinen der Unendlichkeit durch die endliche Tat (Gedanke und Erslebnis; Darmstadt 1922; S. 210).

4 So fordert Wilhelm Bölsche vom modernen Dichter, daß er seine Gestalten und Vorgänge von der darwinistischen und überhaupt naturwissenschaftlichen Weltanschauung aus regle und beseele; insbesondere müsse er sich zur naturwissenschaftlichen Leugnung von Willensfreiheit und Unsterblichkeit bekennen und bei Schilderung der Liebe das Geschlechtliche an ihr betonen (Die naturwissenschaftlichen Grundlagen der Poesie; Leipzig 1887; S. 5, 7, 90 und oft). Bon D. E. Lessing
wird dem modernen Drama die Aufgabe gestellt, einen optimistischen Austurevolutionismus zur Darstellung zu bringen. Er verlangt ein "kollektivistisches"
Drama (Grillparzer und das neue Drama; München und Leipzig 1905; S. 145 ff.).

weniger ein als christlich-theistische Denker, die nur von der christlichstheistischen Weltanschauung aus das Tragische entstehen lassen.

Diese Afthetiker sollten boch nur erwägen, von welcher beschränkten Geltung und Aberzeugungsfraft eine jede Beltanschauung ift. Ein jeder Diefer Afthetiker tritt mit dem Unspruche auf, daß gerade feine Unschauungen von Menschen und Welt den Sinn des Tragischen bilben follen. Ein jeder von ihnen spricht sonach dem weitaus größten Teil der Rünftlerschaft und des Qublikums die Kähigkeit ab, sich vom Tragischen in der rechten Beise ergreifen zu laffen. Denn tritt der Buborer nicht in den Ideenkreis Schellings ober Nietsiches, Schopenhauers ober Darwins ein, so feblt ibm eben Verständnis und Gefühl für Rern und Mittelpunkt des Tragischen; in einem solchen Rünftler oder Bubörer könnte sich das Tragische nur in oberflächlicher oder verzerrter Beise spiegeln. Es ift merkwürdig, daß es jenen Afthetikern nicht als anmaßend porkommt, den weitaus größten Teil der Rünstler und des Publikums von der Bürdigung des Tragischen auszuschließen. Es wird dem Dichter von vornberein ein Spielraum mannigfaltiger Weltanschauungen jugu= gesteben sein. Man wird so weitherzig sein muffen, nicht nur zuzugeben, sondern sich darüber zu freuen, daß von den Dichtern das Tragische auf dem Boden verschiedener Weltanschauungen zur Entfaltung gebracht wird. Un den Buborer und Leser aber wird die Forderung zu stellen sein, zu= nächst auf die Weltanschauung des Dichters, wie sie aus der Tiefe seiner Schöpfung mehr ober weniger beutlich spricht, unbefangen einzugeben und sich in das Tragische von der Gestaltung und Kärbung einzuleben. die ihm die Weltauschauung des Dichters gegeben hat. Der Dichter darf verlangen, daß der Lefer feine felbsterworbene Weltanschauung oder die

Defar Bie möchte, daß der Dichter, insbesondere der Dramatiker, den rücksichsen Egoismus der großen Woller im Sinne Niehsches zum Gegenstande mache (Zwisschen den Künsten; in der Neuen Deutschen Rundschau, 5. Jahrgang [1894], S. 618 ff.). Carl Sternheim halt der Dichtung seine amoralistische, anarchischs individualistische, alles Bürgerliche hassende Diesseitsphilosophie (wenn man von Philosophie hier überhaupt reden darf) als ein unbedingtes Soll entgegen (Profa. Berlin-Wilmersdorf 1918). Otto Flake wiederum legt einen gewissen zynischen heroismus und skeptischen Nihilismus als Maßtab an alle Erscheinungen in Kunst und Kultur überhaupt an (Kleine Kosmogonie. – Die Krise des Geistes. – Perspettiven. – Und andere Aussätze in den lesten Jahrgängen der "Neuen Nundschau").

1 August Bezin, Tragit und driftliche Weltanschauung. (Enthalten im 6. Bante ber Zeitschrift "Gottesminne", 1911/12.) Auch A. Bögele findet die höchste Form des Tragischen nur auf dem Boden der transzendenten driftlichen Weltanschauung möglich (Das Tragische in der Welt und Kunft und der Pessimismus; Stuttgart

1904; G. 83 ff.).

des von ihm verehrten Afthetikers nicht voreilig und aufdringlich einmische, sich nicht spröde darauf versteife, um von da aus absprechende Kritik zu üben.

So ift also auf dem Boden des Tragischen Beitherzigkeit in Sachen ber Beltanschauung zu üben. Wir haben nicht zu trauern, sonbern uns barüber zu freuen, daß grundfählich verschiedene Beifen, wie fich das Los der Menschen und der Gang der Belt in bedeutenden Geistern spiegeln, in den Tragodien jum Ausdruck kom= men. Aberhaupt bat sich die Kunft für die vielgestaltige Entwicklung der Weltanschauungen, für ihren immerwährenden Fluß und Kampf offen zu halten. Das philosophische und religiöse Ringen des Menschengeistes soll, so mahr die Runft ein lebendiges Glied der Kulturentwicklung bilbet, sich auch in den Schöpfungen der Kunft zum Ausbruck bringen. Bare ber Runft porgeschrieben, nur eine einzige Weltanschauung zugrunde zu legen, so wurde biefes Ausschließen aller anderen Rich= tungen menschlichen Sinnens, Forschens und Ringens eine unglaubliche Verarmung und Vertrocknung der Kunft bedeuten. Zugleich läge darin, wie schon hervorgehoben wurde, eine anmaßende Ungerechtigkeit gegen alle Andersdenkenden. Man laffe also den verschiedenen Lebens= und Beltanschauungen, die sich der menschliche Geift in seinem Entwicklungs= gange errungen, auf bem Runftgebiete möglichft freie Babn. Ich fage: "möglichst". Denn auf die Erfüllung einer Bedingung, und zwar einer viel in sich fassenden, wird es allerdings ankommen, wenn einer Lebensanschauung äfthetische Berechtigung zugestanden werden soll. Und diese Bedingung besteht barin, daß die Lebensanschauung nicht den Korderungen widerstreite, die ein reifes Verständnis an die kunftlerische Gestaltung stellen darf. Die Art und Weise der Lebensanschauung darf bem Rünftlerisch en als folch em nicht Schaben zufügen. So ergeben sich benn von äfthetischem Gesichtspunkte selbst aus gewisse Schranken, die fich felbft das weitherzigfte Bulaffen von Lebens- und Weltanschauungen für das Gebiet der Runft aufzuerlegen haben wird. Beispielsweise mare eine Lebensanschauung, der zufolge es nur Triviales gibt und alles, was groß und bedeutsam sein will, nur eine aufgeblasene Schäbigkeit ift, für alle Runft ein Berderb. Denn alle Runft ift dazu da, Menschlich=Bedeutungsvolles zu verkörpern.

Sodann aber ift zu bebenken, daß das Tragische vermöge seiner bes on der en Natur gewisse Weltanschauungen ausschließt oder doch als wenig gunftig erscheinen läßt. Das Tragische ist vermöge der in ihm

selbst liegenden Bedingungen nur auf einen gewissen Umkreis möglicher Weltanschauungen angelegt. Gewisse Weltanschauungen bilden einen für die volle und tiefe Entfaltung des Tragischen günstigen Boden, andere lassen nur eine eingeschränkte Entfaltung des Tragischen zu, noch andere, wie etwa der flache, rosige Optimismus, sind geradezu als Hindernis für das Gedeihen des Tragischen zu betrachten. Es ist dies ein Gesichtspunkt, der, mehr oder weniger, für sämtliche ästhetische Typen in Frage kommt. Man vergegenwärtige sich etwa das Erhabene, das Unmutige, das Komische, das Humoristische: sede dieser Gestaltungen läßt vermöge der zu ihrem besonderen Wesen gehörigen Bedingungen gewisse Weltzanschauungen als einen für ihre Ausbildung förderlichen Boden, andere als weniger förderlich oder geradezu als ein Hemmis erscheinen.

So wird also der von mir vertretene Standpunkt durch folgende drei nebeneinander geltende Sähe gekennzeichnet. Erstens: jede Theozie des Tragischen entsteht unter Mitwirkung von Weltanschauungsfaktoren. 3 weitens: tragische Zusammenhänge und Eindrücke sind auf Grund verschiedener Weltstrukturen möglich; es gibt daher für die Künstler des Tragischen keine offizielle Weltanschauung. Drittens: die Unabhängigkeit des Tragischen von der Weltstruktur ist keine absolute; es gibt Weltanschauungen, unter deren Voraussetzung Tragisches nicht ungehemmt oder überhaupt nicht entstehen kann.

Natürlich könnte erst dann, wenn sich uns das Wesen des Tragischen entwickelt haben wird, die Frage genau beantwortet werden, welcherlei Lebens= und Weltanschauungen für die volle, erschöpfende Ausgestaltung des Tragischen geeignet sind, und von welchen dies nur in einzgeschränkter Weise oder gar nicht gilt. Eine gewisse negative Bedingung läßt sich aber schon bier aussprechen.

Wenn alle Kunst Menschlich-Bedeutungsvolles auszudrücken hat, so gilt dies vom Tragischen im allerhöchsten Grade. Das Tragische greift in die innerlichste Tiefe, in die entscheidendsten Kämpfe der Menschheit, in die schwersten Lebensrätsel hinein. Daher kommt es, daß vom Tragischen alle Lebensanschauungen von seichter, unreiser, verworrener, querköpfiger Urt mit ganz besonderem Nachdruck auszuschließen sind. Bestrachtet man beispielsweise Gottscheds Sterbenden Cato oder Christian Felix Beißes Richard den Dritten, so waren beide Dichter, abgesehen von allem anderen, schon infolge ihrer trivial moralisierenden, in seder Beziehung erschreckend platten Lebensanschauung völlig unfähig, der

Dies hebt hartmann (Philosophie bes Schonen, S. 379) richtig hervor.

tragischen Bebeutung eines Cato und Nichard irgendwie gerecht zu werben. Ober man vergegenwärtige sich Körners Zriny: bei aller Anerkennung der starken und vielverheißenden dichterischen Begabung empfindet man doch das allzu Jünglingsmäßige, wie in so vielen anderen Beziehungen, so auch in der Auffassung der tragischen Leidenschaften und der menschlichen Natur überhaupt. Eine reifere Auffassung hätte die Menschen anders geformt, ihnen beispielsweise nicht so überreichlich Edelmut und idealen Flug gegeben und hätte so durch herbere Gestaltung den Eindruck des Tragischen verstärkt. In Klingers "Sturm und Drang" wieder liegt ein Beispiel dafür vor, daß eine allzu gärende und brausende Lebensanschauung der Erzeugung tragischer Eindrückschwächend entgegenwirkt. Stünde hinter diesem Drama ein Dichter mit weniger krankhaft-wirren und gefallsüchtig-tollen Lebensgefühlen, so würde die Tragik, die aus den Gestalten Wilds, Blasius, Lord Berkleys zu uns spricht, von bedeutend ergreisenderer Art sein.

Aber auch wenn man der Lebensanschauung deutlich anmerkt, sie sei leichtfertig erworben, sie sei aus Spottlust, aus der eitlen Sucht, Argernis zu geben oder Aufsehen zu erregen, oder gar aus der Lust an Unflat und Kloake hervorgegangen, so steht dies, wie schon überhaupt in Widerspruch mit der Forderung des Menschlich-Bedeutungsvollen, so noch in besonderem Grade in Widerstreit mit der gesteigerten Gestalt dieser Forderung auf dem Gebiete des Tragischen. Eine frivol gewonnene Lebensanschauung ist in besonderem Maße für das Tragische nicht menschlich gewichtvoll genug.

Wenn sich uns in den folgenden Untersuchungen das Wesen des Tragischen genauer ergeben haben wird, dann wird sich auch seine Abbängigkeit von Lebens- und Weltanschauung genauer darstellen. Schon hier aber ist es gut, sich einen gewissen method isch en Gesichtspunkt, unter dem diese Abhängigkeitsfrage zu behandeln ist, klar zu machen. Welchen Sinn hat die Behauptung, daß irgendeine Weltanschauung mit dem Wesen des Tragischen unvereindar sei? Kann sie bedeuten, daß sich der Dichter nicht zu dieser Weltanschauung bekennen dürse, wosern er wahrhaft Tragisches gestalten wolle? Es liegt offensbar am nächsten, jener Behauptung diesen Sinn zu geben. Ist ein Dichter von einer mit dem Tragischen unverträglichen Weltanschauung erfüllt: wie soll er dann echte und tiese Tragist zutage fördern können? Allein bei näherer Erwägung zeigt es sich sofort, daß sene Behauptung dies nicht besagen könne. Denn sie gilt offendar nur unter der Bedins

aung, daß der Dichter die bestimmte Weltanschauung folgerichtig durchbacht und zwar gerade in jenen Seiten burchbacht habe, bie mit bem Tragischen unverträglich find. Benn beispielsweise gesagt murbe, ban auf dem Boden des Materialismus oder des humeschen Relativismus oder des Leibnizischen Harmonismus keine Tragik erwachsen konne, fo könnten diese Behauptungen (mogen sie nun mahr oder falsch sein) doch nur unter der Borquesegung einen Ginn haben, daß der Dichter ben Materialismus, Relativismus, Barmonismus auch wirklich burchdacht und gerade auch nach den Seiten bin durchdacht habe, Die dem Tragischen entgegenstehen. Dichter sind gewöhnlich nicht einheitlich und streng benkende Philosophen. Wie im gewöhnlichen Leben ber Kall tausendfach begegnet, daß jemand die Weltauschauung, zu der er sich bekennt, nur sehr unvollkommen durchdacht und sich diese oder jene Kol= gerungen aus ihr überhaupt nicht zu Bewuftfein gebracht bat, fo ist bies auch bei Dichtern sicherlich nichts Seltenes. Aber noch etwas Beiteres ist zu bedenken. Ich setze ben Kall: der Dichter habe sich seine Beltanschauung nach allen Teilen und Kolgesätten zu flarem Bewuftfein gebracht. Aft benn biermit notwendig gegeben, baf fich ber Dichter auch bei seinem bichterischen Schaffen von seiner Philosophie genau leiten laffe? Ift nicht der Kall febr wohl möglich, daß der Dichter durch feine Gemütseigenschaften, burch feine affektvolle Verfönlichkeit zu einer seiner Philosophie geradezu widersprechenden Behandlung seines Stoffes getrieben wird? Und fann nicht ber Stoff, ben er gewählt hat, ihn fo ergreifen, eine fo eindringliche Sprache ju ihm führen, daß er ihn anders, als seine theoretische Weltanschauung es folgerichtigerweise forbern würde, gestaltet? Die Dichter pflegen nicht so einheitlich und regelmäßig geartete Befen zu fein, daß fich ihr Schaffen ftreng nach ihren theoretischen Aberzeugungen richtete. In jedem Dichter gibt es genug Regungen, Gewalten, Damonen, Die fich unbekümmert um feine Beltanschauung geltend machen und dieser oft geradezu Sohn sprechen. Da= ber kommt in den Dichtungen keineswegs immer die Weltanschauung zu Tage, zu ber sich ber Dichter in seinem Denken bekennt. Der Dichter kann sich, wie der junge Schiller, zu einem in der Weltharmonie schwelgenden Optimismus bekennen und dabei doch eine Tragodie schaffen, welche die Macht des Bofen und die Disharmonien der Welt in einer Beise hervortreten läßt, die der Leibnizischen Philosophie völlig zuwider= läuft. Ober es kann der Dichter theoretisch ein Berteidiger der Relativi= tät aller Werte fein, und doch kann er, gepackt burch die Große bes

Stoffes, in seiner Tragodie so sprechen, als ob ihm der absolute Wert des Guten und Reinen unzweifelhaft feststünde.

So ist demnach bei der Frage der Abhängigkeit des Tragischen von der Weltanschauung immer die Voraussehung zu machen, daß die Weltsanschauung von dem Dichter nicht nur in allen ihren Seiten und Folgerungen genau durchdacht, sondern auch in der Dichtung selbst zu folgerichtigem Ausdruck gebracht ist. Erst auf Grund dieser Voraussehung hat es einen gerechtsertigten Sinn, zu fragen, ob die Gestaltung des Tragischen durch gewisse Weltanschauungen unmöglich gemacht oder doch gehemmt und ob sie durch andere Weltanschauungen notwendigerweise gefördert werde.

## 3. Weschichtliche und fritische Ausführungen

Setzt mögen noch einige Bemerkungen über die deutschen Metaphysiker des Traaischen folgen. Wir baben geseben: es gibt keine offizielle Philosophie für das Gestalten des Tragischen; auf dem Boden höchst verschiedener Beltstrufturen konnen tragische Eindrücke entstehen. Steht und dies fest, so ist damit zugleich gesagt, dan der Theoretifer des Tragischen dieses nicht in der Verkörperung einer bestimmten Metaphysik besteben laffen durfe. Die deutschen Metaphysiker brachten ihre Theorie vom Tragischen gewöhnlich so enge mit ihrer Metaphysik in Berbindung, baff nach ihrer Unsicht es außerhalb ihrer Metaphysik überhaupt zu keinem wahrhaft Tragischen kommen kann. Man mag beispieleweise an Schelling oder Hegel, Solger oder Zeifing, Schopenhauer oder Bartmann, Nichsehe oder Babnien herantreten: überall findet man hier das Tragische ftreng und ausschließlich in die jeweilige Metaphysik hineingebaut. Das Baupt= intereffe richtet sich auf die Beantwortung der Frage: Worin besteht auf Grund diefer bestimmten metaphysischen Belteinrichtung bas Befen bes Tragischen?

Sowohl bei Schelling und den in seiner Weise sich bewegenden Afthetikern (wie Solger, Krause und Zeising), als auch bei Hegel und den Seinigen wird das Tragische in dem Sinne behandelt, als ob in ihm das Absolute, die Idee, das Göttliche, und zwar gerade in der Aufsfassung, wie sie der jeweilige Asthetiker vertritt, Wesen und Mittelpunkt wäre. Ein Leser, der sich zu der Metaphysik Schellings oder Hegels nicht bekennt, müßte von diesen Philosophen folgerichtigerweise für unfähig erklärt werden, Tragisches zu verstehen und zu genießen.

Bei Schelling beispielsweise bildet die Identität von Realem und

Mealem, als die ihm das Absolute gilt, auch das Wesen des Tragis schen. Das Tragische ift bas aus bem Widerstreit von Notwendiakeit und Freiheit fich ergebende Gleichgewicht beiber. In ber Tragobie ift Dies bas Erhabene, baf fich die Freiheit zur bochften Identität mit ber Notwendigkeit verklärt. Und unter Freiheit und Notwendigkeit verfieht er nicht menschliche Verhältniffe, sondern absolute Besenheiten, die bas Ewige in Allem find. Er verachtet die empirische Notwendigkeit; er verdächtigt das empirische Motivieren als Anpassung an die "grobe Fasfungefraft des Zuschauers". Er verlangt vom tragischen Belden "Ab= solutheit des Charafters". Alles Empirische soll in der Tragodie nur als Werkzeug und Stoff des Absoluten erscheinen. Rurg: das Tragische wird von ihm völlig entmenschlicht und in ein Spiel absoluter — und noch dazu ganglich leerer — Wesenheiten aufgelöst. Damit soll übrigens nicht geleugnet sein, daß ihn gerade biese überspannende Auffasfung vom Tragischen befähigte, große und kubne Blicke in den Sinn mancher Dichtungen zu tun. So gehört er zu den Wenigen, die Goethes Kaustfragment vom Jahre 1790 zu würdigen wußten.2 Und ebenso= wenig foll geleugnet fein, daß Schellings Afthetik reich an Berkundigungen ift, burch welche die letten Sintergrunde des Schönen und der Runft, wenn auch nicht endaültig enthüllt, so doch in bedeutsamer Beise beleuchtet werden.

Biel Tiefsinniges über das Tragische findet sich auch bei Solger. Bei ihm läßt sich recht deutlich sehen, wie gewisse Arten von menschlichem Widerstreit und Untergang, die in Tragödien höchster Gattung das Tragische ausmachen, vom spekulativen Philosophen verallgemeinert, ihrer Bedingungen und Einschränkungen entkleidet und geradezu ins Ewige und Absolute gesteigert werden. Im Tragischen wird nach Solger die tiefe Wahrheit dargestellt, daß die Idee, indem sie in die menschliche Wirklichkeit eintritt, sich in unauflösbare Widersprüche spaltet und in dem Zugrundegehen des Sterblichen auch sich selbst aufhebt, in dieser Selbstaufhebung aber zugleich sich als ewige Idee offenbart.

Ahnlich ist es bei Krause. Jedes echte tragische Kunstwerk ist eine Theodicee. Im Untergange erweist sich der Held als vereint mit Gott, als reines Sbenbild Gottes. Der tragische Beld ist ein, Gottlebenheld";

<sup>1</sup> Schelling, Philosophie und Runft; Werte, Bd. 5, S. 689 ff., 699 ff.

<sup>2</sup> Ebendaselbst G. 731 ff.

<sup>3</sup> R. Ferd. Solgers Worlesungen über Afthetik. herausgegeben von K. W. L. hopse; Leipzig 1829; S. 84 ff., 309 ff., 316. — Ebenso in seinem Erwin (Berlin 1815), S. 253 ff.

indem er aus dem Erdenleben verschwindet, bestätigt und rettet er sein eigenstes innerstes "Gottvereinleben".1

Zeising endlich verflüchtigt das Tragische besonders stark zu metaphysischen Wesenheiten. Tragisch ist eine schöne Erscheinung dann, wenn sie die Idee der absoluten Vollkommenheit dadurch erweckt, daß sie einerseits als mit der Vollkommenheitsidee im Einklang, anderseits als mit ihr im Widerspruch erscheint. Durch diesen Widerspruch werden wir über Subiekt und Obiekt hinaus ins Absolute erhoben.

Auch in Vischers "Afthetik" liegt, so verständnistief er auch in die eigentümlich menschliche Verwicklung des Tragischen eindringt und so treffende Worte er darüber hat, doch die prinzipielle Auffassung zugrunde, daß im Tragischen die absolute Idee, das absolute Subjekt "ausdrücklich zur Darstellung kommt".3

Alle diese Metaphysiker des Tragischen müßten den Unzähligen, die sich nicht zu der von ihnen vertretenen Metaphysik bekennen, die Fähigskeit absprechen, das Tragische, wo auch immer es vorkommt, wahrhaft zu würdigen und zu genießen.

Auch unter den Dichtern, die sich Gedanken über das Tragische gemacht und uns mitgeteilt haben, finden sich mehrere, die zu den Metaphysisern des Tragischen gezählt werden dürfen. Bon Paul Ernst und Wilhelm von Scholz war schon vorhin die Nede. Aus den Dichtern der früheren Zeit ist besonders Hebbel hervorzuheben. Seine Gedanken über das Tragische reichen in tiefe und schwere Metaphysis hinab und haben mit den Lehren der nachkantischen spekulativen Philosophen, namentlich Hegels und Solgers, enge Verwandtschaft.

Noch zwei Bemerkungen sind schlieflich zu machen. Erstlich: es

2 Abolf Zeifing, Afthetische Forschungen; Frantfurt a. M. 1855; S. 322 ff.

<sup>1</sup> Rarl Christian Friedrich Rrause, Spstem der Afthetit; Leipzig 1882; S. 319 ff. — Vorlesungen über Afthetit; Leipzig 1882; S. 264 ff.

<sup>3</sup> Wischer, Afthetik § 121. Noch in neuester Zeit legt Emil Ermatinger seiner Auffassung vom Tragischen eine bestimmte Metaphysik zugrunde: das Tragische ist der "Widerstreit des Göttlichen als bildender Kraft mit dem Göttlichen als gebildeter Ordnung". Im Tragischen schließt sich der sittliche Wille der Gottheit, der in der Welt auseinandergebrochen erscheint, wieder zur heiligen Einheit des Kosmos zusammen (S. 229 f.).

<sup>4</sup> In seinen späteren Jahren hat Gebbel die metaphysische Afthetik, wie sie vor allem in der Abhandlung "Mein Wort über das Drama" und in dem Vorwort zu Maria Magdalene entwickelt ist, preisgegeben. Hebbels Ansichten über das Tragische sind in der letten Zeit oftmals dargelegt und auf ihre Abhängigkeit hin untersucht worden. So besonders von Arno Scheunert (Der Pantragismus als System der Weltanschauung und Ascheit Kriedrich Hebbels: Leipzig 1903), Arthur

dürfen an die Bestimmtheit der Lebensanschauung, inwieweit diese aus einer Tragodie bervorblickt, keine zu hoben Ansprüche gestellt werden. Der Dichter des Tragischen ist nicht Professor der Philosophie. sondern funftlerischer Darfteller des Menschlichen. Gelbit in die Gedankenlprik können die Gedanken nur in Korm von Gefühlen und Abnungen eingeben. Besteht nun gar der Inhalt der Dichtung, wie in der Tragodie, nicht in Gedanken und Ideen, sondern in menschlichen Rämpfen und Schickfalen, so wird die Lebensanschaumna in noch höberem Grade gefühlsmäßige Korm annehmen. Sie tont wie aus der Kerne und Tiefe berauf und läft uns nur allgemeinfte Buge abnen. Wenn man es unternimmt, sich die Lebensanschauung klar zu machen, die aus ben Dichtungen von Sophokles ober Shakespeare zu uns spricht, so wird man das gefühlsmäßig Ungefähre febr bald als eine Grenze erfabren, über die sich nur sehwer bingusgeben läft. Wenn man fo oft acgen Ibsen den Borwurf erheben hört, das Ideal von Menschlichkeit, bas er verfünde, sei nebelhaft gehalten, fo ift bies zum größten Teile ungerecht geurteilt. Ihfen gibt uns keine wissenschaftlichen Abhandlungen, sondern Dichtungen. Die Dunkelheit, in der er seine Ideale läßt, ist meistenteils nicht Verworrenheit, sondern Dunkelheit in dichterisch erlaubtem, ja förderlichem Sinne.

Iweitens sei auf den gesteigertesten Fall in der Durchdringung der tragischen Kunstwerke mit Weltanschauung hingewiesen. Gewöhnlich ist die Weltanschauung nur Untergrund des Werkes, nur ein unausdrücklich und versteckt Vorhandenes, nicht geradezu Behandeltes; und falls ausdrückliche Behandlung vorkommt, so geschieht dies doch in der Negel nur nebenbei, nur in vereinzelten Wendungen und Aussprüchen. Davon sind nun die Fälle zu unterscheiden, in denen die Weltanschauung in umfassender Weise den ausdrücklichen Gegenstand der künstlerischen Darstellung bildet. Der tiefsimmende, von den Kernfragen des Daseins mächtig bewegte Dichter kann sich getrieben fühlen, in der Entwickelung der Chasraktere und Känupfe seine Stellung zu diesen Fragen, sein Iweiseln, Hoffen, Glauben, Entsagen rücksichtlich der Ziele und Werte von Leben und Welt zu zusammenhängendem und deutlichem Ausdruck zu bringen. Dann bildet die Lebenss und Weltstimmung des Dichters nicht mehr bloß den ahnungsvollen Hintergrund der Dichtung, sondern sie ist die

Autscher (Friedrich Hebbel als Aritifer des Dramas; Berlin 1907), Johannes Arumum (Die Tragödie Hebbels; Berlin 1908), Osfar Walzel (Hebbelprobleme; Leipzig 1909) und Anderen.

hestimmende Scele im Gange der Dichtung, das offen und ausdrücklich aus den bargestellten Schicksalen Bervortretende. Die Art und Beise. wie die Versonen streben, ringen, leiden, untergeben, bedeutet bier unmittelbar eine Untwort auf die Fragen nach dem Sinne des Lebens= und Belträtsels. Ich will bie tragischen Darikellungen biefer Art als Beltanich aunnastragobien bezeichnen. Die Götter= und Dä= monentragodie gehört wohl stete hierber; doch auch die Darstellung rein menschlicher Schickfale kann bis zur Bobe der Weltanschauungstragodie gehoben werben. Ich erinnere an Shakelpeares Samlet, Calberons Leben ein Traum, Schillers Räuber, Burons Don Juan, Ihlens Brand, hamerlings Abasver in Rom, hauptmanns Berfunkene Glocke. Sieafried Liviners Abam. 1 Begreiflicherweise bandelt es sich bier nur um einen fließenden Unterschied. Es gibt tragische Dichtungen, die nur in gewissem Grade und annäherungsweise zu den Weltanschauungstragödien gehören. Ich nenne Schillers Don Carlos, Grillparzers Bruder= zwist und Libussa. Gunkows Uriel Acosta. Auch in anderen Kunsten gibt es Weltanschauungstragödien. Klingers "Chriftus im Olymp" kann so bezeichnet werden. Und nun gar seine Radierungen sind voll von Weltanschauungstragif. Aus dem Bereiche der Tonkunft gehört Berliog bierber. Ich erinnere an sein Requiem, seine Phantastische Symphonie, an die Verdammung Fausts. Das "Tuba mirum spargens sonum" in seinem Requiem läßt und eine Weltanschauungstraaik von unvergleichlich schreckensvoller Erhabenheit fühlen. Und wie fehr Wagners Musik hierher gebort, weiß jeder, der an den Ring des Nibelungen oder an Triftan benft.

<sup>1</sup> Ein für allemal sei bemerkt, daß, wenn ich eine Neihe von Beispielen nenne, die Aneinanderreihung nicht im entferntesten künstlerische Gleichwertigkeit bedeutet. Charakteristische tragische Wirkungen kommen auch in Dichtungen vor, die nicht zur obersten Nangstufe gehören. Die Aneinanderreihung von Beispielen schließt also die Möglichkeit der Zugehörigkeit zu sehr verschiedenen Nangstufen in sich.

#### Bierter Abichnitt

# Leid und Untergang. Das Tragische der abbiegenden und der erschöpfenden Art

## 1. Das außergewöhnliche Leib

Se gilt das Tragische aus unserem Seelenleben als einen menschlichscharakteristischen und menschlichswertvollen Gefühlstypus herauszusheben. Diese normativspsychologische Aufgabe kann entweder mehr von der subjektiven oder mehr von der objektiven Seite aus in Angriff gesnommen werden (vgl. S. 7 f.). Ich will mich zunächst des objektiven Berfahrens bedienen. Das heißt: ich frage nach dem gegenst än delich en Eindruck, der vorhanden sein muß, wenn es zu den gesuchten Gefühlen kommen soll. Es handelt sich also im Folgenden überall zwar um Beschreibung, Zergliederung und Verknüpfung von Gefühlen. Das Gefühle kansischen soll in immer bestimmterer Gestalt vor unseren Augen entstehen, Stück für Stück heranwachsen. Nur will ich die Gefühle von den erregenden Gegenständen her ergreifen und beschreiben.

Ich stelle zunächst eine höchst einfache Aberlegung an. Menschliches Leid dargestellt zu sehen, wirkt in ausgeprägt anderer Weise als der Unsblick, den die Darstellung menschlicher Freuden gewährt. Je nachdem in einer künstlerischen Darstellung Glück oder Unglück, Gelingen oder Untersgang überwiegt, gestaltet sich auch im Betrachter das Verhältnis von Erquickung und Erschütterung, Befreiung und Niederdrückung, kurz von Lust und Unlust in grundverschiedener Weise. Hierüber ist kein Zweisel möglich.

Die Darstellung menschlichen Leibes wirkt nun wieder sehr verschieben, je nachdem es sich um ein Leid von außergewöhnlicher Stärke oder um das sozusagen übliche, zum Lebensdurchschnitt nun einmal gehörige, innerhalb mäßiger Schranken sich haltende Leid handelt. Stellen wir uns einen Lebenslauf vor, in dem es an Nadelstichen und Püffen des Schicksals, an Argernissen und Sorgen nicht fehlt. Ein solcher Lebenslauf wirkt, auch wenn er lebhaft und ausdrucksvoll dargestellt ist, fühlbar anders, als wenn uns ein Dichter ein Menschenschicksal vorführt, das seinem Kerne nach in qualvollem Widerstreit zwischen Wollen und Können oder zwischen Verstand und Gemüt oder zwischen Herzensbedürfznissen und der verweigernden Härte der Tatsachen verläuft. Dort wird kein ungewöhnliches, der Grenze des Möglichen nahekommendes Maß

von Kraft zum Ertragen und Überwinden der Schmerzen in Anspruch genommen. Freilich ist es auch dort häufig keine leichte Sache, sich in den äußeren und inneren Nöten aufrecht zu erhalten; aber so große Kraftentfaltung auch hierzu gehört, so ist dies doch nicht im mindesten eine Leistung, die dem Heroischen nahe käme oder das Maß des Menschlichen zu übersteigen drohte. So bittere Stunden auch Wilhelm Naabe den Kandidaten Hans Unwirrsch in seinem Hungerpastor durchleben läßt: es sind doch Leiden, die sich in einer mittleren Lage halten. Man sagt sich: es geht nicht an die Wurzel; es wird nicht ein Außerstes verlangt, um mit ihnen fertig zu werden. In dem anderen vorausgesetzten Falle dagegen wird zum Ertragen und Überwinden des Leides ein Kraftauswand ungewöhnlicher Art erfordert, ein Kraftauswand, der über das durchschnittslich vom Menschen in dieser Hinsicht Geleistete fühlbar hinausreicht.

Ohne Zweifel begründet der angedeutete Unterschied eine wesentliche Berschiedenheit in den begleitenden Gefühlen des Betrachters. Die Art, wie sich in unserem Gemut die Stimmungen der Bedrückung und Befreiung, des Mifitrauens und des Bertrauens gegenüber Leben und Belt mischen und entwickeln, trägt da und dort einen durchgreifend verschies denen Charafter. Und ebensowenig kann es fraglich sein, daß das Tragische nur in dem zweiten Falle zur Entwicklung kommen kann, bort alfo, wo und ein Leid von außergewöhnlicher Größe gegenübertritt. Go wird man den Lebenslauf, den uns Reller in feinem Martin Salander schildert, sicherlich nicht tragisch nennen. Dieser Roman zeigt uns, wie in das Leben eines tüchtigen, ernft strebenden, wenn auch von kleinen Schwächen nicht freien Mannes mannigfache teils widrige, launische und törichte, teils freundliche Schickfale eingreifen, wie auch feine Schwächen ihm hier und da einen Streich spielen und ihn in bofe Berwicklung bringen. wie aber im gangen fein Leben eine Forderung und Befestigung bes Tüchtigen in ihm bedeutet. Ganz anders in Kellers Novelle von Romeo und Julia. Hier liegt in der Zumutung, daß bie beiben großen Kinder von dem Glück ihrer unbekümmerten Liebe laffen und fich den elenden Berhältniffen, die sie umgeben, unterwerfen follen, für sie ein fo großes Leid, daß unter seiner Bucht das Schönste und Beste ihres Wesens er= sterben mußte. Unfähig, dies zu ertragen, scheiben sie lieber freiwillig aus dem Leben. Zu einem ähnlichen Ergebnis gelangt man, wenn man mit Fontanes Stechlin seine Effi Brieft vergleicht: bort burchschnitt= liches, hier untergrabendes Leid.

Sollen die Erforderniffe bes Tragischen angegeben werden, fo ift

mit dem Hinweis auf das außergewöhnliche Leid nur der allererste Ansfang gemacht. Der Gefühlstypus, mit dem wir auf dargestelltes außersgewöhnliches Leid antworten, ist noch viel zu weit, viel zu unbestimmt. Es sind Gefühle stark erregter schmerzlicher Teilnahme; ihnen gesellen sich Wünsche und Hoffnungen für die leidbetroffenen Personen in mannigfaltigen Graden zu. Dementsprechend erfährt unser Selbstgefühl eine Trübung, Niederdrückung; aber hiermit verbinden sich in den verschiesdensten Graden mutige, aufrechte Stimmungen. Es gilt nun, innerhalb dieses überaus weiten und zahllose Möglichkeiten enthaltenden Umkreises durch Hinzussügung gewisser Züge eine größere Annäherung an das Tragische zu gewinnen. Zuvor aber sollen zwei Möglichkeiten abgelehnt werden, die nach der entgegengesetzten Seite führen, uns vom Tragischen entfernen, statt uns ihm anzunähern.

Das außergewöhnliche Leid entfernt sich vom Tragischen um so mehr, in je stärkerem Grade die Aussicht auf eine glückliche Lösung fühlbar wird. Ich nehme an: die Leiden bestehen weiter, das böse Verhängnis hat den Menschen noch nicht losgelassen; nur sind starke oder gar untrügliche Anzeichen vorhanden, daß dies bald eintreten werde. Ein solches Jusammenbestehen von hartem Leid und glücklicher Aussicht bringt in dem Eindruck eine vom Tragischen abführende Veränderung hervor. Es entsteht ein derartiges Abnehmen der drückenden und ratlosen Gefühle, ein solches Aufatmen und frohes Ausblicken, daß selbst jedwede Verwandtschaft mit dem Tragischen aushört.

Besonders im Schauspiel geschieht es häufig, daß ein düsterer Einbruck sich in der angedenteten Beise abschwächt und wandelt. So ist es im Kaufmann von Venedig. Die große Szene im Gerichtssaal spielt sich für uns unter dem Einfluß der Hoffnung ab, daß Portia in der Maske des Doktor Bellario rettend eingreisen werde; und diese Hoffnung versstärkt sich natürlich, wenn wir Portia wirklich in den Gerichtssaal eintreten sehen. So mächtig auch das Grausen ist, das der unerbittliche Shylock und das Herannahen der grausamen Handlung in uns hervorruft, so übt doch sene Hoffnung einen merklich abschwächenden Einfluß aus. In Shakespeares Sturm wieder ist es das über der Dichtung schwebende und sie leitende Zauberspiel Prosperos, sowie sein gleich von Beginn an fühlbarer milder, vergebender Sinn, wodurch den über Alssonso, Sebastian und Antonio verhängten Nöten und Qualen sener bitztere Ernst genommen wird, wie er für das Tragische nötig ist. Uhnlich liegt die Sache in Kleists Käthchen von Heilbronn. Hier ist es der Ton

des Ganzen, die sichtbar hervortretende Lust der Phantasie am Spielen mit Abenteuern, was uns die Annäherungen ans Tragische — den Ansschlag Runigundens, Käthchen zu vergiften, die Anklage gegen den Grasfen vom Strahl vor dem Kaiser — doch nicht als tragisch empfinden läßt. Dieses Beispiel leitet schon zu der zweiten Möglichkeit über.

Sett nämlich habe ich solche Källe im Auge, wo das gewaltige Leid vom Dichter mit spielender Phantasie, mit Laune ober Abermut bargestellt wird. Jede Behandlungsweise, die in der Richtung auf das Nicht= ernstnehmen liegt, Komik und Spiel in den Ton der Behandlung einläßt, verhindert das Zuftandekommen des Tragischen. Die Art, wie Goethe in Runftlers Erdenwallen das in Not und unwürdigem Geldverdienen dahingebende Leben eines gottbegnadeten Malers schildert, läßt die tragische Wirkung nicht aufkommen. Bei Fielding gerät Tom Jones aus verschiedenen Ursachen in ein immer dichteres Gewebe von Unbeil. Teils find es bofe, verworfene, teils beschränkte, eigenfinnige Menschen, baneben aber auch widrige Zufälle und nicht zum weniaften eigene Schwächen, wodurch Tom Jones von folden Gefahren umffellt wird, daß eine Rettung aus diesen Noten kaum möglich erscheint. Tropbem entsteht kein tragischer Eindruck: der derbelaunige Charafter des Ros mans läßt dies nicht zu. Noch entfernter von Tragik ift es, wenn in Kellers Drei gerechten Rammmachern ber eine, Jobst, sich aufhängt und der andere, Fridolin, verkommt. Hier hebt die in das freie Reich des unbedingt Komischen gerückte Behandlung das Traurige und Schreckliche noch mehr auf. Doch es liegt keine Beranlaffung vor, hier die Auf= lösung des Traurigen ins Komische näher zu verfolgen. Es sollte nur bervorgehoben werden, daß eine Wendung nach diefer Richtung bin der Erzielung tragischer Wirkung schlechtweg entgegengesett ift. Dies schließt indessen, wie sich swäter zeigen wird, nicht aus, bag bas Tragische mit bem Romischen einen Bund eingeben fann. Es kommt nur darauf an, diese gegensätlichen Glieder so zu verknüpfen, daß das Tragische, indem ce sich mit dem Komischen verbindet, hiermit doch nicht zu komischer Wir= fung aufgelöft wird, nicht also als Tragisches verschwindet, sondern in feiner tragischen Wirkung erhalten bleibt. Man bezeichnet biesen Bund als das Tragikomische. Hiervon wird in dem neunzehnten Abschnitte zu reden sein.

# 2. Das untergangdrohende Leid

Belches Merkmal muß benn nun hinzutreten, damit das außergewöhn= liche Leid ben Charakter bes Tragischen gewinne? Sobald das Leid eine

folche Größe erreicht, daß dem Leben — dieses Wort in äußerem und innerem Sinne genommen - unabwendbar scheinender Untergang brobt. erzenat die Daritellung des Leides eine besonders charafteristische Gefühlswirkung. 1 Solange ich mir sage: das Unglück ist zwar groß, es fordert viel Rraft zum Ertragen, aber der Leidende wird keineskalls oder fanm barüber marunde geben, weder seinem leiblichen Dasein noch seinem Innenleben drobt ernsthaft Berderben: fo lange weift die Gefühlswir= fung nicht iene Erschütterung auf, die sich überall dort einstellt, wo das Leid das Leben an der Burgel fant. Das Bewuftfein, daß das Leid mit bitterem Ernst and Leben greift, das Weiterleben ummöglich zu machen scheint, bem Menschen innere Berrüttung oder äußeren Tod oder beides zugleich in bestimmte Aussicht stellt, gibt den Gefühlen der Trauer und schmerzlichen Teilnahme eine Zuschärfung, so daß erst jest von Wehe und Erschütterung, von Sammer und Grauen die Rede fein kann. Es ware verkehrt, den Ausdruck "tragisch" auch auf jene weniger bedrohenden Kormen bes großen Leides anzuwenden. Denn es mußte dann für die Gefühlswirfung biefes im wahren Ginn des Bortes verderbenden Un= beils ein neuer Ausdruck geschaffen werden, während sich doch die Bezeichnung des Tragischen gemäß ihrer üblichen Bedeutung dafür darbietet.

Es liegt hier einer der häufigen Fälle vor, wo sich Gefühle schärfer von ihrer inhaltlichen, als von ihrer subjektiven Seite her charakterissieren lassen. Die Gefühle, um die es sich hier handelt, sind durch die Gewisheit, daß ein untergangdrohendes Leid vorliegt, bestimmt gekennzeichnet. Nach der subjektiven Seite dagegen kann nur von einer Versschärfung des Schmerzlichen und Niederdrückenden gesprochen werden, ohne daß sich in dieser Hinsicht eine genau feststellbare Abgrenzung ergäbe.

Leffings Nathan kann uns als Beispiel dafür dienen, daß außergewöhnliches Leid, das die Steigerung zum Untergangdrohenden nicht erfahren hat, noch nicht tragisch wirkt. Die Spannungen und Konflikte sind zu milbe angelegt, sie bedrohen nirgends ernsthaft das innere oder

<sup>1</sup> Eleutheropulos geht davon aus, daß das Tragische in dem Leiden eines Lebens besteht. Dies ist ihm sofort gleichbedeutend damit, daß sich das Leben nicht ausseben kann. Und im Handumdrehen ist ihm dies wieder gleichbedeutend mit "Negation des Lebens aus innerer Notwendigkeit" (Das Schöne; Berlin 1905; S. 147 ff.). Das hauptsächlichste "wissenschaftliche" Mittel des Verfassers besieht in Versicherungen und Aburteilungen der stärtsten Art. Der Verfasser hätte, bevor er an die Abfassung oder doch Veröffentlichung seines Buches herantrat, seine Fähigkeiten einer genaueren Prüfung unterwerfen sollen.

äußere Leben. Dies gilt sowohl von den Gemütsspannungen, in denen sich das Verhältnis zwischen Recha und dem Tempelberrn entwickelt, wie auch von den religiöfen Gegenfätzen, die teils zwischen Nathan und Saladin, teils zwischen biefen beiben auf der einen und dem Tempelherrn auf der andern Seite entstehen; ja auch die Gefahr, in die der Tempel= berr Nathan bringt, indem er bem Patriarchen den Kall vorlegt, daß ein Jude ein Christenmädeben dem Christentum entzogen babe, ist mit so wenig Nachdruck dargestellt, daß der Leser an eine dem Nathan ans Leben gebende Gefahr nicht glauben kann. Selbitverständlich ift damit kein Tadel ausgesprochen. Auch Gefühlswirkungen folch milberer Art find fünftlerisch vollkommen berechtigt. In Ibsens Kronprätendenten steht neben dem bis ins innerste Mark tragischen Bergog Skule ber Rönig Hakon. Diefer erfährt zwar manche beftige innere und äußere Bedrängnisse; aber sie fteigern sich nicht zu todlichen Noten. Sakon ift eine so aluck- und sieastrablende Gestalt, das Gefühl des Aufwärtsschreitens lebt so ftark in ibm, daß alle jene Bedrangniffe feine Licht= gestalt nicht tragisch zu verdunkeln vermögen. Hiergegen halte man andere Dramen mit gutem Ausgange, wie Corneilles Cinna, Goethes Iphigenie, Schillers Tell, Kleists Prinzen von Homburg, die Weisheit Salomos von Benje. Bier bringen die Ronflikte die Gefahr der Bernichtung bart an die bedrängten Personen beran; bier erleben wir, angesichts der in nächster Nähe sich öffnenden Abgrunde, in unserem fürchtend vorausschauenden Geiste die Schrecken ihres Sturzes und Unterganges. Bier ift Tragif vorhanden. Oder man benke an Bischers Auch Einer. Wenn jemand ein arger Vechvogel ift, sich täglich tüchtig zerärgert, unter den Dummbeiten und kleinen Graufamkeiten des Alltagsschickfals feufzt, fo wird dies nicht als tragisch empfunden, auch wenn die Summe der Unluftgefühle Tag für Tag eine ungewöhnliche ist. Erst dann ist der Eindruck tragischer Art, wenn, wie in Bischers Auch Einer, ein äußerst weicher und reizbarer, gegen alles unwürdig Störende ungewöhnlich empfindlicher Charafter vorliegt, dem das Schwer- und Tiefnehmen der Tücken des Alltags allen Ernstes innere Berrüttung droht. Lehrreich ift in unserer Frage Rellers Grüner Beinrich. Wo Beinrich in seiner Runft scheitert, träumend und entschlufilos sich dem Ungefähr des Tages überläßt, in dumpfe Traurigkeit und bittere Armut bis zum Verhungern gerät, dort ist der Eindruck des Tragischen vorhanden. Unders dort, wo er bei seiner Rückkehr die Mutter im Sterben trifft und sich den furcht= baren Borwurf machen muß, daß er durch fein liebloses Schweigen und

gedankenloses Säumen das elende Zugrundegehen der Mutter verschuldet habe. Denn so hart ihn diese Schuld auch drückt, so fällt dieser Gemütszustand — ich denke dabei an die zweite Auflage der Dichtung — doch in die Zeit, wo er sich auf dem aussichtsvollen Wege der inneren Gesundung und im kesten Borwärtsschreiten zu einem tüchtigen Ziele dessindet. Darum kommt es hier nicht zum Eindruck des Tragischen. Wohl in den meisten Romanen, besonders in solchen, die sich breit und voll auslegen, kindet man das Nebeneinanderbestehen beider Formen des Leides. Welche Stufenleiter von Leiden, angefangen von kleinen bis hinauf zu vernichtenden, zeigen nicht Wilhelm Meisters Lehrjahre! Die Leiden Lotharios und Theresens sind so dargestellt, daß sie nicht dis an die Schwelle des Tragischen heranreichen. Bon zerrüttender, tragischer Schürfe ist das Weh, das am Harfenspieler und an Mignon zehrt. Die Schmerzen und Wirrnisse in Wilhelms Brust wiederum sind meistens von untertragischer Art, zum Teil reichen sie hart an das Tragische heran.

Ich habe das in Frage stehende Erfordernis des Tragischen absicht= lich in so vorsichtiger Beise bezeichnet. Nicht dies ist erfordert, daß das Leid wirklich Untergang und Tod bewirke, sondern nur soviel, daß es die ernsthafte, dringende Gefahr des Unterganges und Todes mit sich führe. Kirchmann befiniert bas Tragische als ben "Untergang bes Erhabenen".1 Abgesehen von allem andern ift biese Definition auch schon aus dem angegebenen Grunde zu einfach. Die angeführten und andere Schauspiele sprechen für die Zweckmäßigkeit jener weiteren Kaffung. Ohne Frage zwar lebt sich die Tragit in ihrer ganzen Rraft erst dort aus, wo es nicht bei dem drobenden Bevorsteben von Untergang sein Bewenden hat, sondern der Untergang auch wirklich eintritt. Erst bas endgültige Zusammenbrechen des Menschen bringt alle Reine, Schätze und Tiefen der Tragik zu voller Entwicklung. Allein darum ift es nicht weniger wahr, daß auch solche Lagen, in denen es bei der in hohem Grade drobenden Gefahr von Zerrüttung und Vernichtung bleibt, den Eindruck des Tragischen hervorrufen.

Es gibt wohl kaum ein Drama, in dem alle Nöte und Kämpfe soklar, so sinnvoll, so menschlich schön ausgeglichen werden wie in Goethes Iphigenie. Und doch ist dieses Schauspiel voll von Bedrängnissen trasgischer Art. Für Iphigeniens zarts und hochfühlende Seele ist das einssame Leben unter rauhen Barbaren soviel wie Tod; die Zumutung der Opferung der Fremden empfindet sie wie einen gegen ihr innerstes Bes

<sup>1 3.</sup> S. v. Rirchmann, Afthetit auf realistischer Grundlage; Bb. 2, C. 29.

fen geführten Schlag; und auch der Betrug, den fie, durch die Not gebranat, an Thoas zu verüben nahe baran ift, broht bem edelften Teil ihres Selbit tobliche Gefahr. Besonders in den Erguffen, die ihr der Dichter zu Beginn und am Schluf des erften Aftes, sodann in der Mitte und am Schluft des vierten in den Mund legt, treten diese tragis seben Nöte an den Tag. Und von wie dumpfer Tragik ist nicht das erste Auftreten des fluchbelafteten, der Rettung zustrebenden und nun von neuem in unabwendbar scheinende Todesgefahr gefturzten Oreftes! Eben= so weist Banchanus in Grillpargers Treuem Diener so schwere innere Verwundungen und Berrüttungen auf, daß, wiewohl er aus feinem Leid mit nur noch weiserer und milderer Aberlegenheit hervorgeht, doch tief in die Abgrunde des Tragischen hineinreicht. Zwei hervorragende Beifpiele enthält Ibfens Rlein Enolf, diefes weihevolle, hochgestimmte Scelendrama, in den Versonen Alfreds und Ritas. Die bosen und häßlichen Spannungen, die ihr Innenleben aufe außerfte bedroben, klingen in reine, gefunde, fraftige Berfohnung aus. Godann liegt in Gerhart Saupt= manns Armem Beinrich ein tieftragisches Schauspiel mit leuchtender Berföhnung vor. Gine Tragif, die durch Jammer, Bertierung, inneren Tod hindurchgeht, klingt in Beilung, Auferstehung und Leben aus. We= niger überzeugend ift die Art und Beise, wie Sauptmann in seiner Grifelda die brutalen tragischen Note ins Gute hinüberleitet. Auch die antike Tragodie bietet Belege für die ins Gute auslaufende Form des Tragischen bar: wohl jedermann fällt zuerst Orestes in des Aschylos Eumeniden ein. Ebenso gehören Elektra und Philoktet in des Sophokles aleichnamigen Dramen bierber.

Freilich zeigt zugleich Philoktet, wie wenig es befriedigt, wenn die tragisch zugeschärfte Lage plöglich durch einen überraschen = den Eingriff ins Gute gewendet wird. Zudem stammt hier, wie auch in den beiden das Schicksal der Iphigenie behandelnden Stücken des Euripides und sonst bei diesem Dichter, der plögliche äußere Einzgriff aus der Götterwelt. Aber auch wo er nicht als deus ex machina auftritt, sondern in einem zufälligen menschlichen Ereignisse besteht, empfinden wir die Auflösung der tragischen Spannung in versöhnenden Ausgang als wenig befriedigend. So ist es in Diderots Hausvater, wo sich zum Schluß Sophia, die der böse Komtur verhaften lassen will, plöglich als seine Nichte entpuppt, wodurch sich dann alles leicht und glücklich löst; oder in Klingers Sturm und Drang, wo gegen den Schluß der Mohrenknabe durch die Nachricht, der alte für ermordet angeschene

Bushy lebe, die Tod und Verderben in sich bergende Lage ins Gleiche bringt. Nur dort erscheint uns diese Wandlung als gelungen, wo sie sich aus wohlvorbereiteten inneren und äußeren Bedingungen heraus vollzieht. Und da wieder ragt als besonders ausgezeichnet der Fall hervor, wo die Aberleitung des Tragischen zu gutem Ausgang überwiegend aus der Notwendigkeit innerer Bedingungen heraus stattsindet. So ist es in Goethes Iphigenie. Doch ist hier nicht der Ort, die verschiedenen Weisen, wie diese Aberleitung vollzogen werden kann, näher zu verfolgen.

# 3. Das Tragische der abbiegenden und das der erschöpfenden Art

Hiernach entspricht es der ästhetischen Sachlage am besten, wenn wir zwei Formen des Tragischen unterscheiden: ein Tragisches der unsentwickelten und eines der entwickelten Urt. Jenes kann man auch als das abbiegende, dieses als das erschöpe pfende Tragische bezeichnen. Beide Formen des Tragischen sind bezrechtigt. Nur in der zweiten Form erscheint das Tragische bis zu Ende geführt: das Leid läßt sein Opfer nicht eher los, als bis es in den Abzgrund des Berderbens gestürzt ist. So sehr nun auch vom Standpunkte des Tragischen aus diese Form als die höhere anerkannt werden muß, so ist doch zu bedenken, daß von einem allgemeineren Gesichtspunkte aus sene andere Form — das Tragische der abbiegenden Art — gerade so berechtigt ist. Das Tragische mit glücklicher Bendung ist eben eine eigentümliche ästhetische Gestalt mit eigenartigen und unersetzlichen Borzügen.

So richtig es nach bem allen ist, das Tragische auch dort, wo versterbendrohendes Leid glücklich endet, aufzusuchen, so wäre es doch verstehrt, den ge famt en Berlauf ein schließlich des glücklichen Ausganges als tragisch zu bezeichenen. Wenn ich von dem Tragischen mit

<sup>1</sup> Ich verstehe nicht, wie Kaarle Laurila meine Auffassung vom Tragischen dahin zusammenfassen kann, daß der Untergang des Menschlich-Großen tragisch ist. Dabei vergißt Laurila ja, von allem Anderen abgesehen, gerade den Grundzug, von dem ich ausgehe: das alles Maß übersteigende Leid. Wo sich mit dem Eintreten des Todes diese Bedingung nicht erfüllt zeigt, dort ist auch der Tod nicht tragischen Auf. Laurila hält mir entgegen, daß nach meiner Auffassung vom Tragischen auch der Tod Bismarck, Gladstones, Tolstois, Ihsens, Björnsons tragisch berühren müßte (Zur Lehre von den ästhetischen Modifikationen; in der Zeitschrift für Asthetif und allgemeine Kunstwissenschaft, Bd. 8, S. 33). Ich erwidere, daß im Gegenteil auf Grund meiner Anstwissenschaft, Bd. 8, S. 33). Ich erwidere, baß im Gegenteil auf Grund meiner Anschauung vom Tragischen der Tod in diesen Fällen nicht tragischer Art ist. Wo der Tod nicht den Charakter eines maßlosen Leides hat, da wirkt er auch nicht tragisch.

autem Ausgange rede, so verstehe ich dies immer in dem Sinn, dan das Tragische nicht auch den auten Ausgang umfaßt, sondern daß sich ihm ein entaggengesettes Element — das siegreiche Auftreten von Glück und Berfohnung - zugefellt und es fo in eine andere afthetische Gestalt überleitet. Das Tragische mit autem Ausgang ist sonach eine Berhindung des Tragischen mit dem siegreich Glücklichen und Versöhnungs vollen. Das erfte Element entwickelt sich nicht vollständig, biegt in bas ameite um. Rechnet man bagegen auch bas Schwinden bes Verderbens, auch die Wendung zu Glück und Verföhnung zum Tragischen als sol= chem, fo bringt man - abgesehen von dem Berfton gegen unfer Sprachgefühl — zwei gründlich verschiedene Gefühlstypen unter denselben Ausdruck und nimmt fo diesem Ausbruck sein Charakteristisches. Man mußte dann für den Verlauf mit unglücklichem Ausgang einen neuen Ramen erfinden. Der Name "tragisch" wäre entwertet. In neuerer Zeit haben Hettner, Baumgart, Wilamowis die Einbeziehung der Wendung eines verberbendrobenden Schickfals zum Guten in den Begriff des Tragischen vertreten.1

Bie wenig das Tragische der unentwickelten Art zu entbehren ist, zeigen nicht zum wenigsten die Tragödien selbst. Häufig finden sich neben Personen, die vom Untergang erfast werden, andere, die, durch untergangdrohendes Leid hindurchgehend, doch schließlich zu Glück und Sieg gelangen. Ich erinnere an Edgar im Lear, an Calderons Drama "Aber allen Zauber Liebe", wo Circe sich ins Meer stürzt, während Ulhsse sich aus der für sein besseres Selbst tödlichen Verstrickung bestreit, an den König in Grillparzers Jüdin von Toledo. Noch häufiger ist das Nebeneinanderbestehen beider Formen in Romanen. In Scotts Waverley wird der Titelheld zwar hart an den Untergang gebracht, aber

<sup>1</sup> Hermann Hettner, Das moderne Drama; Braunschweig 1852; S. 81 f. Hermann Baumgart, Handbuch der Poetik; Stuttgart 1887; S. 347, 507 ff. Ulrich von Wilamowig-Moellendorff, Einseitung in die griechische Tragödie; Berslin 1907; S. 109 ff. In dieser letten Schrift heißt es: "Tragisch braucht eine Tragödie weder zu schließen noch zu sein; nur die ernsthafte Behandlung ist nötig" (S. 112). Dann ist der Name "Tragödie" nur noch eine literaturgeschichtliche Etikette. Für die Umgrenzung des äkthetischen Typus des Tragischen darf der Umstand nicht maßgebend sein, daß die Griechen auch ernsten Dramen mit glücklichem Ausgang den Namen "Tragödie" geben. Wohin würde die Asthetik kommen, wenn sie für die Berwendung der ihr zur Verfügung stehenden sprachsichen Bezeichnungen den Sprachgebrauch eines bestimmten Volkes entscheden sein lassen müßtel Es kommt vielmehr darauf an, die ästhetisch charakteristischesten und bezeutsamsten Geschlestypen herauszuheben und ihnen dann einen möglichst angemessenen Namen zu geben.

schließlich doch errettet und in die Bahn sonnig glücklichen Daseins geleitet, während der Hochlandshäuptling Fergus Mac Ivor und seine Schwester Flora die Schärfe des Tragischen bis zu Ende auskosten. In Ican Pauls Titan ringt sich der All-Mensch Albano aus schweren tragischen Berdunkelungen und Zerrüttungen zu einem Leben voll gesicherter und schöner Großheit hindurch, während der wild zerrissene Roquairol grell und kühn zugrunde geht. Anderen Romanen wieder drückt das Tragische mit gutem Ausgange das Grundgepräge auf. So ist es in den Drei Getreuen von Frenssen: die drei männlichen Hauptgestalten dieser schönen Dichtung legen den Beg zu fruchtbarer und froher Tüchtigkeit sämtlich durch tragische Leiden, von freilich sehr verschiedener Schwere, zurück.

Genau genommen gibt es noch eine 3wischen form bes Tra= gifchen, die in der Mitte gwischen dem Tragischen der abbiegenden und dem der erschöpfenden Art liegt. Es kann nämlich vorkommen, daß das verderbendrobende Leid weder als zu endaültiger Vernichtung führend, noch auch als in Beriöhnung umbiegend bargestellt wird. Der Dichter läft es eben babei fein Bewenden haben, daß eine Verfon von lebengefährdendem Unbeil bestürmt, in beangftigendem Grade gerrüttet ift, ohne barüber etwas zu fagen, ob bie Verson fich aus ben gualenden Schmerzen wiederaufrichten und bem frischen Leben wieder zuwenden ober ob die gegenwärtige Zerrüttung das ganze Leben hindurch fortdauern und sich gar zu völliger Bernichtung steigern werbe. Ich kann biese Bwischenform als bas Tragische mit ungewissem Ausgang bezeichnen. Die Gräfin Orfina in Leffinge Emilia Galotti gebort bierber. Sie fühlt fich betrogen, erniedrigt, gertreten; allein darüber, ob fie barin untergeben oder mit der Zeit ihre Schmerzen überwinden werde, fagt der Dichter nichts; wir haben uns mit der Borftellung zufrieden zu geben, daß die Gräfin gegenwärtig und wohl noch für lange bingus sich in einem Zustand höchster innerer Gefahr befindet.

Hierher gehört es auch, wenn uns der Dichter Anhaltspunkte für die Annahme einer zukünftigen glücklichen Lösung gibt, diese Anhaltspunkte aber doch nicht stark genug sind, um uns von der Furcht vor der Weiterdauer der inneren Vernichtung zu befreien. Solche Fälle gehören offenbar in das Tragische mit ungewissem Ausgang. So ist es in Ibsens Nora. Nora verläßt ihren Gatten mit dem Gefühl der Entwürdigung, der Zerbrochenheit, der Vernichtung ihres Glücks. Sonach scheint das Tragische des Unterganges vorzuliegen. Allein ebenso wahr ist es, daß Nora in ihrem inneren Zusammenbruch doch zugleich die Stufe

einer höheren, freieren Sittlichkeit gewonnen hat, und daß der Dichter in den letzten Worten des Stückes ein späteres Zusammenleben mit ihrem Gatten auf würdiger Grundlage wenigstens als möglich erscheinen läßt. So ist es fraglich, ob auf die innere Vernichtung Noras nicht doch später die Erneuerung und Erhöhung des liebgewordenen alten Glückes folgen werde. Wieder anders ist es in Goethes Tasso: nach des Dichters Darstellung ist es unzweifelhaft, daß Tassos augenblickliche Rettung durch Antonio von keinem Bestand sein könne.

## 4. Der tragische Untergang

Der Untergang, mit dem das Tragische in seiner entwickelten Gestalt abschließt, ist, wie ich schon angedeutet habe, nicht immer notwendig der leibliche Tod; er kann auch als innere Zerrüttung, Berödung, Bernich= tung auftreten; ja das Beiterleben bei völliger Zertrummerung des inneren Selbstes fann viel furchtbarer wirken als der leibliche Tod, der boch maleich immer als Befreier von der inneren Unseligkeit erscheint. "Die eigentliche Selbstzerftörung" — sagt Vischer — "ist die Qual des Ich, das sich entfliehen möchte und nicht kann."2 Gestalten wie Sowus im ersten der beiden Sophokleischen Stücke, Medea bei Grillvarger, Rudith und Meister Anton bei Bebbel, ber Graf Charolais in bem gleichnamigen Trauerspiel Beer-Hofmanns, ber Papft Gregor-in Paul Ernsts Canoffa find sprechende Belege für die unendliche Laft, die bas weiterdauernde zerstörte Ich an sich selbst hat. Sebrechts Tragodie "David" endet mit dem troftlos harten Auseinandergeben Davids, Bathsebas und Abinoams, der Gattin des Königs, in furchtbare Ginsamkeit. Das befrembliche, unbeimliche Tun und Treiben des zerrütteten "Harfenspielers bei Goethe wirkt weit tragischer als der schliefliche Selbstmord. So wird sich also ein dreifacher tragischer Untergang unterscheiden lassen. Entweder ist er nur leiblicher oder nur innerer Art ober beides zugleich: äußerer Tod und innere Bernichtung.

Der erste Fall ift nicht so gemeint, daß kein tiefes inneres Leid vorkommen dürfte; sondern nur so, daß das unheilvolle Geschick nicht bis zur Zertrümmerung der Seele, nicht bis zu unseliger Verkehrung, Erstarrung und Verödung, nicht bis zu aussichtsloser Vernichtung alles

<sup>1</sup> Bgl. die vortreffliche Analyse der Tragit im Taffo bei Friedrich Gundolf (Goethe, Berlin 1918, S. 324 ff.).

<sup>2</sup> Bifcher, Afthetik § 133. Tropbem fordert Bifcher den leiblichen Tod des tragischen Gelden. Das trübe, gebrochene überleben will er nur den Bertretern der Gegenmacht zugestehen (§ 138).

fruchtbringenden Innenlebens geführt hat. Der Held geht in den Tod, ohne sich innerlich verloren zu haben; die inneren Bedingungen für ein wertvolles Weiterleben sind nicht gänzlich zerstört. Von Schillers Posa, von Shakespeares Coriolan oder Brutus kann, troß allen Erschütterungen und Qualen, die sie erfahren haben, nicht gesagt werden, daß sie vor ihrem Untergang innerlich vernichtet seien. Besonders dort, wo der Tod überraschend konnnt, wie bei Cäsar oder Wallenstein, geht in der Regel kein innerer Untergang vorher.

Beisviele für die zweite Urt habe ich bereits angeführt. In Ihfens Gespenstern gebort Frau Alving hierber, mabrend an Dewald die britte Urt des Unterganges bervortritt. Auch an Hauptmanns Weber kann bier erinnert werden. Bier geht ber Zustand ber Bernichtung des Inneren, der in der Regel als Schluffergebnis der dargestellten tragischen Entwickelung erscheint, durch das gange Stück, schon von Anfang an, als Grundlage hindurch. Die bis jum äußerften Ubermaß gedrückte und geschundene Webermasse wird uns als ein Haufe geistig und sittlich verfrüppelter, troftlos jammerlicher Menschen bargeftellt, ber auch durch das siegreiche Vorgeben gegen die Soldaten nicht aus feiner inneren Bernichtung berausgeriffen ift. Unter bem Druck barter und graufamer fogialer Verhältniffe find die Weber zu diefer Verkummerung gebracht worden, deren aussichtslofe Beiterdauer uns das Stück zeigt. Aus dem Bereiche des Romans sei die rührend-tragische, beldenhaft-altmodische Geftalt des Chevalier von Glaubigern in Raabes Schüdderump genannt. Gegen das Ende der Dichtung wächst der phantastisch-weltfremde, verstaubte, still-bescheidene, schon gebrechliche Greis zu steiler Größe empor. Sein Untergang befteht darin, daß er ein fläglich-verschrumpftes Dafein weiter lebt.

Der dritte Fall vereinigt äußeren und inneren Untergang. Der Held ist innerlich vernichtet, und so räumt ihn nun auch der Tod äußerslich hinweg. Aus den zahlsosen Beispielen, die sich hierfür aufdrängen, mögen Othello, Romeo und Julia, Karl Moor, Don Eesar in der Braut von Messina, Hero bei Grillparzer, Ludwigs Erbförster hervorgehoben sein. Das Berhältnis, in dem hierbei die innere Bernichtung und der leibliche Tod stehen, kann sehr verschiedener Art sein; zufälliges Zusanmentreffen auf der einen, innerlich notwendige, organische Berknüpfung auf der anderen Seite bezeichnen die am weitesten auseinander liegenden Källe. Doch ist hier noch nicht der Ort, hierauf einzugehen.

Der 15. Abschnitt beschäftigt sich mit biefer Frage.

Wenn der leibliche Tod als unentbehrlicher Ausgang des Tragischen angesehen und sonach der Untergang ohne Tod als untragisch ausgesschieden wird, so ist dies eine Verkürzung des Tragischen. Worauf es ankommt, ist, daß ein Leid so übergewaltig sei, daß es den Menschen zugrunde richtet. Diese Forderung wird aber auch dort erfüllt, wo nur das geistige Ich vernichtet wird und der Mensch als Nuine, zerrüttet, verödet weiterlebt. Das Dazutreten des leiblichen Todes hat ohne Zweisel ästhetische Vorzüge: der leibliche Tod bedeutet einen endgültigen Abschluß, schneidet alle Fragen nach der Art des Weiterlebens ab, während sich im anderen Falle Fragen und Zweisel in dieser Nichtung aufdrängen können; der leibliche Tod erspart uns aber auch die häßliche Vorstellung von dem elenden Weiterleben des zusammengebrochenen, innerlich toten Menschen. Doch wenn auch der Untergang ohne Tod in diesen Bezieshungen zurücksteht, so geht doch auch von ihm, da er eben Untergang ist, volle tragische Wirkung aus.

Eduard von Kartmann hat versucht, der Gleichsetzung des tragischen Untergangs mit dem Tode eine tieffinnige Begründung zu geben, Nach seiner Überzeugung liegt ber Kern des tragischen Borganges barin, daß ein innerhalb der Erscheinungswelt unlöslicher Kon= flikt durch die von dem Helden, der in dem Konflikte steht, vollzogene Willensverneinung tranfgendent gelöft werde. Die tragische Entwicklung spikt sich auf die radikale Abkehr des Willens von Leben und Dasein zu. Sch halte diese Auffassung vom Tragischen für zu eng. und meine weiteren Darlegungen, so insbesondere die des elften Ab= schnittes, werden dies zu erweisen versuchen. Un Diefer Stelle kann barauf nicht eingegangen werben. hier will ich Bartmann seine Boraus= sehung vielmehr zugeben und zeigen, daß sich felbst von dem Boden seiner eigenen Auffassung aus der Ausgang ohne Tod rechtfertigen läßt. Selbst wenn alles Tragische in "weltsiberwindende Willensverneinung" ausliefe, so wäre damit der Tod noch nicht als durchweg notwendiger tragischer Abschluß erwiesen. Es kommt nach Bartmann auf "die ge= fühlemäßige Anerkennung der Wertlofigkeit und Zwecklofigkeit der weis teren Lebensfortsetzung" an. Allein von dieser Anerkennung bis zu bem Entschlusse, sich freiwillig den Tod zu geben, ist doch noch ein großer Schritt. Auch wenn der Beld von der Wertlosigkeit der Lebensfortsetzung überzeugt ist, so hängt es doch von der Beschaffenheit seines individuellen Charakters ab, ob er sich freiwillig den Tod geben ober fein wertlos gewordenes Leben weiter fortschleppen werde. Gesteht man also

selbst die radikale Willensverneimung als Ziel des Tragischen zu, so ist damit noch keineswegs erwiesen, daß das Tragische seinen Abschluß im Tode finden müßte. Außerdem macht Hartmann geltend, daß erst der Tod den willensverneinenden Helden "vor der Gefahr eines kleinlichen Rückfalls" bewahre. Auch dieser Hinveis leistet nicht, was er soll; denn nur darauf kommt es an, daß der Dichter, wenn die tragische Person in der Dichtung mit Willensverneinung endigt, uns die Fortdauer dieses Zustandes als glaublich erscheinen lasse. Die Glaublichkeit kann aber vom Dichter auch ohne das Eintretenlassen des Todes erreicht werden. So ist denn, selbst wenn man Hartmann die Willensverneinung als Ausgang des Tragischen zugibt, die von ihm vertretene Gleichsetzung von tragischem Untergang und Tod keineswegs erwiesen.

Noch eine Frage ist hier aufzuwerfen. Muß das außergewöhnliche, lebenbedrohende Leid, das die Grundlage des Tragischen bildet, auch immer für das Bewußtsein des davon Getroffenen als Leiden vorhanden sein? Muß das Leid auch immer als solches gespürt werden? Der genügt ein objekt iv vorhandenes Leid, ein Leid, das der Dichter als ein solches hinstellt und demgemäß auch der Hörer oder Leser als ein solches empfindet, ohne daß es zugleich ein subjekt ives Leid der tragischen Person wäre? Häusig wird ohne weiteres als durchgehendes Merkmal des Tragischen das Leiden, also das Gefühl des Schrecklichen und Verderblichen, hingestellt.<sup>2</sup> Ist diese Gleichsetzung von tragischem Leid und tragischem Leiden berechtigt?

Ohne Zweisel wird in den allermeisten tragischen Fällen das Leid auch als solches empfunden. Besonders wenn solche Güter, an denen Bedürfnis und Leidenschaft des Bedrängten hängen, vom Geschieß besdroht und zerstört werden, ist es gar nicht anders möglich, als daß diese Bedrohungen und Bernichtungen auch heftige Behegefühle erzeugen. Benn der Chremnann seine Ehre, der Liebende seine Liebe, der Baterlandsfreund sein Baterland der Bernichtung preiszegeben sieht, so ist dies nicht bloß ein objektives, sondern auch ein subjektives Unglück. Aber wie ist es denn, wenn jemand aus Leichtsinn oder Stumpsheit des Geistes die Zerrüttungen, die über ihn hereinbrechen, nicht als solche spürt? Er ist vielleicht ehedem von vornehmer Geistesart gewesen, allein durch

<sup>1</sup> hartmann, Philosophie bes Schönen, S. 378. Wgl. auch seine Gesammelten Studien und Auffäge (Berlin 1876), S. 304 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So von Schiller (Werte, herausgegeben von heinrich Rurz, Bb. 7 S. 207 [Aber die tragische Runst], S. 282 [Aber das Pathetische]), von Lipps (Grundstegung der Afthetik, S. 560 ff.) und vielen Anderen.

Schwächen und Lafter allmäblich so verkommen, dan er nun feine Niedrigkeit und Schmach mit leichtem Bergen trägt. Bier ift kein Leiben, wenigstens kein schweres, porhanden, und doch wird nicht geleugnet werden können, dan folche Källe in hobem Mane tragisch berühren konnen. Es kommt nur darauf an, daß uns das obiektive Unalud ein= dringlich fühlbar werde, daß uns der Dichter das Erniedriat=, Ber= giftet. Berruttetwerden ftark fühlen laffe. Wenn dem Borer ober Lefer durch die Runft der Darftellung der furchtbare Sturg eines Menschen zu einem lebhaften Eindruck wird, so können sich mit diesem Eindruck tragische Gefühle auch in dem Kall verbinden, daß der von feiner Sohe Geffürzte feiner Rläglichkeit nicht inne wird. Ja es ift nicht einmal nötig. daß eine frühere Entwickelungsstufe dargestellt oder vorausgesett werde, auf der die Verson noch rein unversehrt, noch auf der Höhe gewesen sei. Auch wenn uns das Große einer Verson als von ieher ins Niedrige oder Bose bergbgezogen vorgeführt wird, vermag Dieses obiektive Unglück schon für sich tragisch zu wirken. Der Dichter lenkt etwa burch seine Darstellung Die Aufmerksamkeit bes Lesers auf ben erschreckenden Gegensatz der großen Grundlagen und Anlagen des Charafters und feiner tatfächlichen Berftrickung ins Gemeine und Gundhafte. Im allgemeinen freilich wird zuzugeben sein, daß die Unglücksgefühle, die schmerzvollen Rampfe, die Qualen ber Berruttung den Gindruck des Tragischen in hobem Mage steigern. Allein es wäre zu weit gegangen, wenn dem nur obiektiv vorbandenen gewaltigen Leid die Käbigkeit, tragisch zu erschüttern, abgesprochen würde.

Don Juan bei Grabbe wirkt tragisch, obschon er bis an sein Ende voll troßiger, überschäumender Lebenskraft und Lebenslust bleibt. Es ist ein bloß objektives Unheil, daß dieser herrliche Mensch immer tieser in Sünde und Frevel hineinrennt, daß seine Seele in so hartnäckiger und verstockter Weise verdirbt; von einem Leiden unter seinem inneren Verderben ist keine Spur zu bemerken. Und auch das Nahen seines äußeren Verderbens vermag ihn nicht aus seinem troßigen Leichtsinn zu reißen; auch das äußere Verderben also ist nur als ein objektives Unbeil vorhanden. Und dennoch ergreift die Gestalt Don Juans tragisch; das objektive Leid, das diesen prächtigen, intensiv lebendigen Menschen, dieses Meisterstück der Natur, zerstört, legt sich uns schwer auf die Seele. Und vom Mozartischen Don Juan ailt das Gleiche.

Ein intereffanter Fall des Tragischen liegt in Grabbes Beinrich dem Sechsten vor. Der Kaiser Beinrich, ein ungeheurer Willensmensch, er-

füllt von einer jeden Widerstand besiegenden Leidenschaft des Herrschens, steigt, von Glück begleitet, von Stufe zu Stufe. Eben aber, als sich sein Selbstgefühl ins Niesenhafte gesteigert hat und unabsehdare Pläne vor seinem Herrschergeist aufsteigen, stürzt er, vom Schlage getroffen, tot zur Erde. Hier entspricht dem furchtbaren Schicksal kein Leiden in der Seele des davon Getroffenen; augenblicklich wird Heinrich vom Tode gefällt. Und doch wirkt dieser Sturz von der Höhe maßlosen Glückes und Selbstgefühls in hohem Grade tragisch. Wenn man ohne weiteres das Gefühl des Leidens zur Bedingung des Tragischen macht, so müßte man konsequenterweise dem Schicksal Heinrichs bei Grabbe alle tragische Wirkung absprechen und würde sich so mit dem natürlichen Empfinden in grellen Widerspruch seßen.

Köstlin behnt ben Begriff des Tragischen soweit aus, daß er Neger, Malaien, Mongolen als tragische Rassen bezeichnet. Es leuchtet nach den letzten Darlegungen über das objektive Leid ein, daß sich an diese Rassen ganz wohl tragische Wirkung knüpfen kann. Es kommt nur darauf an, daß uns der Dichter oder unsere eigene Phantasie diese Menschentypen als von lebenbedrohendem Leid belastet zeige. Das heißt: wir müssen durch Anschauung der Rassen eindringlich zu fühlen bekommen, daß die Natur geistige Wohlbegabtheit durch ungünstige Bedingungen habe verkümmern lassen. Benn Köstlin dagegen auch die ganze Welt des Endlichen als tragisch bezeichnet, so ist hiermit einem philos soph ischen Gebanken als solchem, auch abgesehen von individueller Verkörperung, tragische Wirkung zugeschrieben. Es ist in die Metaphysis des Tragischen hinübergegriffen. Bon diesen nicht mehr ästhetischen, sondern philosophischen Gefühlen des Tragischen wird im letzten Abschnitt die Rede sein.

<sup>1</sup> Rarl Röftlin, Afthetit; Tübingen 1869; S. 239. Die hier gegebene Glieder rung bes Tragischen ift nicht haltbar.

#### Fünfter Abschnitt

### Größe des tragischen Menschen. Das Eragische und der starke Wille

#### 1. Das Erfordernis der menichlichen Größe

Trauer und schmerzliche Teilnahme, hervorgerufen durch untergangbereitendes oder auch nur untergangdrohendes Leid — dies ist der Gefühlstypus, der sich uns zunächst herausgehoben hat. Es gilt, ihn nun genauer zu bestimmen, ihn durch einen Wesenszug zu bereichern, der ihn der Gestaltung des Tragischen um ein Entscheidendes näher rückt.

Da wird es denn gut sein, die Aufmerksamkeit auf die leidende Person zu lenken. Vielleicht kommt jene Trauer und schmerzliche Teilsnahme der Gestalt des Tragischen näher, wenn sich mit diesen Gefühlen die Gewisheit verknüpft, daß die leidende Person menschlich es Eröße zeigt. Die Größe der leidenden Person soll jest ins Auge gesfaßt werden.

Man könnte die Größe der leidenden Verson aus der uns feststebenden Größe des Leides als eine Bedingung diefer zu erschließen versuchen. Man könnte sagen: solle das Leid Größe, d. h. Bedeutung, menschliches Gewicht haben, so durfe es nicht ein kleiner, nichtiger Mensch sein, den es trifft. Mag das Leid, das über einen wertlosen oder doch durchweg unbedeutenden Menschen kommt, eine noch fo außerordentliche Stärke erreichen, so laffe fich biefes Leid doch, nach feiner Bichtigkeit für Bedeutung und Gehalt menschlichen Lebens und Strebens betrachtet, nicht als "groß" charafterisieren. Nur an einem großen, ungewöhnlichen, für Die Menschheit bedeutungsvollen Menschen vermöge das Leid selbst Größe zu gewinnen. Indeffen wollen wir und auf eine folche Ableitung nicht allzusehr verlassen: wir wollen lieber den unmittelbar vinchologischen Beg wählen und fragen, wie die anschauungs- und lebensvolle Gewißbeit von der Größe der leidenden Verfonlichkeit auf das Gemut des Betrachters wirke. Erhalten badurch die Gefühle der Trauer und schmerzlichen Teilnahme eine Ausgestaltung nach der Seite eines charakteristi= schen und wertvollen Gefühlstwus bin? Und eröffnet uns diese Ausgestaltung die Aussicht, der Natur des Tragischen damit näher gekom= men zu fein?

Soll menschliche Größe in einem unserem Zusammenhange gedeih= lichen Sinne verstanden werden, so gilt es zuvor einige Aberspannungen

zu beseitigen, benen bie Auffassung von ber Große ber tragisch leidenben Person häufig ausgesett ift. 3th habe hierbei insbesondere die spefulative beutiche Afthetif im Auge. Bier wird die tragische Verson au febr ins Absolute und Göttliche binaufgesteigert; Die Ibee, bas Absolute foll fich in ihr in jo burchfichtiger und umfassender Beise zur Erscheinung bringen, bag bas Menichliche in Charafter, Sandeln und Leiben ber Person barüber fast verloren gebt. Bei Schelling 3. B. gewinnt man ben Eindruck, daß er die Tragodie am liebsten fich zwischen metaphyfifchen Besenheiten absvielen fabe. Er miffachtet bas Menschliche und möchte in ber Kunft bas Absolute als solches erscheinen seben. Co ift es auch ein burchgebender Gebanke bei Bobs, bag bie Personen ber Tragodie bie Ibee, Gott, bas jenseitige Pringip zu offenbaren haben. Besonders an Chakespeare rühmt er, daß er und die Geschichte als "Offenbarung ber Idee" zeige. Much Zeising läft es an Emporschraubung ber tragischen Verson nicht fehlen. Die tragische Erscheinung erwecke in uns, jo lehrt er, die Idee der absoluten Bollkommenbeit; sie zeige fich einerseits mit biefer Ibee im Ginklange, anderseits im Wiberipruch. Durch biefes boppelte Verhalten treibe fie den Betrachter binauf ins Absolute und seine unbedingte Vollkommenheit.2

Diese Entmenschlichung der tragischen Personen steht allzu sehr im Widerspruch mit dem unbefangenen Eindruck, den wir von allen, selbst den erhabensten Tragödien empfangen, als daß ich auf eine Widerslegung einzugehen brauchte. Wenn ein Mensch tragisch leidet, so ist es eben, und wäre er der gewaltigste Heros, das Menschliche an ihm, was da leidet. Der tragische Eindruck verflüchtigt sich sofort, wenn man das Menschliche nur als dunne Hülle einer Idee, eines Göttlichen auffaßt.

Aber es ist auch zwiel gesagt, wenn man das Tragische dem Ershabenen unterordnet und die Erhabenheit des Gegenstandes zur Besdingung seines tragischen Eindrucks macht. So ist es bei Schiller, Bischer, Zeising, Kirchmann. Wie man auch das Erhabene definieren mag: sedenfalls muß eine über die Grenze des Menschlichen fühlbar hinausstrebende Kraft vorliegen, wenn der Eins

<sup>1</sup> Mugust Wilhelm Bohn, Die Idee des Tragischen; Göttingen 1836; C. 230 ff.

<sup>2</sup> Beifing, Afthetische Forschungen, G. 322 f.

<sup>3</sup> Man vergleiche besonders Schillers Abhandlung "Nom Erhabenen" gegen Ente und den Anfang ber Abhandlung "Aber das Pathetische". — Bischer, Asthetis, §§ 117 und 127. — Zeising, Afthetische Forschungen, S. 323 f. — Kirchemann, Afthetis, Bb. 2, S. 29 f.

bruck des Erhabenen entspringen soll. Mit dem Merkmal des Hinausdrängens über die Schranke des Menschlichen, des Hinaufwachsens ins Abermenschliche, scheint mir nun aber für das Aragische zwiel gefordert zu sein. Es gibt Fälle des Aragischen, die unterhalb dieser Kraftentfaltung bleiben. Der stille, milde König Heinrich der Sechste bei Shakespeare, auch Prinz Arthur in seinem König Johann wirken tragisch; aber man wird ihnen kaum die Eigenschaft des Erhabenen zuerteilen. Auch Emilia Galotti wird man nicht erhaben nennen. Oder man denke an Hauptmanns Kuhrmann Henschel, Michael Kramer, Elga, Rose Bernd: diese Gestalten wirken tragisch, und doch wird man sie sicherlich nicht in allen Szenen, wo sie als tragisch empfunden werden, erhaben nennen dürfen.

Thne Zweisel ist das Erhabene der erziedigste Boden für das Gebeihen des Tragischen. Man braucht nur an die Heroenwelt zu denken, die den Stoff der griechischen Tragödie bildet, um einzusehen, welche gewaltigen Borteile ein durchgängig erhabener Stoff dem tragischen Dichter gewährt. Dem griechischen Tragiser waren, wie August Wilsbelm Schlegel sich ausdrückt, durch seinen Stoff "gewisse für Würde, Großheit und Entfernung aller kleinlichen Nebenbegriffe unschäßdare Boraussehungen" zugestanden.3 Doch darf man sich deswegen nicht gegen die Einsicht verschließen, daß auch außerhalb des Erhabenen die Bedingungen für das Entstehen des Tragischen nicht völlig sehlen. Es scheint mir einer unbefangenen Würdigung der Sachlage besser zu entsprechen, wenn man einen etwas weniger hochgreisenden Ausdruck wählt. Und da scheint mir der Ausdruck "men schliche Größe" am pasendsten zu sein. Soll eine Person einen tragischen Eindruck hervorzbrüngen, so muß sie als menschlichzgroß empfunden werden.

Unter menschlicher Große aber verftebe ich ein fühlbares Aber=

<sup>1</sup> In dem 2. Band des Spstems der Afthetik behandle ich S. 104 ff. die allsgemeine Natur des Erhabenen.

<sup>2</sup> Nöstlin wendet sich in seiner Afthetit gegen die Unterordnung des Tragischen unter das Erhabene. Das Tragische sei wohl immer ernst, nicht aber immer ershaben (C. 237). Lipps sieht in dem Tragischen zwar eine besondere Ausgestaltung des Erhabenen. Aber was er erhaben nennt, ist im Grunde gleichbedeutend mit innerer Größe (Grundlegung der Asthetit, C. 527 ff.). Ich siehe daher, wie das Folgende sofort zeigen wird, in dieser hinsicht mit Lipps auf dem gleichen Boben.

<sup>3</sup> August Wilhelm von Schlegels Borlesungen über bramatische Kunft und Literatur; 3. Aufl., Leipzig 1846; Bb. 1, S. 80. Es sind hier die Borzüge ber heroischen Welt für die griechische Tragodie trefflich beleuchtet. So hat denn auch Aristoteles für die Tragodie bessere, edlere Charaftere gefordert, als sie in der Wirtlichkeit vorkommen (Poetik, Kap. 2 und 15).

ragen des menschlichen Mittelmaßes nach irgend= einer bedeutungsvollen Seite bin. Es ift hiermit bas in jeder Binficht Durchschnittsmäßige, Gewöhnliche, aber auch das einfach Gemeine und Perächtliche als ein ungeeigneter Boben für das Entstehen tragischer Einbrücke erklärt. Soll eine Verson tragisch wirken, so muß fie und fühlen laffen, baf fie minbeftens nach irgendeiner Seite bin nicht zur Dukendware gebort, daß sie in diefer oder jener Richtung ein ausgezeichnetes, besondere Aufmerksamkeit verdienendes, einen menschlichen Wert in besonderem Grade baritellendes Eremplar des Mensch= lichen ift, daß gleichsam die Natur etwas Besonderes mit ihr vorhatte. So sind die Mörder des Ibnkus in Schillers Romanze keine tragischen Versonen. Das Schicksal zwar, das unbeimlich rachend über sie hereinbricht, ift in erhabenen Zugen bargestellt: nichtsbestoweniger geht von den Bösewichten selbst keine tragische Wirkung aus; denn sie sind vom Dichter in keiner Beziehung über Die Gewöhnlichkeit hinausgehoben. So wird man auch die Vorgange in vielen traurigen und dufteren Dramen, etwa in Ifflands Spieler ober in Anzengrubers Biertem Gebot, nicht als tragisch in ffrengem Sinne bezeichnen durfen. Die Versonen haben zu wenig menschlich Großes an sich. Und wieviel künstlerisch hochstehende Erzählungen gibt es nicht, in benen das geschilderte Leid wegen der man= gelnden Größe der Gestalten bloß den Eindruck des Trüben, Rläglichen, Jammervollen, nicht den des Tragischen macht! In den Buddenbrooks von Thomas Mann führt der Verfall der geschilderten Familie überaus viel Leid mit sich. Doch nur das Schicksal des Senators berührt tragisch; das der übrigen Mitglieder der Familie empfindet man nur als trübselia und bejammernswert.

Bu diesem fühlbaren Aberragen menschlichen Mittelmaßes und Mittelwertes ist, wie schon meine Ausdrucksweise zeigte, keineswegs gesordert, daß sich die Person nach allen oder auch nur nach sehr vielen Seiten ihres Wesens hervortue; sondern es genügt, wenn sie sich nach ir gen de in er Seite aus dem Hausen des Gewöhnlichen nachdrucksvoll hervorhebt. Natürlich darf dies keine nebensächliche Seite sein; denn es soll ja der fühlbare Eindruck erzeugt werden, daß die Person über haupt, als Ganzes betrachtet, einen über das Gewöhnliche hinausreichenden Wert darstelle. Von der einen, beschränkten Seite aus, nach der die Größe der Person liegt, muß sich die ganze Person derart gehoben zeigen, daß wir das bestimmte Gefühl haben, es liege hier ein menschlich hervorragender Fall vor. So sind selbst Othello, Romeo, Egs

mont, Michael Kohlhaas, der Erbförster sicherlich nicht Personen, die nach allen oder auch nur den meisten Seiten ihres Wesens den Einsdruck des Außerordentlichen machen; und doch hebt sich von der besschränkten Seite aus, nach der ihre Größe liegt, ihr ganzes Wesen.

Der Einwand liegt nabe: es werde hiernach bas Tragische auf einen unbestimmten, dehnbaren, in weitem Umfange von subjektiver Schätzung abbängenden Begriff gegründet.2 Ich sage vielmehr: in solcher Unbestimmtheit liegt gerade umgekehrt die Brauchbarkeit des Begriffs "Größe" für die Grundlegung der Lehre vom Tragischen. Die Erforder= nisse des Tragischen werden wohl durchweg nicht von der Art sein, daß sie mit der Elle gemessen oder auf der Wage gewogen werden könnten. Es handelt sich im Tragischen überall um Gefühlseindrücke, genauer um Die Gefühle, die uns durch gewiffe Buge und Busammenbange am Mensch= lichen zuteil werden. Man wird sich baber bei der Feststellung der Er= fordernisse für bas Tragische stets auf gewisse Gefühle vom Menichtlichen berufen muffen. Und diefe Gefühle find ber Natur ber Sache nach immer mehr ober weniger von ber subjektiven Schätzunasweise abhängig und durch ein unbestimmtes Verlaufen ihrer Grenzen gekennzeichnet. So verhält es sich auch mit dem vorliegenden Erfordernis: mit dem Gefühle, menschliche Größe vor fich ju haben. Es ist daher von vornberein zu erwarten, daß es viele

- ¹ Groos sest das Tragische in den Untergang einer "interessanten" Persönlichkeit (Einleitung in der Afthetik; Gießen 1892; S. 350 ff., 362). Ich ziehe das gegenständliche Merkmal der "Größe" dem subjektiveren und willkürlicheren Merkmal des Interessanten vor. Auch das Alägliche und Jämmerliche würde dann in das Tragische fallen können. Abrigens meint Groos, daß das Tragische erst dann seinen höchsten Grad erreicht, wenn sich die interessante Persönlichkeit zur ershabenen steigert.
- Diesen Einwand ethebt 3. B. Otto von der Pfordten (Werden und Wesen des historischen Dramas; Heidelberg 1901; S. 140 ff.). Einen anderen Einwand macht Ernst Elster geltend: der Maßstab der "Größe" stimme nicht zu dem Tragisschen der "schönen Willensgefühle". Gretchen im Faust sei zweifellos eine wahrahaft tragische Gestalt und doch müsse man den Ansdruckt "menschliche Größe" schon ziemlich pressen, wenn Gretchen darunter fallen solle. Außerdem nennt er Ottilie, Mignon, Julia, Desdemona, Sordelia, Egmont, Max Piccolomini (Prinzipien der Literaturwissenschaft; 1. Band, Halle 1897; S. 286 f.). Nach der Besbeutung, die ich dem Ausdruckt "menschliche Größe" gebe, fallen Gretchen und die anderen genannten Personen allerdings unter diesen Begriff. Um nur von Gretchen zu reden: die Macht, Tiese, Unbedingtheit der Liebesgefühle eines reinen, schlichten Heizens ist doch eine menschlich große Seite. Besonders aber wenn man an die Entwicklung Gretchens in ihrem Jammer, an die zerrüttende Furchtbarkeit ihrer Schuldgefühle denkt, tritt die Synthese von Kerzenseinsachheit und außerordentslich tieser Gefühlsentwicklung als etwas in hohem Grade Menschlich-Großes hervor.

Fälle geben werbe, in denen Verschiedene über die Größe der Person verschieden urteilen, und ebenso Fälle, von denen es überhaupt uns bestimmt bleiben muß, ob menschlich Großes vorliege oder nicht. Die Theorie des Tragischen muß solche Unbestimmtheiten als etwas hinsnehmen, was sich auf dem Boden menschlichen Erlebens für die Theorie nun einmal unvermeidlich ergibt.

Es liefe fich diese Unbestimmtheit nur etwa dadurch vermeiden, daß die menschliche Größe barein gesett wurde, daß sich die tragischen Perfonen in boben Stellungen befinden, womoglich dem Rreise der Ronige, Kürften, Beerführer, Bofleute entnommen fein muffen. In der Beit Corneilles und Racines bielt man an dem Ausschließen der bürgerlichen Welt aus der Tragodie wie an einem Doama fest. Noch Batteur lebrt. daß das vollkommen Tragische nur auf den Höhen der gekrönten Häupter zu finden fei.1 Es galt als eine fühne Neuerung, als George Lillo in feinem Raufmann von London einen Borgang aus der Niederung des burgerlichen Lebens tragisch behandelte. Wenn Dvit in seiner Poeteren, Bargborffer im Voetischen Trichter, Birken in der Teutschen Dicht= funft von der Tragodie handeln, so liegt immer die Voraussebung gu= grunde, daß es sich hier um Könige, Sohe und Große handle.2 Aber auch bedeutend fpatere Afthetiker, wie Gulzer und Bouterwek, wollen Versonen, die aus dem Privatstande genommen sind, nicht für tragisch vollwertig ansehen. Jener sagt zwar gang richtig, daß zum Trauerspiel Menschen gehören, "beren Gemütskräfte das gewöhnliche Maß überschreiten"; aber gerade im Hinblick hierauf findet er es für notwendig, daß der tragische Dichter zu "Dersonen vom bochften Range" greife. Und biefer erklärt: mir folche Versonen seien tragisch, die vom Schicksal in ihren äußeren Berhältniffen über die gemeinen Sterblichen gestellt sind oder sich durch eigene Kraft über sie emporgesehwungen haben. Nur die heroische Tragodie erfulle daber vollkommen den Sinn des Traaischen.3 Weder aus den bisherigen, noch aus den folgenden Untersuchungen

2 Man vgl. Karl Borinsfi, Die Poetif der Renaissance und die Anfänge der literarischen Kritif in Deutschland; Berlin 1886; S. 81 f., 216 ff., 235 ff.

<sup>1</sup> Batteur, Les beaux arts réduits à un même principe (1746), S. 123. Bgl. Eberhard Freiherr von Dandelmann, Charles Batteur; Groß-Lichterfelde 1903; S. 122 ff.

<sup>3</sup> Johann Georg Sulzer, Allgemeine Theorie der schönen Künste; Neue Auflage; Leipzig 1787; Bd. 4, S. 464, 474. Friedrich Bouterwef, Afthetif; 2. Aufl., Görtingen 1815; 2. Bd., S. 227 f. Ja auch Schopenhauer sagt, daß im Trauersspiel fast nur Fürsten und Herfchen, überhaupt Menschen, die für Viele stehen und deren Tun ins Große wirft, auftreten können. "Das bürgerliche Trauerspiel

ergibt sich die mindeste Notwendigkeit, das Tragische in dieser äußer= lichen Beise einzuschränken.

#### 2. Das tragische Rontrastgefühl

Ich fragte: ist der Eindruck der Größe geeignet, die Gefühle der Trauer und schmerzlichen Teilnahme in der Richtung auf das Tragische hin auszugestalten? Zest, nachdem sich uns mit dem Merkmal der Größe ein angemessener Sinn verbunden hat, läßt sich diese Frage unschwer beantworten. Es gilt nur, die Gefühle scharf ins Auge zu kassen, die in dem Betrachter angesichts der leidenden und untergehenden Person er stelich unter der Voraussehung von Größe und sodann bei fehlender Größe entstehen. Dabei wird sich ergeben, daß die Größe der Person den Gefühlen des Betrachters eine derart charakteristische und ausgezeichnete Beschaffenheit gibt, daß es eine Vermischung und Verwässerung wäre, wenn man das Tragische auch dort, wo keine Größe vorliegt, finden wollte.

Seben wir, wie ein großer Mensch von Leid verfolgt und dem Untergang entgegengetrieben wird, so entsteht in uns ein eigentumliches Ron = traftgefühl. Auf biefes Kontraftgefühl kommt es an. Wir fühlen unmittelbar: vor der Größe follte fich die Belt ebnen, follten die Binberniffe weichen; bem Streben und Wirken bes großen Menschen sollte die Welt in ihren Bedingungen und Kräften entgegenkommen; den großen Unlagen und Taten follte Sieg und Beil beschieden fein. Wir empfinden einen mehr oder weniger scharfen Bider streit zwischen dem, worauf der große Mensch Unfpruch hat, und seinem tatfächlichen Geschick. Auch wo das den großen Menschen stürzende Leid die Gestalt von Bidersprüchen und Berrüttungen im Charafter, von Erfrankung und Käulnis des Gemüts und Willens angenommen bat, drängt sich uns das Gefühl eines folchen Widerstreites auf. Wir fragen: ist es nicht jammervoll, daß so ungewöhnliche Stärke, Külle, Liefe, Keinbeit des Gedanken-, Gemüts- und Willenslebens fo unablöslich mit Schwäche, Gemeinheit, Widersprüchen, Unfeligfeit verquickt ift? Aberall alfo, wo wir einen großen Menschen leiden und verderben feben, drängt sich dem natürlichen Gefühl umnittelbar ein Zwicfaches auf: eine Erwar= gelingt beswegen nicht leicht; benn bas Leben en detail ift immer Luftspiel, wenn es auch noch fo verdrießlich ift" (Nachlaß, herausgegeben von Grifebach; Bb. 4, S. 199; Reclam). Und in neucfter Beit vertritt Paul Ernft die Anficht, daß die burgerliche Tragodie etwas Fragliches, die proletarifche Tragodie aber faft eine Unmöglichfeit fei (Der Beg gur Form, S. 120; vgl. S. 48).

tung, Forderung und ein Gefühl der Enttäufchung. Mächtig ergreift uns die Gewinheit, dan gerade ber grone Mensch des Glücks und Gelingens teilhaftig zu werden verdient; zugleich aber erfährt diefes Gefühl einen Schlag, eine Buruckwerfung. Unfer Gefühl wallt bem außerordentlichen Menschen mit der hochgestimmten Gewißbeit ent= gegen: er fei zu freudigem Birken, zu Gelingen und Sieg bestimmt; augleich aber werden wir mit schneibender Scharfe, mit unbarmbergigem Berneinen beffen inne, wie verkehrt unfer Boffen und Kordern mar. Einem mittelmäßigen und fleinen Menschen ober aar einem schäbigen Wicht gegenüber, auch wenn er furchtbar leidet, überkommt uns biefes Wider= ftreitsgefühl nicht. Bir mogen Mitleid empfinden und vor Mitleid schmelzen: keinesfalls aber wird biefes Kontraftgefühl entscheidend bervortreten, wie wir es empfinden, wenn wir das Leid über einen hochund edelgewachsenen Menschen vernichtend hereinstürzen sehen. Theodor Linns bat die Benennung "Rontrastaefühl" nicht ganz glücklich gefunden. Mir erscheint der Name bezeichnend und eindeutia. Denn es handelt sich bier um ein Gefühl, beffen Befenheit in bem Biberftreit einer Erwartung mit ber Wirklichkeit besteht. Übrigens bat Lipps, wenn er bas Tragische auf bas Geset ber scelischen Stauung guruckführt, etwas Abnliches, mir Allgemeineres im Sinne wie den von mir als Kontraft= acfühl bezeichneten Sachverhalt.1

Dieses Kontrastgefühl läßt sich auch als Irrationalitäts=
gefühl bezeichnen. Nur hat man dann eine bestimmte Weltanschauung
herangezogen und dem Kontrastgefühl diesenige Bedeutung gegeben, die
es auf Grundlage dieser Weltanschauung gewinnt. Ich meine die Weltanschauung, die den Gegensatz des Vernunftvollen und des Vernunftwidrigen als einen metaphysischen Gegensatz ansieht und in der Vernunft den Inbegriff des Zweckvollen, Wert- und Heilvollen erblickt. Die
Welt ist unter teleologischen Weleuchtung gerückt: mit dem der Welt
einwohnenden Logos wird ein negatives, dem höchsten Zweck zuwiderlausendes Prinzip, das ebensosch zur Welt gehört, in Widerstreit ge-

<sup>1</sup> Theodor Lipps, Dritter ästhetischer Literaturbericht II, a. a. D. S. 107 f. Lipps wendet sich hier in aussührlicher Entgegnung gegen die Hereinziehung des Kontrastgefühls in das Wesen des Tragischen. — Die Jurücksührung des Tragischen auf das Gesetz der Stauung findet sich in der Grundlegung der Asthetik, S. 560 ff. Maximitian Ahrem hat in seiner Dissertation (Das Problem des Tragischen bei Theodor Lipps und Johannes Wolkelt; 1908) auf die Verwandtsschaft beider Auffassungen in beachtenswerter, freilich zugleich übersteigernder Weise hingewiesen.

dacht. Welteinrichtung und Weltgeschehen trägt das Gepräge des Kampfes zwischen Rationalem und Frrationalem.

Vom Standpunkte einer solchen Weltanschauung aus nimmt das Kontrastgefühl den Charakter eines Frrationalitätsgefühles an. Indem der tragische Held ein Menschlich-Bedeutungsvolles mit Größe vertritt, erscheint er nach irgendeiner Seite hin als eine betonte Verkörperung des Vernunftvollen, Sinn= und Zweckvollen. Man muß daher wünsschen, hoffen, erwarten, daß er sich in der Welt durchseigen werde. Statt dessen stellen sich ihm verderbenbringende Mächte entgegen, und diese Mächte erringen den Sieg. Diese Mächte machen daher den Eindruck des Irrationalen, und ebenso erscheint das von diesen Mächten ausgehende Leid und Verderben als irrational. Das Nichtseinsollende des dem großen Menschen widerfahrenden Leides und Unterganges wird als wider die Vernunft der Welt gehend, als irrational gefühlt.

So erhält das Leid von dem Gefühl jenes metaphysisch vertieften Widerstreites aus eine Schwere, einen Stachel, etwas Aufregendes und Erschreckendes, etwas an der Vernunft der Welt Nüttelndes, wie es entfernt nicht dem Leide des Durchschnittsmenschen zukommt. Das Leid des überragenden Menschen ist eine Frage an das Welträtsel; es läßt das Schicksal, das über allem menschlichen Leben schwebt, als dunkel oder gar als grausig erscheinen. Wir möchten ausrufen: was ist das für ein Leben und eine Welt, worin das Außerordentliche zu der Irrationalität des Leides und Unterganges bestimmt ist!

Wir können auf das eben Gesagte in unserem Gefühl gleichsam die Prode machen. Ist jenes Kontrastgefühl wirklich ein wesentliches Erforbernis des Tragischen, so darf erwartet werden, daß mit zunehmender Schärfe dieses Gefühls auch der Eindruck des Tragischen um so eindringlicher und mächtiger werde. Und so ist es in der Tat. Ie mehr der Held durch die Größe, die er unmittelbar vor dem Hereinbrechen des Leides und inmitten von Unheil und Untergang an den Tag legt, das Gefühl in uns wachruft, wie sehr er des unversehrten Hervorgehens aus allen Berwicklungen, des Gelingens seiner Pläne, des Emporsteigens zu Glück und Ruhm würdig sei, um so schneidender und wuchtiger gibt sich uns die Tragik zu fühlen, wenn wir sehen, wie nun doch das Leid schonungs und rücksichtslos über ihn hereinstürzt. Daher bemühen

<sup>1</sup> So sagt auch Wilhelm von humboldt, daß uns die Tragodie das Leben weniger zu lieben, als vielmehr mit Mut zu entbehren lehrt (in dem 64. Abschnitt seiner Schrift über Goethes hermann und Dorothea).

sich auch die Dichter des Tragischen, ihren Sauptgestalten gerade bart por der Entfesselung des tragischen Unheils und ebenso mitten in seinen Stürmen besonders bervorleuchtende Größe, besonders hindurchschlagende Bornehmheit, Rühnheit, Geniglität zu geben. Die Dichter, die so verfahren, haben babei bas richtige Gefühl, baf eine folche Darftellung in uns einen im Namen des Helden warm und lebhaft empfundenen Rechtsanspruch auf fein Glück und Gelingen erweckt und nun durch den beftigen irrationalen Gegenstoß, der durch das unerhittliche Niedergeschlagenwerden dieses Anspruchs entsteht, den Eindruck des Tragischen steigert. Sturgt ber große Menich in Leid und Berberben an einem Punkte feiner Bahn, wo feine Borguae nicht ftarfer als gewöhnlich bervortreten. so wirkt dies nicht so irrational und hiermit als nicht so tragisch, als wenn er gerade im Auffteigen zu besonders glanzvoller Entfaltung feiner Größe, gerade in besonders fieareicher und hinreifiender Betätigung feiner Borguge gu Kalle gekommen ware. Der Aufschrei in unserem Bergen: bies batte nicht fein follen, ift in biefem Kalle weit greller als in jenem. Um wieviel schwächer ware die tragische Wirkung, wenn Shakesveare feinen Coriolan, Schiller feinen Ballenftein, Grillparzer feinen Ottokar por dem Sturge nicht durch das siegreiche Aufsteigen zu Macht und Glück und durch die Unnäherung an das erstrebte Ziel in besonders hervor= ragender Große hingestellt batte! Ober wurde die Tragif im Schickfale Romeos und Julias auch nur entfernt so stark ergreifen, wenn nicht gerade in Not und Web die allbewältigende Macht ihrer Liebe um fo stärker zum Durchbruch käme! Ober man vergleiche bei Grillparzer Me= Dea mit Safon, Sappho mit Phaon: wenn die beiden weiblichen Gestalten weit tragischer wirken als die beiden männlichen, so hat dies nicht zum wenigsten barin feinen Grund, daß iene in ihrem Unglück wachsen und so den Kontrast von Größe und Leid in viel höherem Grade fühlbar machen als Jason und Phaon, deren Größe durch das Unglück zum Niedergange gebracht wird.1

Bir haben bis jest gesehen: die Trauer und schmerzliche Teilnahme, die durch verderbendes Leid erweckt werden, erfahren eine bedeutsame Berschärfung, wenn noch die Größe der leidenden Person hinzukommt. Es tritt eine pessimistische Steigerung ein. Zwischen der Größe der Person und dem verderbenden Leid wird ein Widerstreit gefühlt; das Leid

<sup>1</sup> Non bem Erfordernis der Kontrastwirfung geht in der Entwicklung des Begriffes vom Tragischen Julius Duboe aus (Die Tragit vom Standpunkte bes Optimismus; Hamburg 1886; S. 3 ff.).

wird von uns als ganz besonders hart, graufam, widersinnig, irrational empfunden, weil menschliche Größe dadurch vernichtet wurde. Das Leid verschärft sich uns in seiner bitteren Bedeutung durch den irrationalen Kontrast mit der menschlichen Größe.

Und frage ich, welchen bezeichnenden Namen dieser so herausgeschärfte bedeutsame Gefühlstypus verdient, so kann nicht zweifelhaft sein, daß dieser Typus sich zu allermeist mit dem Umkreis derjenigen Erscheinungen deckt, die man tragisch zu nennen pflegt.

Wollten wir den Begriff des Tragischen darüber hinaus ausdehnen und auch das Leiden des der Größe entbehrenden Menschen mit diesem Namen auszeichnen, so würde diesem Namen hiermit eine höchst unbestimmte und abgeblaßte Bedeutung zukommen, und es würde sich die Notwendigkeit herausstellen, für jenen durch das Merkmal der Größe in seiner Bestimmtheit und Bedeutsamkeit zugeschärften Eindruck eine besondere Benennung zu finden. Eine solche dürfte sich aber selbst bei sorgfältigstem Suchen kaum erspähen lassen.

## 3. Der Typus des Traurigen

Lasse ich die Eigenschaft der menschlichen Größe beiseite, so erhalte ich den wesentlich verschiedenen Gindruck des bloß Traurigen. Als "traurig" fasse ich alle die Eindrücke zusammen, die durch den Anblick von Leid und Elend bervorgerufen werden, ohne bag in merklicher Beise jenes Kontraftgefühl entsteht, das aus dem Widerstreit der Größe des Menschen und des jammervollen Geschickes, das ihn trifft, hervor= geht. Aus dem weiten Bereiche des Traurigen heben sich nun die Källe hervor, wo das Leid eine außerordentliche Höhe erreicht, das innere oder äußere Leben bedroht oder geradezu zum Untergange führt. Um einen Namen zu haben, könnte man bas Traurige bieser gesteigerten Art als das Tieftraurige bezeichnen. Das Tieftraurige hat sonach mit dem Tragischen das Lebenbedrohende und Lebenvernichtende des Leides gemeinsam; ber Unterschied liegt nur darin, daß dort der leidenden Person keine Größe zukommt und demnach auch jenes gekennzeichnete Kon= traft- und Irrationalitätsgefühl fehlt. Man kann daher das Tieftraurige als ein Nachbargebiet des Tragischen anschen.

Aus diesem Grenzgebiete des Tieftraurigen treten nun gewisse Typen als besonders charakteristisch und wichtig hervor. Ift an der von Unheil verfolgten Person vor allem das Unschuldsreine, das Treue, Geduld-volle betont, ist sie als ein Stück schlichter, lieber, guter Natur dar-

gestellt, so entsteht der Typus des rührend Traurigen. Und ist an der leidenden Person zugleich auch noch die Hissossissiste heraussgekehrt, so tritt dieser Typus besonders entwickelt hervor. Dickens ist reich an Vertretern dieses Typus. Aus David Copperfield gehört insbesondere die süße, kleine Dora hierher: über dem Kapitel, das ihr Dashinsiechen und Sterben schilbert, liegt eine zum Mitweinen zwingende Wehmut. Uhnliches gilt von der barmherzigen, im Leiden geübten Nelly im Raritätenladen, von Klein-Dorrit und anderen weiblichen Gestalten. Und auch Oliver Twist kommt uns sofort in den Sinn: seine Hilf- und Wehrlossisseit, seine Geduld und Ergebung in allen Martern, sein Reinbleiben in allen Versuchungen. Oder man denke an Pierre Loti, etwa an seine Islandsfischer oder "Mein Bruder Pves": es ist mehr rüherende Traurigkeit als wirkliche Tragik, was der Dichter uns aus der Welt seiner weiten, wehenden, zitternden Stimmungen als Schicksalseiner Gestalten emportauchen läßt.

Undere Male wieder ift die Darftellung fo gehalten, daß uns an dem Leide ber nicht bis zur Große emporgemachsenen Seele insbesondere ber Charafter bes Maglosen, Unerträglichen, ausgesucht Fürchterlichen ergreift. Bare ber leidenden Verson Große gegeben, so wurde fich ein hebender Eindruck hinzugesellen und demgemäß das Unglück auf unfer Gemüt nicht folternd, zerschneibend, zerdrückend wirken. Go aber erhalt der Eindruck einen widrig aufregenden Charafter. Zwei Fälle laffen fich dabei unterscheiden. Werden wir durch die Darstellung des Unglücks vorwiegend abgestoßen und angewidert, so ift das Rlägliche und Sammer liche gegeben. Aberwiegt an bem Eindruck bagegen bas Beängstigende und Erschreckende, so liegt bas Tieftraurige in ber Form bes Entsetlichen und Kürchterlichen vor. Schon die Charakterisierung dieses Unterschiedes zeigt, daß es sich hier um schwankende Grenzen handelt. Gehr häufig läßt fich kaum fagen, welche ber beiben Formen vorliege. Man führe sich etwa das allmähliche Berabsinken Coupeaus und seiner Frau in Zolas Assommoir bis zu den äußersten Graben der Verkommenheit und Vertierung herunter vor Augen. Bier verbinden sich offenbar die beiden Arten des Eindrucks.

Ich will keineswegs behaupten, daß das Klägliche und Entsetliche überhaupt nicht in der Dichtung vorkommen dürfe. Wenn Frig Nettenmair in Otto Ludwigs Erzählung "Zwischen Himmel und Erde" auch

<sup>1</sup> In bem 2. Band bes Spstems ber Afthetik ist ber Typus bes Rührenden ausführlich behandelt (S. 269 ff.).

nicht die zur tragischen Wirkung nötige Größe besitzt, sondern sowohl nach feiner inneren Entwicklung, wie auch nach feinem äußeren Schickfal viel eher dem Rläglichen und Entsetlichen zuzurechnen ist, so ist er doch eine Gestalt, die der allgemeinen äfthetischen Norm des Mensch= lich-Bedeutungsvollen gerecht wird. Die Erzählung von Amalie Sfram "Die Leute vom Bellemoor" stellt unsagbar janunerliche, schmutig buffere, in greuliche Verkommenbeit trofflos endende Verhältnisse bar. Und doch wird man diese Dichtung darum nicht verwerfen dürfen. In ber Schilberung hart arbeitender, freudloser Armut, eines kummerlich ausgestatteten, wortlosen, aber doch rührender Innigkeit fähigen Gemutes, eines rauben Lebens im Kampf mit bem öben Meer und mit unwirtlicher Gegend, eines Lebens, für das die Schönheit eine fremde, bimmelweit entfernte Belt ift, tritt und ein so ergreifend ernster, un= erbittlich mahrer Sinn entgegen, daß ber Gegenstand badurch ins Bedeutungsvolle binaufgerückt erscheint. Etwas Abnliches gilt von der Schilderung des Abschlachtens der Juden in einer fleinen ruffischen Stadt durch einen Saufen besoffenen vertierten Christengesindels, wie sie Mage Madelung in dem Roman "Die Gezeichneten" mit ergreifender Unschaulichkeit gibt. Den über alle Magen entsetlichen Borgangen wußte der Dichter einen so tiefen — ich möchte sagen: völkerpsychologischen Hintergrund zu erteilen, daß das Entsetliche als kunstlerisch vollberech= tigt erscheint. Die ruffischen Dichter insbesondere — Dostojewskij, Tolftoi, Gorfi, auch Turgeniem - find voll von Gestalten, welche in diesen Umfreis fallen. Gelbft in der Tragodie fann, mindeftens in Deben = perfonen, das Klägliche und Entfehliche Verförverung finden. Wenn Rarl Moor ein gewaltig emporragender Mensch ift, so erscheint Spiegelberg, trop feiner Genialität in Teufeleien, einfach als Wicht und Schurke, und so berührt denn auch sein Untergang nicht tragisch. Dasselbe gilt von dem jungen Dorig und vom Mohren im Kiesco, vom Präsidenten und vom Schretar Wurm in Rabale und Liebe. Die einfache Nieder= tracht dieser Personen macht es unmöglich, daß sie uns in ihrem Untergange über den Eindruck des Erbärmlichen und Jämmerlichen hinaus ins Tragische erheben. Und doch wird niemand die Einführung dieser Versonen in jene Tragodien als einen Fehler ansehen. Etwas Ahnliches ailt von Streckmann und Klamm in Hauptmanns Rose Bernd: Rose selbst hat etwas von Größe; die von ihr ausgehende Wirkung grenzt daber mindeftens ans Tragische; jene beiden Männer dagegen fallen, wenn auch in fehr verschiedener Beise, unter das Jämmerliche.

Wird dagegen eine Verson von nur jämmerlichem und entsetlichem Eindruck zum Mittelpunkte eines ernften Dramas gemacht, fo hat der Dichter damit eine zum mindesten nicht leicht zu lösende fünftlerische Aufaabe unternommen. Es wird darauf ankommen, ob in dem Schicksal dieser Verson, obgleich ihr die Größe fehlt, soviel menfchlich Bedeutungsvolles liege, daß es als wert ericheint, ihr Schickfal jum Hauptgegenstand einer bramgtischen Dichtung zu machen. Ich zweifle indessen, daß diese Frage oft zu bejaben sein werde. Meift wird die Untwort vielmehr lauten, daß die Versonen und Schickfale über bas nur Jämmerliche und Entfesliche hätten binausgehoben werden follen. wenn es als gerechtfertigt erscheinen solle, daß sie zum Hauptgegenstande einer dramatischen Dichtung gemacht werden. Un die dramatische Dichtung find wegen ihrer bie Menschen bis zur unmittelbaren Gegenwärtigkeit, ich möchte fagen: bis zur Selbstlebendigkeit bringenden Darstellung höbere Ansprüche rücksichtlich des Wertes und Gewichtes des Darzustellenden zu erheben als an die erzählenden Dichtungsarten. Bergegenwärtigen wir und etwa aus ber Zeit bes emporfommenden Naturalismus die Familie Selicke von Holz und Schlaf, Schlafs Meifter Delze: so zweifle ich nicht, daß sich hier überall ber angedeutete Mangel fühlbar macht. Denn ben Geftalten biefer Dichtungen fehlt nicht nur die tragische Größe, sondern auch jenes Maß von gewichtvoller und fesselnber Eigenart, bas allein es rechtfertigen konnte, bas Rlägliche und Jammerliche zum Hauptgegenstand eines Dramas zu erheben. Auch bei Bauptmanns Friedensfest kann uns ein ähnlicher Zweifel auffteigen. Doch gestehe ich, daß bei mir, besonders nachdem ich dieses Drama auf ber Bühne gesehen habe, diese Zweifel geringer geworden find, Auch Sauptmanns Ratten gegenüber können, fo scheint mir, berartige Zweifel nicht standhalten. Dagegen find gegenüber seinem Drama "Gabriel Schillings Flucht" solche Bedenken überhaupt unmöglich. hier liegt ein Kall vor, wo die dem Inpus des Jämmerlichen zugehörige Sauptperson durch die Bedeutsamkeit ihres Wesens vollauf Anspruch hat, im Mittelpunkte eines Dramas zu stehen. Der Maler Gabriel Schilling ift ein bis in die lette Faser binein zerfressener, in Haltlofiakeit jeder Art geftürzter Neuraftheniker; jede Spur von Natur, Gefundheit und Glücksgefühl ift ihm abhanden gekommen. Ebendeswegen gerade aber bezeichnet er eine für Rünstlerkreife typische Verfallserscheinung. Ebenso fehlt es in Ibsens Gespenstern dem Kläglichen und Jämmerlichen nicht an Gewicht und Tiefe; ja es gewinnt hier vielfach die Bedeutung des Tra-

aischen. In bochitem Make aber kommen mir Bedenken ber gekennzeichneten Art angesichts vieler Dramen Strindbergs, Die von Robeit. Baff und Bosheit vergifteten Scheufgle, Die Strindberg in manchen seiner Dramen zeichnet, halte ich überhaupt für dichterisch unzulässig. Diese Teufel in Menschengestalt sind keine lebendigen Menschen und am allerweniasten sozial=bedeutsame Gestalten, sondern zusammenkonstruierte Machwerke, Ausgeburten einer erkrankten Phantasie, die den Manstab des psychologisch Natürlichen gänzlich verloren hat und sich nicht nur in äußersten, sondern das Außerste weitüberschreitenden Zusammenhäufungen menschlicher Bäßlichkeiten und Lafterhaftiakeiten gefällt. Solch ein Drama wie beispielsweise Totentang ift für mich psychologisch unüberzeugend. Strindberg hat die Versonen darin nach feinem menschenbaffenden Veffimismus aufgezogen, und fo gebärden fie fich benn in Worten und Taten entsprechend ihrem ihnen vom Dichter eingesetzten vessimistischen Uhrwerk. Etwas Abnliches gilt von den beiden Dramen Frit von Unrubs "Ein Geschlecht" und "Plat". Die von ihm geschaffenen Kolossalaebilde der Entartung sind bloße Rumulationen uns überbietbarer Entmenschungen. Seine im Maglofen unerfättlich schwels gende Phantasie bat, indem sie beispielsweise die Gestalt des Christlich Schleich schuf, das Ungeheuerlichste aufeinandergeschichtet, ohne es zu einer einheitlichen und lebensfähigen Individualität zusammen= zuschauen.

Natürlich gibt es auch Geftalten, die auf dem Ubergang des Rläg= lichen und Entsellichen zum Tragischen stehen. In Bictor Hugos Notredame ift der Archidiakonus Claude Frollo eine in hohem Grade tragische Person, während mir der Glöckner Quasimodo dem Abergange gum Tragischen anzugehören scheint. Das Unentwickelte, Dumpfe, Tierische dieses lahmen, buckligen und tauben Einäugigen läßt sein Schickfal als nur jämmerlich erscheinen; zugleich aber gewinnt er burch bie Tapferfeit und Bingebung feiner armen, unzusammengesetzen Seele etwas von der Größe, welche die Grundlage des Tragischen bildet. Auch Sauptmanns Beber gehören hierber. Betrachten wir jeden einzelnen der Beber für fich, so bleiben wir mit unserem Eindruck außerhalb des Tragischen stehen. Rede diefer Personen ift zu verkummert, als daß wir über den Eindruck des Jämmerlichen hinauskämen. Dagegen läßt sich ber Webermaffe als sol= cher Größe nicht absprechen. Durch die bloße Summierung verkrüppelter Einzelpersonen kommt freilich nichts Großes beraus. Wohl aber tritt durch die Webermasse als Masse der soziale Hintergrund und Zusam=

menhang als etwas Neues binzu, und von bier aus eben stammt das Binaufwachsen ins Große. Bett scheinen in dem Beberhaufen, wie der Dichter ihn schildert, gefährliche Rräfte zu garen, die, wenn sie einmal den Buftand der dumpfen Niederdrückung abgeschüttelt haben, eine erschütternde Wirkung in dem sozialen Bau der Welt bervorbringen werden. Etwas Abnliches läfit sich von Gorfis Nachtasul sagen. So gewinnt auch die unübertreffliche Schilderung des Unterganges des frangöfischen Beeres an der Berefina, wie fie Balgae in einer feiner Dovellen (Les adieux) gibt, wiewohl die Einzelheiten sich in dem Umfreise des nur Entseslichen halten, doch durch den Umstand, daß sich all die Einzelheiten zu bem Gangen bes navoleonischen Beeres gufammenfaffen, den Charafter tragischer Groffe. Unders wieder lieat die Sache in Leo Tolftois Macht ber Kinsternis. Bier erhebt sich Nikita, der in ben erften Aften lediglich als ein in Schmut verkommendes Scheufal erscheint, im letten Afte, wo bie Sehnsucht nach Läuterung und acrechter Bergeltung feiner Gunden mit siegreicher Gewalt in ihm durchbricht, zu wirklich tragischer Größe.

### 4. Die Größe im Ertragen des Leides

Die Größe der tragischen Person bedarf noch einer näheren Bestim= mung. Sie bezieht sich natürlich nicht bloß auf die Zeit vor dem Berantreten des Leides, sondern auch, und gang besonders, auf die Zeit des Leidens selbst. Gerade in der Art, wie das Leid ertragen und dagegen angekampft wird, werden wir die Größe der tragischen Person sich er= weisen zu sehen wünschen. Wenn ein bervorragender Mensch die Größe, die er bis jest bewährt hat, im Ertragen außerordentlichen Unglücks einbüßt, sich in Kleinmut, Jammern, Haltlosigkeit, weiche Auflösung verliert, so wird der tragische Eindruck geschädigt, wo nicht vernichtet. Bir feben dann eben nicht mehr einen großen Menschen, sondern einen ehemals groß gewesenen, jest aber seiner Größe untreu gewordenen Menschen leiden, und der tragische Eindruck ist, wenn auch nicht völlig geschwunden, so doch arg geschwächt und verunreinigt. Dem Entstehen jenes männlichen Kontraftgefühles ist der Boden teilweise oder gänzlich entzogen; und es treten ftatt beffen Gefühle bloger Berweichung und Bermurbung, erbarmender Rührung, wo nicht gar verachtenden Mitleids und widrigen Ekels ein. Ein gutes Beispiel liefert Doftojewskijs Ras= folnikow. Das von ihm in wahmvitigem Genialitätedunkel begangene Berbrechen entbehrt nicht der Größe. Allein der darauf folgende Bu= stand außerster Berruttung, diese jammervolle Auflösung seiner gangen Verfönlichkeit in Traum und Rieber, Anaft und Besimmungslosiakeit zeigt ihn zu fo furchtbarer Erniedrigung berabgefunken, daß und in langen Strecken ber Schilberung feine Große verloren geht ober nur von ferne durchscheint. In dem Mage, als dies der Kall ift, verwandelt sich der tragische Eindruck in den Inpus des Jämmerlichen und Ent= feklichen. Biermit ift aber kein Pormurf ausgesprochen. Denn der Dichter hatte ja keine Berpflichtung, den Eindruck des Tragischen dauernd fest= gubalten. Bielmehr lag es in der Natur feines Gegenstandes, daß Tragisches und Kämmerliches sich miteinander verbinden. Ober man stelle sich vor: ein Dichter würde uns Hölderlin oder Nietsiche derart in ihrem Bahnfinn vorführen, daß er sie finnlose Wortzusammenfügungen sprechen ließe. So tragisch es wirken wurde, wenn durch die anhebende Geistebumnachtung noch die in Trümmer auseinanderbrechende einstige Größe hindurchschlägt, so wenig tragisch ware es, wenn der Dichter den ebemaligen großen Geist in sinnloses Geplapper verloren vorführte.

Indessen wäre es auch wieder zu weit gegangen, wenn man aus dem tragischen Untergang alles Wehklagen und Jammern ausschließen wollte. Es kommt nur darauf an, daß sich in den Rlagen Gewalt und Bucht bes Schmerzes zum Ausbruck bringe. Man muß bas Gefühl baben, daß der hervorbrechende Schmerz einer großen und farken Seele entstamme. Dann schwächen die Rlagen den tragischen Eindruck keines= wegs ab. Dies zeigen uns die Klagegefänge der Untigone bei ihrem Scheiden von Menschen und Sonne. Doch scheinen die Alten mehr an Jammern, Stöhnen und Verwünschen vertragen zu haben als wir. Endlos ertont das Wehegeschrei des Xerres in des Aschnlos Versern, und wenn wir Philoktet, wie ihn ber Schmers feiner Bunde anfällt, und weiter wie er sich seines Bogens heimtückisch beraubt sieht, und dann wie ibn Obnifeus und Reoptolemos allein auf dem öben Giland gurucklaffen wollen, in immer neuen Erguffen achzen, jammern, fluchen hören, fo empfinden wir dies beinahe als ein Zuviel. Go wiederholen fich auch in den Schutflebenden des Euripides die Wehklagen des Chors, des Adrastos und der Mutter des Theseus über die Nichtbestattung der vor Thebe gefallenen Belden in für uns fast ermudender Beife. Ubrigens läßt schon der in hohem Grade Inrische Charafter der antiken Tragodie ein ausgedehnteres Mag von Klagen zu, als dies in der modernen Tragödie möglich wäre.

## 5. Das Tragische der Billensstärke und ber Billensschwäche

Eine wichtige Frage babe ich mir bis jum Schluß biefes Abschnittes aufgespart. Bei der Grone der tragischen Verson denkt man bäufig fast ausschlieflich an Eigenschaften des Willens. Man hält es für ausgemacht, daß die Wirkung des Tragischen an einen ftarken, ebernen Willen aeknüpft sei, daß willensschwache, weiche, zaahafte, scheue oder aar feige Naturen in Gegenfaß zu allem Tragischen stehen. Diese Aberschätzung des Wollens für das Tragische findet sich beisvielsweise bei Schiller. Alls wesentliches Erfordernis des Tragischen ailt ihm ein solch er Grad moralischer Rraft, der die Unabhängigkeit des Bernunft= wefens in und von dem tief und heftig leidenden Sinnenwesen bekundet. Wenn das erste Gesetz der tragischen Runft Darftellung der leidenden Natur ift, fo ift bas zweite Darstellung bes moralischen Biber= standes gegen das Leiden. Aber auch dort, wo das Tragische in eine Uberhebung bes Individuums gegen die fittliche Weltord= ming, gegen das Absolute gesetzt wird,2 findet eine Aberschätzung der Billensseite am Menschen ftatt. Benn beispielsweise Carriere oder Beifing die Entfesselung der Gelbitsucht, die Erhabenheit des Egoismus als ben Kern bes Tragischen auffassen, so ift biermit ein ftarkes, von ben übrigen Seelentätigkeiten nicht guruckgebrangtes, sondern entscheibend und herrschend bervortretendes Wollen als Voraussehung des Tragischen angenommen. In neuefter Zeit vertritt Richard Dehmel, im Unschluß an Borftellungen Nietsiches, Die Ansicht, daß Tragif nur auf dem Boden des "Willens zur Macht" möglich sei. Wenn idealisch ringende Kraft= gestalten die Unvernunft ihres Willens gur Macht erleben, entstehe ber Eindruck des Tragischen.3

<sup>1</sup> Schillers Werke, herausgegeben von Heinrich Kurz, Bb. 7, S. 282 f., 285 (Uber bas Pathetische). Unter bem Einflusse Schillers bekennt sich auch Nobert Petsch zu ber Ansicht, baß schwache Menschen wohl unser Bebauern, aber nicht unser tragisches Mitseid erregen können, daß bas Tragische eines Charakters in ber Stärke seines Willens liegt (Freiheit und Notwendigkeit in Schillers Dramen; München 1905; S. 249, 279 f.).

<sup>2</sup> Don biefer Aberhebungstheorie bes Tragifden wird im fechsten Abschnitt bie Rebe fein.

<sup>3</sup> Richard Dehmel, Tragit und Drama (im 9. Band seiner Gesammelten Werte, 1909; S. 24 ff.). Seine Darlegungen haben freilich nur den Wert eines Glaubensbekenntnisses; eine Untersuchung und Begründung gibt er nicht. Auch für Ermatinger (Das dichterische Kunstwert, S. 226, 362) ist die willensstarke Perssönlichkeit die selbstwerftändliche Boraussesung des Tragischen.

Es läßt sich kein Grund ersehen, warum die Größe der tragischen Verson auf die außergewöhnlich fräftige und umfassende Entwicklung des Willens, fagen wir furg: auf die Willensfrarte eingeschrankt merden mußte. Jene vorbin (vgl. S. 63 ff.) geschilderte ausgezeichnete Beschaffenheit des Eindrucks, den die Größe des leidenden Menschen ber= vorbringt, tritt nicht nur dort ein, wo wir einen Riesen an Berrscher= fraft, Kriegermut, Mannestrot in Leid fturgen seben, sondern auch dort, wo die Größe der leidenden Person bei zurücktretender Billensentwicklung nach der Richtung des Gefühles, der Phantafie, des Sinnens und Denkens hin liegt. Mag sich der leidende und untergehende Mensch durch umwiderstehliches, gewaltige Plane durchsebendes Wollen oder durch Reichtum und Tiefe des Gefühls, durch Alugfraft der Phantafie, durch gereifte Beisheit, fühn vordringendes Erkennen, furchtloses 3weifeln, durch ein Außerordentliches an schwernehmender Innerlichkeit auszeich= nen: in jedem Kalle entsteht jenes gekennzeichnete Kontraftgefühl. Wir fühlen die Zerrüttung und Bernichtung nicht nur des Helden der Tat, fondern auch des beschaulichen Beisen oder des handlungsscheuen Gefühlsschwelgers, vorausgesett, daß es sich um überragende Menschen hanbelt, als eine gang besondere Barte, als ein Unrecht, das der Größe widerfährt; es richtet sich in allen diesen Källen das Leid in feiner gangen Furchtbarkeit fteil vor unferen Augen auf. Samlet ift nichts weniger als ein Willensheld; und doch werden wir uns schwerlich dem Tadel anschließen, den ältere Erklärer barum erhoben haben, weil Shakespeare einen passiven Belben in den Mittelpunkt der Tragödie geftellt habe;1 fondern wir empfinden die Zerrüttung der Größe diefes willensfranken Genies als im höchsten Grade tragisch. Die Worte Ophelias: "D welch ein edler Geift ift hier zerftort!" gelten uns als Ausdruck ber tragischen Wirkung, die Samlet bervorbringt.

Und nicht etwa vereinzelt nur bietet uns die Dichtung tragische Geftalten, deren Größe nicht im Willen, sondern nach anderen Seiten hin liegt. Shakespeare gibt uns weitere Beispiele in den Königen Richard dem Zweiten und Heinrich dem Sechsten. Bei Goethe müßte man nicht nur Weislingen und Clavigo, sondern auch Werther und Tasso für untragisch halten, wenn man nur Willenshelden in das Reich des Tragischen einlassen wollte. Byron gehört besonders durch seinen Sardanapal hierher. Hier tritt uns ein Tragisches der ausgesprochenen Willens-

<sup>1</sup> Wgl. Max Wolff, Shatespeare. Der Dichter und sein Werk; München 1908; Bb. 2, S. 99.

lofiakeit entaggen. Sardanaval wird als ein weichlicher König charakterisiert, der ein rein genießendes, tatenloses, trages Leben führt. Und boch entbehrt er nicht ber Größe. Denn seine Latenlosigkeit und Trägbeit stammt aus einem fanften, menschlichen Bergen, das niemand ein Beb gufugen, fein Blut vergießen, feine Rriege führen und den Bolfern ein friedliches, glückliches Leben schenken möchte. Noch itarker bringt Gontscharows Roman Oblomow biefe Urt des Tragischen zur Geltung. Oblomow, eine treue, offene, friftallhelle Seele, geht an dem Buftand tatenscheuer Halbträumerei, in den er immer tiefer verfinkt, an der Mübigfeit und Schläfrigfeit feiner Lebensgeister zugrunde. Des Effeintes in Hunsmans Roman A rebours, Adolphe in dem aleichnamigen Roman Benjamin Conftante find weitere, gang befondere eigenartige Bei spiele. Besonders reich an hierher gehörigen Menschen ift Grillparger. Das Gestalten bieses Dichters war zum großen Teile von dem Inpus ber einseitigen, dem Leben nicht gewachsenen Innerlichkeit beherrscht. Seine Sappho wird durch das bochgesteigerte Berweilen in dem Ideals reiche der Kunft für das Beherrschen des Lebens und seiner Lagen untauglich. Raifer Rudolf im Bruderzwift wieder leidet an einem Abermaß grübelnden Denkens und stiller, weicher Innerlichkeit und wird badurch gegenüber den Aufgaben der harten Wirklichkeit hilflos. Ahn= lich ift es in feiner Novelle vom armen Spielmann. Diefer verliert durch seine dumpfe, wesenlose Träumerei die Kähigkeit, Menschen und Berhältniffe zu beherrschen. Auch Libuffa gehört hierher. Gie lebt fo sehr in ahnender, leiser, begierdeloser Einheit mit den geheimen Mächten der Natur, daß sie durch die Kulturarbeit mit ihrer rationellen, fampfenden, die selbstfüchtigen Triebe erregenden Art in ihrem Innersten getroffen und getotet wird. Ebenso kann an Fedriko in seinem Jugend= drama "Blanka von Raftilien" erinnert werden. In ihm ift ein folches Ubermaß unklarer, garender, tobender Gefühle vorhanden, daß Berstand und Wille verhindert werden, sich fest und dauernd auf beftimmte Ziele zu richten. Selbst Bancbanus im Treuen Diener fällt insofern unter biefen Gesichtspunkt, als in der engen, pedantischen, unflugen Art der Pflichterfüllung eine bei aller sonftigen Billensstärke doch vorhandene und für den tragischen Berlauf geradezu ausschlaggebende Rraftlofigfeit jum Ausdrucke kommt. Sodann gehören verschiebene Gestalten aus Bean Paul hierher, so befonders feine von Gefühls=

<sup>1</sup> Bgl. hierzu meinen Auffag "Grillparger als Dichter bes 3wiespaltes zwischen Gemut und Leben" (3wischen Dichtung und Philosophie, S. 162 ff.).

unendlichkeiten erzitternden Jenseitsmenschen, wie Amandus in der Unssichtbaren Loge, Emanuel im Hesperus, Liane im Titan. Unter den Dramatikern der Gegenwart ist keiner so stark an dem Tragischen der Willenlosigkeit beteiligt wie Gerhart Hauptmann. Gerade mehrere seiner tieksten und erschütternosten Gestalten gehören hierher: so der Fuhrmann Henschel, Rose Bernd, der arme Heinrich. Aus der neueren Literatur nenne ich, um die weite Verbreitung dieses Typus zu zeigen, noch als weitere Beispiele Kellers Grünen Heinrich, den König Sduard in Wildenbruchs Harold, den Doktor Faustino in dem Roman des Don Juan Valera, Die Illusionen des Doktor Faustino", Claudio in Hofmannsthals Dichtung "Der Tor und der Tod".

Demgemäß dürfen wir dem Tragischen, das auf der Größe willenssgewaltiger Naturen beruht, ein Tragisches gegenüberstellen, das sich an Personen entfaltet, deren Größe, bei wenig entwickeltem Willen, nach anderen Seiten hin liegt. Faßt man Gefühl, Phantasie, Sinnen und Denken im Gegensaße zum Willen als der nach außen gerichteten Betätigung der Seele unter dem Namen der Innerlichkeit zussammen, so kann man die beiden Arten des Tragischen als das Tragische des Willens und das der einseitigen Innerlichskeit bezeichnen.

Mit dem allen ist freilich noch nicht entschieden, ob das Tragische der Innerlichkeit für das Drama brauchbar sei. Es gibt in der Poetik kaum einen so wenig bestrittenen Satz wie den, daß im Drama alles auf Handlung ankomme, ja daß ein Drama mit spärlicher Handlung nahezu ein Widerspruch in sich selbst sei. Schon Aristoteles hat die Handlung als das wichtiaste Stück der Tragödie bezeichnet,3 und für Lessing, den

<sup>1</sup> In einer geistreichen und tiefdringenden Betrachtung über Hauptmann (Neue Wege zum Drama; Berlin 1911; S. 40—68) sest Julius Bab geradezu den Kernpunkt seines dichterischen Schaffens in diejenigen Gestalten, in denen er seinen Glauben, daß menschliches Wollen ein nichtiger Wahn ist, zum Ausdruck gebracht hat. Das wahrhaft Große dieses Dichters liege in seinen "Tragödien der Unkraft". Ich finde, daß mit einer solchen Behauptung ein richtiger und erleuchstender Gesichtspunkt übertrieben wird. Vollends wenn Bab behauptet, daß Hauptmann mit diesem Topus des Tragischen der Passivität und der Unkraft — nach geringen Ansähen dei Grillparzer und Ihen — "etwas absolut Neues" gesschaffen habe, so spricht, wie die im Texte angeführten Beispiele zeigen, ein Aberblick über die tragischen Gestalten früherer Zeiten eine wesentlich andere Sprache.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schon in meinem Buch "Franz Grillparzer als Dichter bes Tragischen" (Nördlingen 1888; Neudruck 1909) habe ich biese beiben Arten bes Tragischen unterschieden. Nur habe ich bort die weniger passenden Namen: Tragisches der Kraft und der Unkraft gebraucht (S. 95 ff.).

<sup>3</sup> Aristoteles im 6. Kapitel der Poetik. Und im 14. Kapitel erklärt Aristoteles

aläubigen Schüler bes Aristoteles, versteht es sich in der Samburgischen Dramaturgie pon felbst, dan die Tragodie auf Bandlung abziele. In ber neueren Zeit hat kaum jemand so fark ben unzertrennlichen Busammenhang bes Dramatischen mit der Handlung hervorgehoben wie Vischer. Nach seiner Aberzeugung bat das Drama die Aufgabe, das Sandeln in der entschiedensten Bedeutung des Wortes, b. b. als festes. fich vom Gegebenen logreifiendes, radifal in die Berbaltniffe eingreifenbes Sandeln darzustellen. Bum bramatischen Stil gehört baber Spannen. Porwärtsdrängen. "Was nicht blist, durchschlägt, zundet, ist nicht bramatisch." Charafterzeichnungen bei vernachläffigter Sandlung, Geelengemälde wie Iphigenie und Taffo, felbst Werke wie Kauft, in benen sich der Hauptnachdruck auf die innerlichen Rämpfe legt, will er nicht als eigentliche Dramen gelten laffen. Aber auch wenn wir uns bei Hettner,2 Frentag,3 Baumgart,4 Rudolf Lehmann,5 Eduard von Bart= manne erkundigen, überall boren wir, daß es zum Befen bes Dramas gehöre, sich auf entscheidende, durchschlagende Handlungen zuzuspiten. Ebenso fagt Bebbel: nur Sandeln, nicht aber Denken und Rublen aebore ins Drama; Gedanken und Gefühle seien nur insoweit im Drama zuzulassen, "als sie sich ummittelbar zur Handlung umbilden".7

Bollte ich diese Ansicht von dem Zwecke des Dramas im Zusammenhange prüfen, so würde daraus eine Abschweifung, die den Gang meiner Betrachtungen allzusehr störte, entstehen. Ich will hier nur meiner überzeugung Ausdruck geben, daß das verhältnismäßig handlungslose Se e = lendrama ein Typus ist, der dem Handlungslose on a ebenbürtig zur Seite steht. Zu jedem Drama gehört eine durch Spannung, es für untragisch, wenn jemand eine Tat zu vollbringen im Begriffe steht, aber nicht dazu kommt, sie zu tun.

1 Bifcher, Afthetit, SS 898 f., 901 f., 911.

2 Sermann Gettner, Litteraturgeschichte bes achtzehnten Jahrhunderts; Braunsschweig 1864; Bb. 4, S. 546.

3 Guftav Frentag, Die Technif des Dramas; 6. Aufl., Leipzig 1890; S. 18 ff.,

61 ff., 237.

4 hermann Baumgart, handbuch ber Poetif; Stuttgart 1887; S. 330, 341 ff.

5 Rudolf Lehmann, Deutsche Poetik; München 1908; S. 165 ff. Auch auf Bichoff (Die Poetik; Trier 1888; S. 494 ff.) und Avonianus (Dramatische Sandwerkslehre; Leipzig 1895; S. 10 ff., 54, 282 ff.) kann hingewiesen werden.

6 Stuard von Hartmann, Gesammelte Studien und Auffäße; Berlin 1876; S. 262 ff. Er sest ber "Handlung" die bloße "Reihe psychischer Zustandsbilder" entgegen. Damit ist von vornherein das Drama ber Innerlichteit in schiefe, schädigende Beleuchtung gerückt.

7 Sebbel, Borwort zur Maria Magdalene (Berfe; Samburg 1891; Bb. 10,

S. 53).

Widerstreit und Rampf hindurchgehende Entwicklung, mag es sich da= bei um ernste oder scherzhafte, weltbedeutende oder törichte Rämpfe handeln. Bon der Forderung einer Entwicklung, die widereinander laufende Nichtungen in sich enthält, kann für das Drama nicht abgegangen werden. Dagegen steben hinfichtlich der Frage, wie Innenmensch und Außenwelt an dieser Entwicklung beteiligt sind, zwei Wege offen. In bem einen Kalle verlaufen die Spannungen und Rämpfe derart überwiegend im Innern der Versonen, daß die Umwelt mit ihren Ursachenketten dabei nur in geringem Grade in Bewegung gesett erscheint. Das übergewicht ruht auf den inneren Borgangen, auf den feclischen Bewegungen. Un= stöße oder Eingriffe fördernder oder feindlicher Art von seiten der Kräfte der Umwelt finden nur in geringem Maße, vielleicht fo gut wie gar nicht ftatt; und chenso fehlt es von feiten der feelischen Borgange an Unftößen und Eingriffen, durch welche die Umwelt bewegt und aufgerührt würde. Der zweite Fall liegt dort vor, wo die scelischen Borgange mit den Urfachenketten der Umwelt in umfassender Beise verflochten sind. Die Menschen, Berhältniffe und Dinge der Umwelt treten zu der seeli= schen Entwicklung in feindliche oder freundliche Tätigkeit, greifen von sich aus vielfältig und machtvoll in das Innenleben ein und werden umgekehrt auch von hier aus gereizt, bedrängt, berangezogen, verwertet, furg zu Bundnis ober Gegnerschaft aufgerufen. In jenem Falle liegt bas Seelendrama, hier bas Handlungebrama vor. Und um fo ffarker tritt der Typus des Handlungsdramas hervor, je größere Massen von Menschen und je gewaltigere Rräfte ber Umwelt in die Innenvorgange, Die im Mittelpunkte des Dramas fteben, verflochten find. Shakespeare und Schiller, Rleift und Grabbe konnen dafür als Beispiele bienen.

Diese prinzipielle Begründung ist von dem Standpunkte aus gezeben, daß die Gattung des Dramas nicht ohne weiteres mit dem Bühnendrama zusammenfällt. Das Drama ist, wie ich freilich hier nicht ausführen kann, zunächst Phantasie des Lesers vermag das Drama seine vollbefriedigende künstlerische Berwirklichung zu finden. Fragt man, wo sich das Drama als reines Dichtungskunstwerk verwirkliche, so kann nur geantwortet werden: in der Phantasie des Lesers. Die Bühnenaufführung des Dramas bedeutet die Verbindung des Dramas als Dichtungskunstwerkes mit einer anderen Kunst: mit der Kunst der schauspielerischen Darstellung. Durch diese Berbindung entstehen — dies möchte ich um keinen Preis in seiner Beseutung verkannt sehen — ganz besonders hohe und eigenartige künst

lerische Werte. Und so sind denn die meisten Dramen auf diesen weiteren Schritt: die Verbindung der Dichtkunst mit der Schauspielkunst, von vornherein angelegt. Aber zu der Natur des Dramas als einer Dicht ung s gattung gehört diese Verbindung nicht wesentlich. Es gibt auch Dramen, die nicht für die Bühne geschrieben wurden und doch Dramen in vollem Sinne des Wortes sind. Auch wird durch die Bühnendarstellung, selbst wenn sie als vollkommen vorausgesetzt wird, manches Drama notwendig geradezu geschädigt. Dies gilt von dem zweiten Teil des Goethischen Faust. Selbst wenn er mit vollendetem künstlerischen Verständnis auf die Bühne gebracht wird, so wird dies doch immer mehr oder weniger eine Mißhandlung dieser Dichtung bedeuten. Ja sogar den ersten Teil zu vollbefriedigender Bühnenwirklichkeit zu bringen, halte ich für nahezu ummöglich.

Das Seelendrama ist nicht etwa erst eine Erfindung überfeiner, handlungsscheuer moderner Dichter. Aus dem Altertum muß Obipus auf Kolonos als Seelendrama gelten. Goethe gehört nicht nur durch Iphigenie, Tasso, Natürliche Tochter hierher, sondern auch durch die erste Hälfte des ersten Teiles von Faust, durch die Tragödie des Denkers und Iweislers bis zu seiner Fahrt in die Welt. Seelendramen hat uns dann Byron in Kain und Manfred gegeben. Unter den modernen Dichtern von Seelendramen ragen Ibsen und Björnson hervor. Man denke bei Ibsen an Rosmersholm, an die Frau vom Meere, an Klein Eyolf, an Wenn wir Toten erwachen, bei Björnson an Leonarda, an den ersten Teil von "über unsere Kraft", an Laboremus und an Paul Lange und Tora Parsberg. Von den deutschen Dramen der Gegenwart gehören solche Stücke wie der Tor und der Tod, Tizians Tod und die Frau im Fenster von Hofmannsthal, ebenso die völlig anders gearteten beiden Dramen Siegfried Lipiners "Adam" und "Hippolytos" hierher.

Wer das Drama nur in der Form des Handlungsdramas zugesteht, wird geneigt sein, gegen meine Ansicht, daß es auch eine Tragik der willensschwachen Innerlichkeit gebe, wenigstens soweit es das Drama betrifft, Einsprache zu erheben. Sieht man dagegen in der "Handlung" kein notwendiges Erfordernis für jedes Drama, läßt man also das Seelendrama als ebenbürtig gelten, so wird sich auch vom Standpunkte des Dramatischen aus keine Einwendung gegen das Tragische der Innerslichkeit geltend machen lassen.

Die Einteilung des Tragischen unter dem Gesichtspunkt der Willens= tatkraft legt eine vorläufige Bemerkung über das Berhältnis der tra= gischen Person zur Freiheit nahe. Die Begriffe "Freiheit" und "Notwendigkeit" spielen in den Erörterungen über das Tragische eine weit größere Rolle, als ihnen der Sache nach zukommt. Man glaubt, durch sie in das tiefste Wesen des Tragischen einzudringen. Wir werden weiterhin genau darauf zu achten haben, wo uns der Gang unserer Untersuchung auf diese Begriffe hinführt, und in welchem Sinne dies geschieht.

Bas die Freiheit betrifft, so versteht es sich von selbst, daß der tragische Beld als "frei" in bem Sinne von verantwortungsfähig bargestellt sein muß. Dies ift aber nichts Rennzeichnendes für die Tragik. Auch der als annutig oder als komisch geschilderte Mensch ist, wenn er nicht etwa als berauscht oder wahnsinnig oder als gänzlich vertiert dargestellt wird, frei in biesem Sinne. Mimmt man bagegen Freiheit in einer engeren Bedeutung, versteht man unter ihr die Kähigkeit des fich aus fich felbit Bestimmens, ben Drang zur Gelbsttätigkeit, faßt man sie also im Sinne ber Svontaneität Rants und Richtes, so ist sie kein unentbehrliches Erfordernis des tragischen Menschen. Denn wie wir wis fen, kann auch der willensschwache Mensch tragisch wirken. Ber sich von ben Dingen nur treiben läfft, wer bem Leben gegenüber feine felbstanbige Geftaltungefraft zeigt, ist tragischem Leiden und Untergeben fogar besonders ausgesett. Wilhelm Meister fehlt es vor lauter Eindrucksfähigkeit an Freiheit der Gelbstbestimmung; und doch ift dies kein Binbernis für das Geraten in tragische Rämpfe. Ober man benke gar an folche Gestalten wie Oblomow oder an Kedja in Tolstois Lebendem Leich= nam. Überhaupt ist der durch Triebe und Affekte blind vorwärts gebrangte Mensch, der Sklave seiner Lufte und Begierden, willensschwach und unfrei; und doch liegt hier ein hervorragend gunftiger Boden für bas Entstehen des Tragischen vor. Nur das Tragische des starken Bollens ift ein Boden fur Entfaltung der Freiheit. In je höherem Grade ber tragische Held den Anlauf zum Wollen und die Durchführung des Wollens aus sich selber holt, je selbstichöpferischer er im Kassen und Ausführen von Entschluffen ift, defto freier fteht er der Belt gegenüber. Go ift also mit dem Tragischen der willensstarken Art der Gindruck der Freiheit — und zwar in sehr verschiedenen Graden — ver= fnupft. Mehr läßt sich an unferer Stelle noch nicht fagen.

Bolfelt 2. d. T. 4. 21.

<sup>1</sup> Noch neuerdings versuchte Albert Görland, vom Standpunfte der Marburger Schule aus, bas Wesen bes Tragischen aus bem Gegensaße der Willensfreiheit und der Notwendigkeit des Schickfals apriorisch zu konftruieren (Die Idee des Schickfals in der Geschichte der Tragodie. Tubingen 1913).

#### Sechiter Abichnitt

## Der schicksalsmäßige Charafter und die peffimiftische Grundstimmung des Tragischen

1. Das Schicksalsmäßige als wesentliches Erfordernis des Tragischen

Jett gilt es, den Gefühlstypus, den die vorausgegangenen Erwägungen gewonnen haben, in einer gewissen Richtung verschärfend
weiterzubilden und ihm so erst jene Bedeutsamkeit zu geben, die das Tragische auszeichnet. Ich fasse jett nämlich das den großen Menschen
treffende und stürzende Leid in seinem Verhältnis zu dem menschheitlich en Geschehen zwei Gefühlstypen, von denen der eine auf unserem Wege liegt, der immer tiefer ins Tragische führen soll, der andere dagegen eine abseits bleibende Gestaltung darstellt.

Stellen wir und guerft vor: ber Dichter schildere es nur als einen wunderlichen Zufall, daß über eine große Verson ein großes Leid bereinbricht. Der Dichter stelle bas Bineingeraten gerade biefer Verson in ge= rade dieses Unbeil als eine bloße Laune im Lauf der Dinge dar, als einen ledialich einzelnen, abgeriffenen, rein für fich geltenden Kall, der feine Kolgen für die Beurteilung von Leben und Welt in sich schließt. In Gegensatz bierm wollen wir und sodann denselben leidvollen Berlauf in anderer Darstellung vorstellen. Ich nehme an: es entstehe uns durch die Darstellung der Eindruck, daß das Bereinbrechen von Leid und Untergang gerade über den großen, außerordentlichen Menschen für das menschheitliche Geschehen charafteristisch je i. Wir erhalten - so nehme ich in dem zweiten Kalle an - das Gefühl: es fei eine mefentliche Seite am Dafein, es gehöre jum Sinne des Lebens, daß menschliche Größe zu Kall und Sturg führe, daß aerade das Ungewöhnliche die Endlichkeit scharf und peinvoll zu spüren bekomme, daß das Hochragende seine Rebrseite an Unseligkeit, Niedrigfeit, Frevel habe. In diesem zweiten Kalle erhält unfer Gefühlstnpus ben Charakterzug bes Menschheitlich=Bedeutungsvollen; es fällt durch ihn auf menschliches Dasein und menschliches Schicksal ein vielsagendes Licht. Ich kann kurg fagen: unfer Gefühlstwurg schließt in dem zweiten Falle das Merkmal des Schickfalsmäßigen in fich. Im erften Falle da=

gegen ift der Gefühlstypus mit dem Merkmal des Menschheitlich-Bereinzelten, des auf sich eingeschränkten Sonderfalles behaftet.

Halten wir beide Möglichkeiten einander gegenüber, so kann keine Frage sein, daß der zweite, schicksalkmäßig vertiefte Gefühlstypus einen weit reicheren, volleren menschlichen Wert darstellt als jene vereinzelnde, individuell zuspizende Behandlung von Leid und Verderben. Der auf dem ersten Wege erzeugte Eindruck ist ungleich flacher und magerer.

Es kann nicht zweifelhaft fein, welcher von beiden Gefühlsweifen der Borzugsname des Tragischen zu geben ift. Mit dem Ausdruck , traaisch" verbinden wir den Gedanken von etwas Gehaltvollem, Schwerwicgendem. Bedeutungstiefem. Sandelt es fich daber barum, ob die vereinzelnde, aus dem menschlichen Zusammenhange herausreißende oder die menschheitlich-bedeutungsvolle Behandlung des leidvoll verstrickten großen Menschen den Namen des Tragischen verdiene, so kann dieser Borzug nur dem zweiten Kalle zuteil werden. Und fo gehören denn auch alle Die großen Diebtungen, Die gnerkanntermaßen als tragisch gelten, dem schicksalsmäßig vertieften Gefühlstnpus an. Bas Afchylos und Sophofics, Shakespeare, Goethe und Schiller uns an Meisterwerken bes Tragischen gegeben haben, trägt durchweg jenes Gepräge des Menschbeitlich=Bedeutungsvollen an sich. Auch wäre es unrichtig, zu fagen, daß man beibe Geftaltungeweisen, die schieksalemäßige und die vereinzelnde, zum Tragischen rechnen solle. Denn es würde das Tragische dann um seinen hochbedeutungsvollen und zugleich um seinen entschie= denen Charafter gebracht werden; und zudem mußte man einen neuen Ausdruck für die sich als besonders wertvoll und charakteristisch heraushebende zweite Gestaltungsweise ersinnen, die Leid und Untergang unter schicksalsmäßige Beleuchtung rückt.

So ist denn das Schicksalsmäßige oder Menschheit=lich=Bedeutungsvolle als wesentliches Erfordernis des Tragisschen zu betrachten. Der tragischen held, sagt Vischer, wird "ein Zeichen, aufgesteckt, daß man das Menschenschicksal daran sehe, ein Typus, ein Symbol dessen, wie es ums Geschlecht steht". Das Tragische ist zu=nächst immer ein Einzelsall; aber das Einzelne weitet sich aus und spricht fräftig und weihevoll die Sprache des Menschheitsschieksals. Der tras

<sup>1</sup> Bischer, Afthetik, § 124. — In seiner Weise betont auch Baumgart (Kandbuch ber Poetik, S. 458 ff. und souss) bas Schickalsmäßige des Tragischen. — In seinem Schillerwerke behandelt Eugen Rühnemann das Tragische in Schillers Pramen durchweg unter dem Leitgedanken der Lebenstragik, der Tragik des Mensichenloses (Schiller; München 1905).

gisch Leidende ist mit der Gattung "Mensch" besonders eng und tief verwachsen, in die Entwicklung des Menschlichen vielseitig und mit weits hin reichender Verknüpfung hineingestellt, er kündet uns nachdrücklich, was es heiße Mensch sein. Mag uns der tragische Fall auch in einen noch so abzelegenen Winkel der Erde führen: auch das Entlegene, Sonderbare, Kleine stellt sich mehr oder minder als ein Auszug aus weithin-wirkenden Kräften und Gesetzen der menschheitlichen Entwicklung dar.

Ein Blick auf mein "Sustem der Afthetik" fei bier aestattet. Dort lege ich dar, daß zu den allgemeinen äfthetischen Normen auch die an den äfthetischen Gehalt zu ftellende Forderung des Menschlich=Bedeutungs= vollen gebort.2 Mag es fich um das Schöne oder Charakteristische, um das Ammutige oder Erhabene, um das Komische oder den Humor bandeln: überall muß der Forderung des Menschlich:Bedeutungsvollen entsprochen werden. Daber verftebt es sich von den Grundlagen aus, die in meinem "Suftem der Afthetil" gelegt sind, gang von felbst, daß auch das Tragische einen menschlich-bedeutungsvollen Gehalt haben muffe. Hinsichtlich des Tragischen besteht nun aber die Eigentümlichkeit, daß die Norm des Menschlich-Bedeutungsvollen in gang besonderem Grade gilt, daß diese Norm bier eine Bertiefung und Ausweitung erfährt.3 Die allgemeine äfthetische Norm des Menschlich-Bedeutungsvollen erbalt im Tragischen eine Steigerung zum Menschheitlich= ober Schick= falemäßig-Bedeutungevollen. In den voranftehenden Betrachtungen habe ich biefes Erfordernis für die Vollendung des Begriffs vom Tragischen ohne Anknüpfung an die Grundlagen des "Suftems der Afthetik", rein nur auf Grund des unmittelbaren Erlebens, zu erweisen versucht.

Ich blicke zurück und fasse zusammen. Wir gingen aus von Trauer, von schmerzlicher Teilnahme am Leide. Dazu trat dann verschärfend die

¹ Georgy wirft mir vor, daß ich mir untren werde, wenn ich von psychologisscher Grundlage aus zur Forderung des schickslaßmäßigen Charakters des Tragischen komme (Das Tragische als Gesetz des Weltorganismus, S. 86 ff.). Dies wäre aber nur dann ein Widerspruch, wenn ich die aus allem Weltzusammenhang losgerissene, individualistisch in sich eingekerkerte Seele zur Grundlage machte. Und in der Tat, Georgy setzt beständig voraus, daß ich eine so törichte Meinung zugrunde lege. Da hat er es freilich leicht, mich zu widerlegen. Da nun aber weder meine noch irgendeines anderen auf psychologischer Grundlage verfahrenden Asthetisers Theorie vom Tragischen auf dem Boden einer so törichten Annahme ruht, so ist es auch tein Widerspruch, wenn eine solche Asthetis in der Seele die überindividuellen zussammenhangsgefühle, die großen und weiten Menschheits und Weltstimmungen aufslucht und für ihre Iwecke verwertet.

<sup>2</sup> Enftem der Afthetif, Bb. 1, G. 458 ff.

<sup>3</sup> Enftem der Afthetit, Bb. 2, C. 304 f.

Gewißheit von der untergangbereitenden Größe des Leides. Weiter verband sich damit der gefühlsmäßige Eindruck, daß die in Leid und Untergang stürzende Person das menschliche Mittelmaß überrage, also "Größe" habe. Und hiermit war dann wieder jenes im vorigen Abschnitt beschries bene grundlegende Kontrastgefühl gegeben. Hierdurch war ein entschieden pessimistischer Zug in den sich vor uns aufbauenden Gefühlstypus hincinzekommen. Zest nun hat dieser Typus eine Ausweitung und Vertiefung erfahren. Das heißt: der Inhalt des Einzelfalles wird gefühlsmäßig auf das Menschheitliche, auf Natur, Leben, Entwicklung, Schicksal der Menschheit bezogen.

#### 2. Die peffimiftische Beltstimmung im Tragischen

Ich tue einen weiteren Schritt, indem ich darauf achte, daß durch diese Wendung des Gefühlstypus ins Schicksalsmäßige der pessimistische Zug im Tragischen mit voller Schärfe hervortritt. Die Welt scheint darauf angelegt zu sein, daß die Größe des Menschen nur zu leicht zu Jammer und Sturz führe. Wird das verderbende Leid des großen Menschen nicht als besonderer Zufall, nicht als bedeutungsleere Ausnahme, nicht als bloßes "Pech" angesehen, sondern ihm zene schicksalsmäßige Ausweitung gegeben, so ist damit gesagt, daß die menschliche Größe gemäß der Eigentümlichkeit der im menschlichen Leben wirkenden Kräfte etwas Anlockendes, Heranziehendes, Verursachendes für Unheil und Untergang besiße. Die nächtlichen, abgrundtiesen Mächte — so fühlen wir angesichts des schicksalsmäßig vertiesten Tragischen — scheinen es ganz besonders auf das Emporragende, gewaltig und stolz Einherschreitende abgesehen zu haben.

So wird durch die Forderung des Schicksalsmäßigen die Größe des Menschen in ein ur sach lich es Berhältnis zu Leid und Untergang gebracht. Nicht in dem uneingeschränkten Sinne freilich, als ob die Größe regelmäßig in Unheil und Berderben verstricke. Sondern nur die starke Neigung, daß sich an die Größe jene Ursachlichskeit knüpfe, soll als zum Besen des Tragischen gehörig erscheinen. Die Größe trägt die drohende, dringende Gefahr in sich, in Unseligkeit und Untergang zu stürzen.

So fällt natürlich auch auf die gesamte Welt eine pessimistische Beleuchtung. Aus der pessimistischen Lebensstimmung wird eine pessimistische Weltstimmung. Angesichts des tragischen Kunstwerkes sagen wir uns: was ist das für eine dunkle, rätselvolle, furchtbare Welt, in

der gerade das Ungewöhnliche, Erlesene, fraftvoll Entwickelte, Sochstrebende, von der Durchschnittsmenge sich eigenkräftig Abbebende der Gefahr des Jammers und Zusammenbruches ausgesetzt ift! Was ift das für eine erschreckende Belt, in der von allen Seiten unbarmbergiae Mächte lauern, den Hochdahinwandelnden berabzureiffen, den siegreich Strebenden in Schmach zu führen, ben Seltenen ins Gemeine zu verwickeln, ben Gesteigerten, Berfeinerten, Bertieften in Berrüttung und Bersetung zu werfen! Das menschliche Leben erscheint als zu voll von Trivialität und Niedrigkeit, von Nichtigkeit und Widerfinn, von Dummbeit und Bosbeit, als daß auf seinem Boden und mit feinen Mitteln Außerordentliches gedeiben könnte. Gefühl, Phantafie und Wille insbesondere erscheinen als derart mit den im menschlichen Leben wuchernden Giften verguickt, daß gerade ihre ungewöhnliche Entfaltung in Berberbnis und Entartung zu geraten brobt. Go geht von bem tragischen Einzelfall ein vielsagendes dufteres Licht aus, das sich über den Belt= gang breitet. Der tragische Einzelfall macht und, wenn ich mich ftark ausdrücken darf, hellsehend; er läßt uns ahnend hineinblicken in das tiefe und schwere Beltleid. In biesem Sinne nennt Schopenhauer bas Tranerspiel den "wahren Gegensatz aller Philisterei".1

So wird uns durch den schickfalsmäßig vertieften tragischen Eindruck diesenige Weltdeutung nahe gelegt, die ich schon an früherer Stelle, geslegentlich des Kontrastgefühls (S. 64 ff.), herangezogen habe. Die Welt erscheint als ein Widerstreit heilvoller und unheilvoller, zweckvoller und zweckwidriger, positiver und negativer Mächte, als ein Kampf von Vernunft und Widervernunft, von Rationalem und Fratios nalem und Fratios nalem. Und gerade das Große und Außerordentliche, so zeigt uns das Tragische, reizt und entzündet die Macht des Frrationalen derart, daß es hierdurch in Zerrüttung und Verderben gestürzt wird. Sonach erscheint im Tragischen das Frrationale als siegreich. Das Frrationale reißt das Rationale in Untergang.

Hiermit ist (dies muß ausdrücklich bemerkt werden) dem Satze nicht widersprochen, daß es keine offizielle tragische Metaphysik gebe, sondern daß das Tragische auf dem Boden verschiedener Weltanschauungen möglich sei (S. 28 ff.). Denn erstens handelt es sich dabei nicht um das unmittelbare tragische Erleben, sondern um eine begrifflichsphilosophische Beiterführung des tragischen Erlebnisses. Und zweitens ist auch diese

<sup>1</sup> Schopenhauers handschriftlicher Nachlaß. Herausgegeben von Grisebach. 286. 3, E. 87. Reclam.

begriffliche Zuspitzung des Tragischen innerhalb des Nahmens verschiesdenen Arten von Metaphysik möglich. Bon einem Widerstreit des Nationalen und Irrationalen und von einer Zersetzung des Nationalen durch das Irrationale darf nicht nur auf dem Boden Schopenhauers und Nietziches, sondern auch in der Welt Hegels die Nede sein. Und auch wer das Weltzeschehen mit den Augen Kants oder des Christentums ansicht, kann ganz wohl zugeben, daß das Große und Überragende durch das Irrationale gefährdet ist. Und damit ist die Neihe der für das Tragische möglichen Weltanschauungen keineswegs erschöpft. Nur wird natürlich von jeder Weltanschauung der metaphysische Sinn des Nationalen und Irrationalen in ihrer besonderen Weise bestimmt werden.

Bir dürfen hiernach von einer pessimistischen Grundstimmung im Tragischen sprechen. Lasse ich die begrifflichephilosophische Zuspizung außer Betracht, so ist die genaueste und schlichteste Bezeichnung dafür die, daß im Tragischen die Größe des Menschen als Ursach e seines Leidens und Berderbens zur Darstellung komme. Nur darf diese Ursachlichkeit nicht in dem Sinne verstanden werden, daß in jedem Falle, den die Erfahrung zeigt, die Größe des Menschen zur wirklichen Ursache eines tragischen Geschickes werden müsse. Gemäß dem ganzen Zusammenhang soll diese Ursachlichkeit lediglich besagen, daß das menschliche Leben so geartet sei, daß die menschliche Größe sehr leicht die Ursachlichkeit von Jammer und Untergang werden könne. Die naheliegen de mit dem allgemeinen Charakter des Lebens in Zusammenhang stehender Grundzug entgegen.

Dieser Eindruck kann nun auf zweifache Art erzeugt werden. En t = we der wird in dem vorliegenden Einzelfall das Leid und Berderben wirklich durch die Größe verursacht. Es ist dies die wirksamere Art. Durch das Große im Menschen werden die verderblichen Mächte zu ihrem vernichtenden Wirken gereizt und entflammt. Nur weil dieser Mensch über das Gewöhnliche hinausragt, entwickeln sich Gefahren, ersheben sich verderbende Dämonen in des Helden Brust, stehen äußere Widersacher auf, bricht schließlich der Untergang herein. Das Verderben, das Coriolan, Fiesco, Wallenstein, Faust ergreift, rührt ummittelbar von den hochstrebenden, kühnen Seiten ihres Wesens her. Die er es ist so, daß durch die Darstellung der Eindruck hervorgebracht wird, als ob die verderbenbringenden Mächte durch die gewaltigen, überragenden Eigenschaften des Helden wachgerufen worden wären. Die wirklichen Ur-

sachen seines Leides und Falles liegen hier in zufälligen Berwicklungen, unbesonnenen Plänen, häßlichen Intrigen, unvorhergesehenen Naturzereignissen. Die Art, wie für Romeo und Julia, für Manuel und Sesar oder für Grabbes Kaiser Heinrich den Sechsten das Ende herbeigeführt wird, kann dafür als Beispiel dienen. Doch aber entsteht infolge der dichterischen Darstellung der Schein, als ob die leidbringenden Mächte wirklich durch das Große und Erhabene in diesen Menschen anzgelockt und zu ihrem finsteren Werke getrieben worden wären. Auch durch diese zweite Art wird sonach jener allgemeinen Forderung der Ur= sachlich keit Genüge geleistet.

### 3. hemmungen bes tragischen Eindrucks

Durch den schicksalsmäßigen Charakter des Tragischen ist der Zufall in gewiffer Bedeutung ausgeschaltet. Es ware viel zu weit gegangen, wenn geschlossen würde, daß im tragischen Geschehen überhaupt kein Zufall vorkommen durfe. Un fpaterer Stelle werde ich über die Berechtigung, ja Notwendiakeit des Zufalls im tragischen Verlauf zu sprechen haben. Nicht einmal fo viel folgt aus dem Borigen, daß bie Bendung, Die Entscheidung zum Tragischen niemals durch Zufall berbeigeführt werden durfe. Nur unter einer bestimmten Bor= aussetzung ift an biefen verhängnisvollen, entscheidenden Punkten bes tragischen Berlaufs die Ginführung eines Zufalls mit dem Gindruck bes Tragischen unverträglich. Dann nämlich ist dies der Kall, wenn der Bufall finnlos, abgeschmackt, bedeutungsleer ift. Ift an der Entwicklung des Tragischen an entscheidenden Punkten solch trivialer, läppischer Bufall beteiligt, so ift dies das Gegenteil von schickfalsmäßiger Bertiefung bes Tragischen. Es gibt aber auch einen Zufall, der gemäß der Darstellung des Dichters den Eindruck macht, als ob in ihm sich eine sim= volle Verknüpfung zu erkennen gabe, als ob dahinter eine geheinnis= voll waltende Macht ftünde. Dieser sinnvolle, im Dienst großer und bedeutsamer Zusammenhänge zu steben scheinende Zufall verträgt sich gang wohl mit dem schicksalsmäßigen Charafter des Tragischen. Freilich gehört eine besondere Runft der Darstellung dazu, einen Zufall in diese Beleuchtung zu rücken.

Es braucht kaum bemerkt zu werden, daß ich von Zufall hier nicht in metaphysischem Sinne rede: der Zufall als reine Kausalitätslosigkeit bleibt völlig abseits liegen. Hier handelt es sich um Zufall nur in dem relativen Sinn, daß die Fortentwicklung einer Ursachenreihe durch ein

Glied einer gänzlich seitab verlaufenden Ursachenreihe eine Unterbrechung erfährt. Durch dieses fremde, von seitwärts hineinwirkende Glied wird eine unvorbereitete, plötzliche Abbiegung der bisherigen Kette von Ursachen und Wirkungen herbeigeführt. Der Zufall unterbricht, schneidet ab, platzt berein, er gehört nicht zur Sache, nicht zur Entwicklung.

Seben wir und nach Beisvielen fur den sinnvollen und den sinnlosen tragischen Zufall um, so kann zunächst an Romeos und Julias Tod erinnert werden. Der Zufall, durch den diefer herbeigeführt wird - das Nichtgelangen von Lorenzos Brief in Romeos Bande -, batte fich vom Dichter leicht vermeiden laffen; und doch erscheint diefer Bufall in bedeutungsvollem Licht. Es ift, als hätte sich min einmal die wilde, robe, kalte Belt gegen die überfeligen Bonnen diefer Liebe verschworen; als stellten die brutalen Mächte dieser Welt auch den gemeinen Aufall in ihren Dienst, um das weltentrückte Glück der Liebe nicht zustande kommen zu laffen. Gang befonders aber machen die gablreichen Bufälle in Bamlet den Eindruck des schwerwiegend Schicksalsvollen. Doch würde es zu weit führen, dies zu begründen. Einen Zufall in gutem Sinn finde ich auch in dem durch Ottiliens Kahrläffigkeit erfolgenden Ertrinken des Kindes in Goethes Wahlverwandtschaften. Es ift, als ob sich das Schicksal dieses schrecklichen Zufalls bediente, um Ottilien, die bis dabin ftill, in fich einig, blumenartig weitergelebt, zu scharfem Bewußtsein zu bringen, daß sie aus ihrer Bahn geschritten fei, und daß co Frevel ware, sich mit Eduard zu vereinigen. Auch die auf einen Bufall - einer Berwechselung - berubende Tötung der Königin in Grillparzers Treuem Diener kann hierhergezogen werden. Es bringt sich in diesem Zufall zum Ausbruck, wie wenig die umständliche Moralität und weltunerfahrene Oflichterfüllung des Banchanus dem Getriebe furchtbarer, entfesselter Leidenschaften und ihrer unberechenbaren Folgen gewachsen sei.

Zufällig bagegen in schlechtem Sinne ist die Ermordung Leonorens durch Fiesco infolge der sich an ihre Verkleidung knüpfenden Verwechselung. Der ganze Zusammenhang des Dramas läßt diesen Zufall als eine Geringfügigkeit mit gräßlichen Folgen erscheinen. Schiller hat den

<sup>1</sup> Besonders nachdrücklich und tiefsinnig — wenn auch vielfach in einer Nichtung, der ich nicht beistimmen kann — wird die schicksalsvolle Natur der Jufalle im Hamlet von Karl Werder (Vorlesungen über Shakespeares Hamlet; Berlin 1875; S. 224 ff.) hervorgehoben. So sagt auch Max Wolff: in dem Jufall, der Hamlet wieder nach Dänemark zurücksührt, offenbare sich ebenso wie in dem Jufall, der den Tod des liebenden Paares herbeiführt, eine höhere Schickslässigung, als menschlicher Voraussicht erkennbar ist (Shakespeare; München 1908; S. 123).

Zufall hier nicht zu adeln verstanden. Ich erinnere ferner an das Spiel der Zufälle in Voltaires Tancred, in Schillers Don Carlos, in Rleists Familie Schroffenstein. Hierher gehört auch die sorglose Motivierung im fünften Aft des Clavigo: um einen Umweg zu ersparen, führt der Diener Clavigo vor Mariens Haus; sonst käme es nicht zur Katastrophe. Auch den Zufall im dritten Aft von Grillparzers Argonauten — ein Sturm hat die Brücken weggerissen, darum muß ein Beg eingeschlagen werden, der das herbeiführt, was vermieden werden sollte: die Gefangennahme Medeas durch Jason — empfinde ich als störend. Hier überall wirft der Zufall wie ein sinnloses Eingreisen und schwächt daher mehr oder weniger die tragische Wirkung ab.

Wenn ich den sinwollen von dem sinnlosen Jufall dadurch unterscheide, daß sich in ihm das Walten eines Schickfals offenbart, so ist dabei als selbstverständlich vorausgesetzt, daß das hinter dem Jufall stehende Schicksal selbst einen guten Sinn habe. Bei manchen Dichtern aber ist das Schicksal, das durch die Jufälle hindurchscheint, gespensters hafter, zauberischer Art. Das Geschehen will der Dichter als von offulstistischem Spuk durchwaltet erscheinen lassen. Hierdurch wird der Zusfall nicht geadelt, sondern der Juschauer wird in die widerspruchsvolle Gefühlslage versetzt, daß sich ihm ein zufälliges Jusammentreffen als unheimlichsbedeutsam darbietet, zugleich aber sich dieser Gefühlseindruck ins Läppische und Alberne auflöst. So ist es oft bei Strindberg. Seine Trilogie "Nach Damaskus" ist von Anfang bis zu Ende von Fügungen durchzogen, die zwischen dem Eindruck des Geheimnistiesen und des Spukhaft-Albernen bin- und berschwanken.

Zufälle können auch hemmend und verhindernd in die Entwicklung des Tragischen eingreifen. Auch hier kommt es darauf an, daß der Zufall simwoll sei. Sonst macht die Hemmung, Umbiegung und Ablenkung der Tragik einen äußerlichen, oberflächlichen Eindruck. So ist es in Ibsens Stück "Das Fest auf Solhaug". Hier wird Margit durch reinen Zufall an der Berwirklichung ihrer frevelhaften Absicht verhindert. Sie will Bengt, ihren Mann, vergiften, um sich mit Gudmund verbinden zu können. Es geschieht durch einen Zufall, daß Bengt den Becher, der das Gift enthält, stehen läßt. Und weiter werden gleichfalls durch einen Zufall die beiden Liebenden — Gudmund und Signe — daran verhinzdert, den stehengebliebenen Becher zu leeren. Hierdurch wird die gewaltige Wirkung dieses Dramas, das troßigen, gewalttätigen Geist mit bezaubernder Romantik verbindet, einigermaßen abgeschwächt.

Doch nicht bloß durch die kreuzenden Eingriffe des Zufalls wird die schicksalsmäßige Wirkung des Tragischen geschwächt; es geschieht dies auch auf eine andere, allerdings verwandte Weise. Sobald Lage und Entwicklung so gestaltet sind, daß man darin den ausklügelnden, spiß sehenden, aufregen oder foltern wollenden, kurz den auf Kosten der Wahrscheinlichkeit und Natürlichkeit absichtsvoll verfahrenden Dichter deutlich merkt, so ist dies eine Herabminderung der menschheitlichen Bedeutung des tragischen Verlaufes. Wir haben dann nicht mehr objektive Gestaltungen des Menschenschicksals vor uns, sondern subjektive Erfindungen des Dichters. Und das Gleiche gilt rücksichtlich der Charaktere und ihrer Entwicklung: auch hier wird häufig die künstlich und peinlich führende Hand des Dichters sichtbar, und auch hierdurch wird die schicksalsmäßige Bedeutung des Tragischen geschwächt.

Kur das ftorende Bervortreten des mit Betonung subjektiv aussin= nenden und erfindenden Dichters bietet Leffing im Philotas ein Beis spiel dar. Hier qualt der Dichter aus einer Lage, die nicht tragisch ift. eine tragische Berwicklung beraus. Wäre der Charafter des Philotas natürlich gehalten, so mußte in dem Augenblicke, wo er die Gefangen= nahme des Polytimet erfährt, eine glückliche lösung eintreten. Auch Otto Ludwigs Tragodie "Die Rechte des Bergens" gehört hierher. Der schicksalsmäßige Eindruck fehlt zwar nicht gang. Das Stück spricht gu uns: sebet, wie beiffe, überschwenglich beglückende Liebe, die das Eble im Menschen zu retten berufen ift, durch die robe Ungunft der Berhält= nisse niedergetreten und ins Berderben gejagt wird! Aber dieser Eindruck wird durch die Häufung allzu aparter Ereignisse erheblich abgesehwächt. Noch mehr gilt dies von desselben Dichters Pfarr-Rose. Man fühlt den Eigensum des Dichters, der den ftarr ausgedachten Konfequenzen zuliebe dem natürlichen Berlauf der Dinge Gewalt antut. Gehr ftark tritt der Mangel des übermäßig Zugespisten an den Dramen von Richard Boß hervor: ich nenne Alexandra, Eva, Schuldig. Die Boraussekungen sind hier auf das Entsetliche und Grausige bin derart raffiniert ausgesonnen, daß das Gefühl des natürlichen Ablaufs und daher auch der Eindruck bes Schicksalsmäßigen nicht entstehen kann. Aus der neuesten Dichtung nenne ich Georg Raisers Roralle. Die Berwicklungen beruhen bier auf der absurden Voraussehung, daß zwei Menschen, die zudem verwandtschaft= lich nichts miteinander zu tun haben, in Aussehen, Gebarde, Stimme einander vollkommen gleichen, so daß weder Sohn, noch Tochter, noch die Richter feststellen können, wen von beiden sie vor sich baben. Itber=

dies träat zur Abschwächung des tragischen Eindrucks bier auch der Abelstand bei, daß der Dichter bas Seelenleben der Bauptaestalt in arimaffigen, kinomäßigen Grellbeiten verlaufen läßt. In frangofischen Dramen ift iener Mangel besonders bäufig: Sardous Kerreol und Kedorg können als Beisviele für bas virtuofe Aussinnen gualend tragischer, auf Schrauben und Spigen gestellter Verknüpfungen gelten. Anderswo wieder ift es das Ausaehen auf grobe Spannung, die deutlich auf "Sensation" berechnete Mache, was den Eindruck des Schicksalsmäßigen nicht auffommen läft. Philippis Drama "Das große Licht", noch bei weitem mehr Oldens Offizielle Frau können als Beispiele dienen. Aus der Literatur ber letten Beit tritt mir Eulenbergs Belinde vor Augen. Diefes Drama ift so voll von teils frampfartiger und überhitzter, teils läppis scher Unnatur, daß das, was als tragisch wirken soll, vielmehr wie eine berausgequälte Entsetlichkeit berührt. Aber auch ein so bochstebender Dichter wie Frit von Unruh gehört bierber: in seinen beiden Tragodien "Ein Geschlecht" und "Plat" fühlt man überall den sich in maßlosen Greueln nicht genug tun konnenden und immer neue Unüberbietbarkeiten erfinnenden Dichter. Wie gang anders ift es bei Shakelveare! Bier wirkt der Einzelfall wie ein gewaltiger Mahner an die Mächte, die das mensch= liche Leben gefährden und vernichten. Der Einzelfall weitet fich aus; ibm wohnt die Rraft des Enthüllens, des Offenbarens inne; was er fundet, fpricht er zugleich im Namen des Weltlaufs aus. Oder um an einen völlig anderen Dichter zu erinnern: wie weiß nicht Bölderlin, indem er sein höchst eigengrtiges individuelles Lebensschicksal austönen läßt, zugleich das schwere Schicksalblied der Menschheit miterklingen zu laffen!

Hierher gehört auch das Kapriziöfe und Pointierte. Ich denke dabei an eine solche Darstellungsweise, wo der Dichter in den Vorgängen derart überraschende Wendungen, derart plötliche Verwicklungen und Umksippungen eintreten läßt, daß wir in dem natürlichen Ablauf doch zugleich die geistreich und witzig kontrastierende Hand des Dichters merken. In solchen Fällen wirkt zweierlei zusammen: der Eindruck des natürlichen Geschehens und die Wahrnehmung der überraschend lenkenden Kunst des Dichters. Dieser zweite Faktor läßt das Tragische nicht rein und ungestört zu seiner schicksalsvollen Wirkung kommen. Manche von Vret Hartes Kalifornischen Erzählungen oder von Edgar Poes bisarren Novellen (ich erinnere etwa an William Wisson, an Verenice oder an den Untergang des Hauses lisher) können als Beispiele dienen. Unders ist es dort, wo die Vorgänge so sehr als kapriziöse, wunderliche, tolle

Erfindung vorgetragen werden, daß der Lefer gar nicht daran benet, den Makstab der objektiven Bahrscheinlichkeit und Natürlichkeit beranmaieben. Der Dichter will und bier ausdrücklich nichts als eine felt= same, perzerrte, perruckt abentenerliche, vielleicht absurd gespensterhafte Belt geben. Er erhebt gar nicht den Anspruch, wirklichen Berlauf mensch= licher Geschicke zu schildern. So kommt etwas Ganzes und Ungebrochenes beraus. Während wir dort einerseits ins Tragische hinaufgehoben, anderseits aus dem Tragischen berausgeworfen wurden, kommt es uns hier gar nicht in den Sinn, den Mafftab des Tragischen anzulegen. Die Dichtung ift hier so umfassend und offenkundig kaprizios, baß iener gesteigert menschlich-bedeutungsvolle Charafter, den ich als das Schicksalsmäßige bezeichnete, bier überhaupt nicht eintritt. Es entsteben Dichtungen, die unbeimlich, schrecklich, graufig sind, ohne sich zur Böhe des Tragischen zu erheben; Dichtungen alfo, die ihre afthetische Berechtigung haben, nur daß sie, verglichen mit dem Tragischen, einem geringeren Typus angehören. Erheben sie sich aber vielleicht hier und da zu Anklangen an das Tragische, fo nehmen wir dies dankbar bin. Bieles aus ben Geschichten bes Romantikers Hoffmann fällt unter diefen Gefichtspunkt; fo die Prüfungen und Qualen des Studenten Unfelmus in bem Märchen "Der goldene Topf".

Bleibt so die ausgesprochen kapriziose, eigensinnig subjektive Phantaftik außerhalb des tragischen Bereiches liegen, so soll damit keines= wegs die phantasievolle, romantische Dichtung überhaupt aus dem Tragischen hinausgewiesen fein. Im Gegenteil ftellt diese einen überaus gunftigen Boben für die Entwicklung tiefgreifender Tragif bar. Denn gerade in seine Phantasiewelten vermag der Dichter besonders viel von den Tiefen und Gebeimnissen des Lebens= und Welträtfels bineinzu= arbeiten. Gerade weil er sich bier über die vielfach fleinlichen, barten, unbequemen, zweckwidrigen Verkettungen des wirklichen Geschehens in bobem Grade hinwegfeten barf, ift bier fo recht ein Boden fur jene schicksalsmäßige Bertiefung des Menschlichen vorhanden, die uns als Erfordernis des Tragischen erschienen ift. Der gesteigerte phantasievolle Stil fordert geradezu dazu auf, die Charaftere und Borgange mensch= lich vielfagend und schwerwiegend zu gestalten und fie zum Ausdruck großer und wichtiger menschlicher Zusammenhänge und Entwicklungen zu machen. Man braucht mir an die verschiedenen Prometheus=, Fauft= und Don Juan-Dichtungen zu benfen, um deffen inne zu werden, welche Külle erbabenfter Tragik gerade aus dem Boden der Phantasiewelten erwachsen ist. Auch die Tonkunst kann als Beleg dafür herangezogen werden. Ich erinnere an den ersten Satz von Beethovens neunter, an den ersten und vierten Satz von Brahms vierter Symphonie, an den ersten Teil der Faustsymphonie von Liszt: hier überall liegt tragische Musik mit dem Charakter des im höchsten Grade Schicksalsmäßigen vor. Man fühlt: hier ist uns musikalisch ein Sehnen, Ringen, Leiden offenbart, das aus den letzten Besensgründen und ewigen Widersprüchen des Menschlichen hervorbricht.

#### 4. Einseitig optimistische und einseitig pessi= mistische Auffassung vom Tragischen

Es ist merkwürdig, daß das Tragische in der Regel zu optismistischen Gindrucks erhebende, befreiende, versöhnende Stimmungen zur Geltung kommen mögen, so bleibt doch bestehen, daß die Grundlage der tragischen Stimmung pessimistischer und irrationalistischer Art ist. Die Welt tritt und im Tragischen nach ihrer rätselhaft furchtbaren Seite entgegen. Das Tragische bringt und zu Gefühl, wie wenig die Bedingungen des Daseins darauf angelegt sind, das Ungewöhnliche zu Gessingen und Macht, zu sittlicher Bollendung und hohem Glück gelangen zu lassen, wie erschreckend schwer es dem Außerordentlichen gemacht ist, sich in dem gefahrvollen Weltgetriebe durchzusetzen. Hierin besteht keineswegs, wie sich weiter zeigen wird, der ganze Eindruck des Tragischen; es treten erhebende Seiten als unentbehrlich hinzu. Wohl aber bildet das pessis mistische Schicksal der menschlichen Größe die Grundlage des Tragischen.

Die einseitig optimistische Auffassung des Tragischen stammt zu gutem Teil daher, daß die Theorie des Tragischen mit der stark bestonten metaphysischen Boraussetzung begonnen wird, daß die alleinige Substanz und Macht alles Daseins die Bernunft, die absolute Idec, das Sittliche sei. Wer der Theorie des Tragischen seine panlogistische Philosophie, seinen metaphysisch-ethischen Idealismus oder irgendwelche Berbindung beider Anschauungen zugrunde legt, kann leicht die Neigung haben, die erschreckende, furchtbare Seite des Tragischen abzuschwächen, ins Sptimistische zu wenden. So ist es meistenteils in der spekulativen deutschen Asthetis. Indessen werhält es sich gerade bei Hegel, an den man hier zunächst denken wird, hinsichtlich der Stellung zum pessis mistischen Grundcharakter des Tragischen etwas verwiekelter. Es ist der Mübe wert, hierauf mit einigen Worten einzugehen.

Beael hat gerade für das Buchtige, Bertrümmernde, Berfetende, für die ungeheuren Kämpfe und Berriffenheiten im Tragischen Gefühl und Berftandnis in erstaunlichem Grade befessen. Mehr noch als durch feine Theorie vom Tragischen wird dies durch die zahlreichen Beisviele aroffer und schicksalsvoller tragischer Zusammenbange bewiesen, auf die ibn die Daritellung der Entwicklung des menschlichen Geistes führt. Seine Phanomenologie ift voll von Beispielen für eine Auffassung des Geisteslebens, die für die tiefsten und verwickeltsten Kormen des Tragischen einen packenden Blick zeigt, wenn Segel sich auch nicht des Wortes "tragisch" bedient.1 Ich denke etwa an den Abschnitt, der den sich entfremdeten Gent behandelt. Oder man lefe in feiner Philosophie der Geschichte die Darstellung, die er vom Niedergange Athens, von Sofrates und Alerander, von der Zertrummerung Griechenlands durch Rom, von der Zerrüttung der römischen Welt in der Raiserzeit, von dem Bervorgeben des Christentums aus der römischen Welt und dem Judentum und dann weiterhin von der französischen Revolution und von Navoleon gibt. Dier überall zeigt sich ftarkes Gefühl und tiefer Blick für weltgeschichtliche Tragik.

Im Grunde führt der Entwicklungsgedanke, wie Hegel ihn auffaßt, geradezu zu einer pessimistischen Grundauffassung des Tragischen. Soll sich der Geist zu höherer Stufe erheben, so muß er sich durch Entzweiung und Widerspruch hindurchkämpfen. Der sich dis zu äußerster Zerrissenheit zuschärfende Widerspruch ist die eigenste Triebkraft des sich entwickelnden Geistes. Hegel sagt einmal: der aus den innersten Tiefen der Seele schreiende Schmerz ist ewiges Moment des Geistes. Und ein andermal nennt er den Schmerz den Verlauf der Endlichkeit. Und in dem Schuldigwerden sieht er geradezu "die Ehre der großen Charaftere". Letztlich ist diese ganze Überzeugung Hegels darin gegründet, daß ihm das Logische oder der Begriff — und darin sieht er ja den Nerv und die Substanz alles Wirklichen — nichts anderes als dies ist, "der Widerspruch seiner zu sein", "sich selbst aufzuheben". Gewisse Stufen nun in der Entwicklung des Geistes kennzeichnen sieh nach Hegel durch

<sup>1</sup> Etwas Ahnliches gilt von Karl Jaspers in seinem hervorragenden Werk "Psychologie der Weltanschauungen" (Berlin 1919). Wenn Jaspers auch nicht den Ausdruck "tragisch" gebraucht, so bewegt er sich doch, wo er die Antinomien charakterissert, von denen der Geist zerrissen und zerrüttet wird, tatsächlich im Elezmente des Tragischen.

<sup>2</sup> Segel, Vorlesungen über die Philosophie der Neligion; Bd. 1, S. 413; Bd. 2, S. 77. Borlesungen über die Afthetik; Bd. 3, S. 553.

gang befonders umfassende und gesteigerte Zwielvältigkeiten und Berwühlungen. Diese Stufen bilben so recht einen gunftigen Boden fur die Entfaltung bes Tragischen. Denn biefe Stufen ber Berriffenheit finden natürlich ihre Verkörverung in bestimmten Individuen, und das Schickfal biefer Individuen bilden eben die Schmerzen der Berriffenheit und das Untergeben durch die Barte der Widersprüche. In den Vorkampfern und Vertretern der Stufen der bis jum Aufersten gediehenen Biderfprüche müffen - wenn man die Gedanken Begels zu Ende benkt -Die mahrhaft tragischen Gestalten in der Entwicklung der Menschheit erblickt werden. Dricht dies Hegel auch nicht prinzipiell aus, so hat er doch tatfächlich, wie die porbin genannten Beisviele zeigen, in diesem Sinne über den Berlauf der Weltgeschichte geurteilt. Oder man erinnere sich der erschütternden Schilderung, die er in der Einleitung zu der Philosophie der Geschichte von der Weltgeschichte als der Schlacht= bank gibt, auf der das Glück der Bolker, die Beisheit der Staaten und die Tugend der Individuen zum Opfer gebracht werden. Und wieviel Tragif ift nicht in bem Sate angelegt, daß Unrecht, Gewalt und Lafter, Schuld und Unschuld, Berrlichkeit und Unglück ber Staaten und ber Einzelnen Gesichtspunkte sind, die den Gang des Weltgeistes nichts angeben! Dieser verbraucht sozusagen die großen weltgeschichtlichen Individuen, ohne daß sie Ehre und Dank bei ihrer Mitwelt notwendig finden muffen. Und dazu nehme man den verwandten Gedanken, daß gegenüber dem absoluten Rechte desienigen Volkes, das den Träger der jeweils gegemwärtigen Entwicklungsstufe des Weltgeistes bildet, die Geifter der anderen Bölker rechtlos sind.2 Bor allem die Einleitung in die Geschichte der Philosophie stroßt wahrhaft von Tragif.

Trogdem ist Hegel in der Theorie, die er in der Asthetik von der Tragödie gibt, einseitiger Optimist. "Das eigentliche Thema" der Tragödie ist das Göttliche, genauer: das Sittliche. So ist die Bewegung des Tragischen von Anfang an nur dazu da, um "die sittliche Substanz und Einheit" durch den "Untergang der ihre Ruhe störenden Indivi-

2 Segel, Bortefungen über die Philosophie der Geschichte, S. 24 ff. Grunds

linien der Philosophie des Rechts, § 341 ff.

<sup>1</sup> Schon in meiner Jugendschrift "Das Unbewußte und der Pessimismus" (1873; S. 246 ff.) habe ich zu zeigen versucht, daß Hegels Panlogismus die Ansettennung der pessimistischen Seiten der Wirtlichkeit als ein wesentliches und stark entwickeltes Moment in sich schließt. Die dort gegebenen Ausführungen können zum großen Teil als Erweis der Angelegtheit des Hegelschen Entwicklungsgedankens auf eine tiefe Ausfassung vom Tragischen gelten.

dualität" herzustellen. Das Tragische besteht in der "Bernünftigkeit des Schicksals", das die sich überhebenden Individuen in ihre Schranken zurückweist. In der Theorie der Tragödie läßt Hegel die pessimistische Zuschärfung, die in seiner Entwicklungsidee das Moment der "Negaztwität" erfahren hat, beiseite und lenkt seine Aufmerksamkeit einseitig nur auf die Bersöhnung als auf das Ziel, dem die Entwicklung zusstrebt. Das Tragische, so haben wir geschen, spricht zu uns von dem Angelegtsein der Welt auf Zerrüttung und Bernichtung des außervordentlichen Menschen; es führt uns die Welt nach ihren erschreckenden, vernunftwidrigen, sinnlosen Seiten vor Augen. Dieser Grundzug des Tragischen kann natürlich dort, wo sich das Augenmerk ausschließlich darauf richtet, daß sich die absolute Idee und die sittlichen Mächte treubleiben, nicht zur Entfaltung gelangen.

Auch Bischers Auffassung wird der pessimistischen Grundstimmung im Tragischen nicht völlig gerecht. Der ganze Verlauf des Tragischen soll von der Gewißheit begleitet sein, daß das Gute siege. Das Trazgische hat das "höchste Geset der in der sittlichen Welt sich verwirfslichenden absoluten Idee" zur Anschauung zu bringen, und dieses höchste Geset besteht darin, daß gerade der Untergang der großen Individuen die sittlichen Ideen in um so gereinigterer Gestalt siegreich werden lasse. Daher gelingt es auch Vischer nicht, die ganze auswühlende Schärfe des Tragischen in seiner Theorie zur Geltung zu bringen. Er spricht zwar von dem "unabsehlichen Dunkel und Abgrund" im Tragischen; er hat treffende Worte für das notwendig leidvolle Schässalles Außerzordentlichen. Aber das Simmwidrige, Hilf= und Ratlosmachende, was in der Vernichtung des großen Menschen liegt, kann begreiflicherweise auch bei ihm nicht zu voller Anerkennung gelangen.

Noch optimistischer ist die Auffassung, die Carriere vom Tragischen hat. Den Schlüssel für das Verständnis des Tragischen findet auch er in der über widerstrebende Elemente siegreich werdenden Idee. Nur kommt bei ihm das Negative, das in Leid und Untergang liegt, noch weniger zur Geltung. Iede Tragödie offenbare uns, daß nicht das Leben schon als solches wertvoll sei, sondern erst durch das Ideale, Gute und Wahre lebenswert werde. Die tragische Weltüberwindung sei nicht die

<sup>1</sup> Segel, Borlefungen über die Afthetit; Bd. 3, S. 528, 554.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vischer, Afthetik, §§ 121, 124, 129. Bei Arnold Ruge findet man eine auffallend einseitigsoptimistische Auffassung vom Tragischen (Neue Vorschule der Afthetik; Salle 1837; S. 79 ff.).

Ruhe des Grabes, sondern die Erhebung des Gemütes zur sittlichen Weltordnung, "die Ruhe in Gott dem Lebendigen". Hiernach erhält das Tragische einen religiös erhebenden Zweck.

Doch nicht nur solche Theorien, die das Tragische von vornberein unter die Boraussekungen eines metaphylischen Optimismus der Idee und des Sittlichen bringen, find geneigt, den peffimiftischen Grundton des Tragischen abzuschwächen, sondern auch der Kantische Moralismus kann zu einer ähnlich einseitigen Auffassung führen. Dies tritt nament= lich bei Schiller bervor. Wenn bei Begel und den Seinen Leid und Untergang viel zu sehr als Mittel zur Verherrlichung der Idee und der obiektiven sittlichen Mächte behandelt werden, so bient bei Schiller Leid und Untergang in viel zu hobem Maße als bloßes Mittel für das möglichst starke Berportreten ber moralischen Rraft bes leidenden und untergebenden Menschen. Das Tragische soll uns fünden, wie weit es der Mensch gerade dann, wenn er gegen Leiden ankampft, in der Kraft des moralischen Widerstandes, in der moralischen Unabhängigkeit von aller Naturmacht, in der Freiheit des Sittlichen vom Sinnlichen, in der Herrschaft der Vernunft über das Sinnliche bringen könne.2 Dort ist es mehr bas Beiterwirken der obiektiven Idee über bas untergehende Individuum binaus, bier, bei Schiller, ift es die moralische Haltung des unteraehenden Individuums selbst, worin der Zweck gefunden wird, dem Leid und Untergang dienen folle.

Ju den einseitig optimistischen Vertretern in der Auffassung vom Tragischen gehört auch Theodor Lipps. Das Leiden ist, so führt er aus, nicht um seiner selbst willen da, sondern es soll für uns nur Mittel sein, um den in der tragischen Gestalt liegenden Persönlichkeitswert fühlend mitzuerleben. Und dieser Persönlichkeitswert wieder besteht lediglich darin, daß in der tragischen Person sich die Macht des Guten regt und über sie Gewalt gewinnt. Die Tragödie will uns die Macht des Guten in einer Persönlichkeit genießen sassen, wie sie im Leiden zutage tritt. Die Verwandtschaft dieser Ansicht mit Schiller springt in die Augen.

1 Carriere, Afthetif, 3. Aufl., Bd. 1, G. 169, 195.

3 Lipps, Der Streit über die Tragödie, S. 78 f. Komit und Humor; Hamburg und Leipzig 1898; S. 229 f. Grundlegung der Afthetit; Hamburg und Leipzig 1903;

<sup>2</sup> Schiller in den Auffägen "Aber den Grund des Vergnügens an tragischen Gegenständen", "Uber die tragische Kunst" und "Aber das Pathetische" (Werte, Ausgabe des Bibliographischen Instituts, Bd. 7, S. 182 ff., 192 f., 203 f., 282 f.). Auf dem Boden eines Kantisch-stoischen Moralismus steht auch die Auffassung, die Alfred Görland vom Wesen des Tragischen entwickelt (Die Idee des Schickslaß in der Geschichte der Tragödie, S. 9 ff.).

Gegenüber solchen einseitig optimistischen Auffassungen vom Traaischen! find Schopenhauer, Bahnsen, und andere im Rechte, wenn sie Die peffimiftische Grundstimmung darin ebenso einseitig bervorbeben. Nach Schopenhauers Urteil kann nur die "platte, optimistische, protestantisch-rationalistische Weltansicht" an das Tragische die Forderung der noetischen Gerechtigkeit stellen. Der Brock des Trauersviels sei allein die "Darftellung der schrecklichen Seite des Lebens". Im Trauerspiel werde uns der "Sammer der Menschheit, die Berrschaft des Zufalls und des Errtums, ber Kall des Gerechten, der Trumph der Bosen, also die unserem Billen geradezu widerstrebende Beschaffenheit der Belt vor Augen gebracht".2 Wurde dort das Tragische viel zu sehr unter dem Druck des Ideales der sittlichen Berfohnung behandelt, so ut es hier die Stimmung der Beltverwerfung und Beltverneimma, die dem Tragis schen mit gleichfalls einseitiger Ausschließlichkeit seinen 3meck gibt. Das Trauerspiel foll uns lehren, daß das leben ein schwerer Traum und unserer Anbanglichkeit nicht wert sei. Damit ist nach Schovenhauer der Sinn des Tragischen vollständig angegeben. Erhebende, verfobnende Seiten werden von ihm nicht maelassen. Abrigens ift Schopenbauer, troß der stärkeren Bervorbebung der tragischen Grundstimmung, dem Wesen des Tragischen doch bedeutend weniger gerecht geworden als Begel und feine Schule. Schon die Beschreibung der peffimiftischen Grundstimmung ift zu allaemein; wenn Schovenhauer recht batte, fo würde auch das Entsetliche und Rlägliche in das Gebiet des Tragischen fallen. Ein weit größerer Mangel aber liegt barin, daß bei ihm für ben gangen verwickelten Zusammenhang des Tragischen, für die innere gegenfäkliche Spannung seiner Momente bei weitem nicht in dem Grade Berständnis vorhanden ist wie bei Segel und den ihm verwandten Denkern. Die Begelsche Philosophie mit ihrem frarken und umspannenden Gefühl für menschliche Größe, mit ihrem, bei allem Optimismus, dennoch un-

S. 565 f., 570. Einen religiösen Optimismus in der Auffassung vom Tragischen verstitt Fedoner (Vorschule der Afthetik; Leipzig 1876; Bd. 2, S. 16 f., 239); er sieht es als einen kunftlerischen Mangel an, wenn in der Tragödie der Idee der göttlichen Gerechtiakeit nicht genugt wird und der versöhnende Abschuff fehlt.

2 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. 3. Aufl. Leipzig 1859;

Bd. 1, S. 298; Bd. 2, S. 493 f.

<sup>1</sup> Auch Gustav Frentag (Die Technit des Dramas, S. 120 f., 270), Julius Goebel (Aber tragische Schuld und Sühne; Berlin 1884; S. 2, 48, 100), besonders aber Dubec (Die Tragit vom Standpunkte des Optimismus), der absichtlich und ausdrücklich eine optimistische Weltauffassung zugrunde legt, mögen hier als Vertreter einer einseitig optimistischen Anschauung vom Tragischen genannt sein.

gewöhnlichen Verständnis für die Härten und Zerrissenheiten des Lesbens, mit ihrer die Gegensätze aufs äußerste schärfenden und doch zusgleich in kühne Einheit setzenden Dialektik hat, wie auf so vielen anderen Gebieten, so auch in der Frage des Tragischen, in die tiefsten Verwickslungen des Zusammenhanges erfolgreich hineingeleuchtet.

Noch pessimistischer ist die Theorie Bahnsens, dieses immer noch nicht gebührend gewürdigten hochbedeutsamen Denkers, gestaltet. Im Tragischen wird nach seiner Aberzeugung die unbedingt versöhnungslose Selbstentzweiung des innersten Kernes aller Wesen offenbar. Ihm gilt als Aufzabe des Tragikers, den Abgrund der durch und durch antilogisschen, von Widersprüchen endgültig zerkleischten Welt in die grellste Besleuchtung zu seizen. Und es ist kein Wunder, daß Bahnsen zu solcher Lehre kam; denn seine eigene Persönlichkeit und sein eigener Lebenslauf zeigen uns eine Tragik von ausgesuchter Schärfe und Grausamkeit. Weiterhin — im folgenden Abschnitt — werde ich auf seine Theorie etwas näher einzugeben haben.

Auch Hartmann vertritt, wie kaum anders zu erwarten ist, eine einsseitig pessimistische Auffassung vom Tragischen. Das Tragische hat einen mikrokosmischen Charakter, es spiegelt den makrokosmischen Weltslauf wieder. Dies bedeutet aber bei Hartmann, daß im Tragischen ein Einzelfall dieselbe Willensverneimung als Ende dieses Einzelverlaufes zeigt, welche in einer das gesamte Sein umfassenden Gestalt der Endzweck des "makrokosmischen Prozesses" ist. Im Tragischen offenbart sich uns abbildlich die Hinüberführung des von der Leidenschaft und Qual des Wollenwollens besessen Weltwillens in das Nirwana. So ist auch hier dem Tragischen nicht nur eine pessimistische Grundstimmung gegeben, sondern sein Wesen ist derart vollskändig pessimistisch aufgefaßt, daß das Geltendmachen eines relativ optimistischen Fakters als ausgeschlossen erscheint.

Hier ist auch der junge Nietziche einzureihen. Aus den Tiefen der diompsischen Kunst entspringt das Tragische. Das Wesen der Tragödie ist einzig als eine "Manifestation und Verbildlichung diompsischer Zustände", als "die Traumwelt eines diompsischen Rausches" zu verstehen.

2 Bahnsen, Wie ich wurde, was ich ward. Berausgegeben von Rudolf Louis; München und Leipzig 1905.

<sup>1</sup> Julius Bahnsen, Das Tragische als Weltgesetz und der Humor als ästhetische Gestalt des Metaphysischen; Lauenburg 1877; S. 45, 65, 69, 72 und sonst.

<sup>3</sup> Sartmann, Philosophie bes Schönen, S. 379 ff. Auf bemfelben Boben steht Leopold Siegler (Bur Metaphnsit bes Tragischen; Leipzig 1902; S. 93 ff.).

Der dionnsische Rünftler schafft aus seiner Einheit mit dem Schmerz und Biderspruch des Ur-Ginen beraus, aus dem Bewufitsein von dem Entsettlichen und Absurden des Seins. Daber gebort die Musik zum Befen der Tragodie. Die Weltsombolik der Musik bezieht sich auf den 11r= schmerz und Urwiderspruch im Bergen des Ur-Ginen. Die Musik aus der Tragodic austreiben, beifit demnach: ihr das eigentlich Tragische rauben. Nicht aus dem Reiche des Scheins und der Schönheit erwächst das Tragische, sondern aus dem düstern Abgrunde einer irrationalistis schen Metaphnfif. Begen dieser von ihm für unent bebrlich gehals tenen irrationalistischen Metaphylik vom Urschmerz und Urwiderspruch im Weltgrunde gable ich den jungen Rietzsche zu den einseitig peffimisti= schen Vertretern in der Theorie des Tragischen. Auf der anderen Seite nämlich fehlt es bei Nichsiche dem Tragischen keineswegs an erhöhenden, befreienden, luftberauschten Gefühlen. Nietsiche erblickt in dem apolli= nischen Schein als solchem, in den Gestalten, die des Dichters Phantafie fpiclend erschafft, eine Quelle der Luft. Es ift die "Luft am Schein und am Schauen". Zugleich aber foll auch in dem dionnfischen Sicheins fühlen mit dem Urschmerz des Ur-Einen ein Erleben der unbändigen ewigen Daseinslust des Urwesens liegen. 1 Doch auf diese - ohnedies in mustischem Dunkel sich haltenden — lustvollen Seiten am Tragischen einzugehen, wurde mich hier allzusehr abführen. Zweifellos überbietet des jungen Nietssche Lehre vom Tragischen jede andere an überschwenglich dichtender Metaphysik.

In der Gegenwart begegnet man in Büchern und Aufsähen der Berwendung des Ausdrucks "tragisch" in einseitig pessimistischem Sinne
öfter als früher. Besonders dei Schriftstellern, die ihre Bestanschauung
intuitiv, seherisch, philosophisch-dichtend verkünden, ist dies der Fall.
Diese Wandlung wurde zweifellos dadurch gesteigert, daß durch den
Beltkrieg und die Revolution die irrationalistische Art, die Welt aufzufassen und zu deuten, eine ungeheure Verstärkung erfahren hat. Der
moderne Mensch sieht auf solche Vegriffe wie Vernunft und Sittlichfeit, Selbstzweck und Heil mit überlegener Miene herab. Er fühlt sich
zu ohnmächtig, um der Bidersprüche des Daseins Herr werden zu können. Und so scheint ihm das endgültige Schieksal des menschlichen Strebens, der menschlichen Entwicklung, des Weltzeschehens in klaffenden
Zerrissenheiten zu liegen. Die Antinomien sind das letzte Wort der Meta-

<sup>1</sup> Michiche, Die Geburt der Tragödie aus dem Geifte der Mufif (1872), €. 21, 29, 35, 77, 91 f., 98, 110 f., 140.

physik. Tragik also in radikal pessimistischem Sinne ist tiefster Charakterzug des Lebens, des Geistes, der Welt. Um einen tiefdenkenden modernen Philosophen als Beispiel hierfür anzuführen, weise ich auf Simmel hin.

Unter den Philosophen der Schelling-Hegelschen Art ist es besonders Weiße, der sich der üblichen optimistischen Auffassung entgegenstellt. Was im Tragischen untergehe, dies sei nicht das Endliche und Irdische als solches. Darüber würde man sich trösten können. Sondern der trazische Untergang treffe geradezu das Göttliche in dem Endlichen, also das, was man für das ewig Bestehende und über den Untergang der Endlichkeit Erhebende und Tröstende halten sollte. Hierin liegt freilich eine Metaphysizierung des Tragischen, wie sie eben in der deutschen spekulativen Philosophie üblich war. Doch aber ist Weißes Auffassung schon darum bemerkenswert, weil sie sich der optimistischen Einseitigkeit der von Hegel und seinen Schülern vertretenen Anschauung entschieden entzgegenstellt. Ubrigens hat Weiße nichts anderes getan, als daß er die Lehre Solgers vom Tragischen nach der pessmistischen Seite hin zuspiste.

Wie schon diese Abweisung sowohl der Auffassungen, die das Pessismistische im Tragischen übersehen oder vernachlässigen, wie auch derer, die der optimistischen Seite keinen Raum gönnen, erkennen läßt, wird das Eigentümliche der hier vertretenen Ansicht darin bestehen, daß sie — kurz gesagt — Pessimismus mit Optimismus verknüpft. Die Grundstimmung im Tragischen ist ausgesprochen pessimistischer Art; troßdem läßt, wie wir weiterhin sehen werden, das Tragische versöhnende und erhebende Stimmungen zu umfassender und starker Entfaltung kommen. Das Tragische, pessimistisch im Grunde, erzeugt, so wird sich zeigen, doch zugleich auch eine fühlbare Erleichterung und Befreiung von der Schwere des Pessimismus. Starke Erhebungen mannigfacher Art erwachsen auf seinem Boden. Oder in metaphysischer Zuspstung auss

¹ Georg Simmel, Hauptprobleme der Philosophie (3. Aufl. 1913; S. 85, 111, 121, 151 ff.). — Lebensanschauung (1908; S. 160 ff.). Er sieht das Urtragische darin, daß sich das Leben vermöge seines "tontinuierlichen" und "ewigevariablen" Wesens gegen jede "Form" zerstörend richtet und sich doch nicht anders als in Formen verwirklichen kann. Die Verwandtschaft mit der Dialektik des Fichtischen Ich und des Hegelschen Weltgeistes liegt auf der Hand. Nur daß Simmel das Negative als ausschlaggebend hinstellt und das Positive lediglich als eine unhaltbare Durchgangskielle gelten läßt.

<sup>2</sup> Christian Hermann Weiße, Spstem der Afthetif als Wissenschaft von der Idee ber Schönheit; Leipzig 1830; Bd. 2, S. 323 f. Auch A. W. Schlegel sieht eine pessis mistische Weltstimmung als Grundlage des Tragischen an (Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur; 3. Aufl. Leipzig 1846; Bd. 1, S. 40 ff.).

gedrückt: indem das Irrationale siegreich wird, macht sich doch auch zusgleich die Bernunft in der Welt als in gewissem Sinne siegreich geltend.

## 5. Steigerung des Schickfalsmäßigen zum objektiven Schickfal

Noch zu einer wichtigen Betrachtung fordert der schicksalsmäßige Charafter bes Tragischen auf. Es bandelt sich um eine Steigerung biefes Charafters. Bisher hatte bas Schicksalsmäßige lediglich ben Sinn, daß der tragische Nerv des Einzelfalles zugleich in hervorragendem Grade eine wesentliche Seite am Beltlauf bebeute. Davon bagegen, baß fich in bem tragischen Einzelverlaufe Schicksalsmächte zu objektiver Geltung bringen, war bisher nicht die Rede. Auf dieses wirklich e Vorhandensein waltender Mächte in dem tragischen Vorgange foll nun die Aufmerkfamkeit gelenkt werden. Es handelt fich um iene Steigerung des schickfalsmäßigen Charafters, die darin besteht, daß in dem Sandeln und Leiden der tragischen Individuen überindividuelle, der Weltordnung anaehörige Mächte sichtbar werden. Ich werde diese Mächte der Kurze balber baufig ale bie boben ober großen Mächte bezeichnen. Gemeint sind hiermit stets solche Mächte, die bem menschlichen Einzelgeschehen übergeordnet sind, die als Träger der allgemeinen Ordnung der Dinge anerkannt fein wollen.

Es kann keine Frage sein, daß eine Darstellung, die in diesem gesteigerten, objektiven Sinne schicksalbmäßig ist, den tragischen Verlauf gewichtvoller macht und somit der Forderung des Menschheitlich-Bedeutungsvollen (S. 82 f.) in erhöhtem Maße Geltung verschafft. Wir ershalten von einer solchen Darstellung den Eindruck, daß in den Reden und Handlungen, den Leiden und Kämpfen der Personen der eherne Gang hoher, heiliger Mächte, das unerbittliche Walten tiefgegründeter Ordnungen, weitgreifender Gesetze hervortrete. Das Gefühl von der Unsahwendbarkeit der furchtbaren Geschicke, das Gefühl von dem Gegensiate zu allem Zufälligen, Gemachten, Ersonnenen wird geschärft und befestigt.

Doch ist dieser ins Objektive gesteigerte schicksalsmäßige Charakter keineswegs Bedingung des Tragischen. Der tragische Eindruck ist auch dann schon von wirksamer Art, wenn lediglich jene id e elle Ausweitung des Einzelverlaufs, jene Emporhebung seiner Einzelgestalt zu charakteristischer Bedeutung für den Weltlauf vorhanden ist. Nur soviel soll behauptet sein, daß der tragische Eindruck mächtiger, metaphysischer,

religiöser wird, wenn der Dichter uns durch seine Darstellung zugleich das Schreiten und Walten großer Mächte, das unabwendbare Sichaus- wirken bober Ordnungen zu fühlen gibt.

Besonders in der spekulativen deutschen Afthetik wird das obiektiv Schicksalsmäßige als Erfordernis des Tragischen überhaupt betrachtet. Dieje Unnahme liegt ben Ausführungen Schellings, Begels und ber Ihrigen über das Tragische wie etwas Selbstverftandliches zugrunde. Aber auch sonst findet man häufig diese Abersteigerung des Tragischen. Und war neigen naturgemäß gerade bie groß- und tiefdenkenden Betrachter des Tragischen dazu, iene Ausgestaltung des Tragischen in der Richtung ber hoben Schicksalsmächte für gleichbedeutend mit dem Wefen bes Tragischen überhaupt anzusehen. Hebbels Aussprüchen über das Tragische beispielsweise lieat überall die Überzeugung zugrunde, dan die Tragik des Individuums zugleich eine Angelegenheit der überindividuellen Gewalten, Ordnungen und Gefete fei, daß fich das Weltgeset darin offenbare. In einem Epigramme ruft er dem Tragifer zu, den Menschen in jener erhabenen Stunde zu packen, wo ihn die Erde entläßt und er den Sternen verfällt, wo das Gefet der Selbsterhaltung dem höheren Gesetz weicht, bas die Belten regiert.1 Ebenso ift, wenn in einer Schrift über Hebbel die Tragödie als "Darstellung des Widerstreites zwischen Beltwillen und Einzelwillen" bezeichnet wird,2 das objektiv Schicksals= mäßige geradezu in die Begriffsbestimmung der Tragodie aufgenommen.

Ich dagegen vertrete die Abergengung, daß es neben dem Tragischen der großen Schicksakischte auch ein berechtigtes Tragisches gibt, das gemäß der Darstellung des Dichters diesen Eindruck nicht hervorbringt. Wie schon an zwei Stellen (S. 48, 77), so treffen wir auch hier wieder auf eine Zweiteilung des Tragischen. De m Tragischen der Welt= ordnung, des Weltgeses, des objektiven Schick= sals steht das Tragische des Einzelgesche den ens gegenüber. Auch in diesem Falle haben die Gestalten und Handlungen menschheitliche Bedeutung, schickslasmäßigen Sinn. Aber es entsteht uns nicht der Eindruck, daß sich die schickslasmäßige Bedeutung zu obsektiven Schickslasmächten, zu überindividuellen Ordnungen verdichtet. Die dichterische Darstellung braucht sich zu solcher Anschauung nicht etwa absehnend zu

<sup>1</sup> Friedrich Hebbel, Sämtliche Werfe; Hamburg 1891; Bd. 8, S. 61. Tages bücher; Berlin 1903; Bd. 1, S. 316, 331; Bd. 2, S. 217, 254, 409; Bd. 3, S. 214.

2 Franz Sinfernagel, Die Grundlagen der Hebbelschen Tragödie; Berlin 1904;
S. 1 ff., 184 ff.

verhalten: sondern es wird mur eben der Eindruck solcher obiektiver Ordmingen, folcher hober, beiliger Mächte nicht erzeugt. Freilich ist auch hier das tragische Individuum der Notwendigkeit in dovveltem Sinne unterworfen: der naturgesetlichen Verknüpfung der Körperwelt und den vinchologischen Gesehen. Aber dies ist hier immer nur eine Berknüpfung von Einzelheit zu Einzelheit. Dagegen fehlt es an der dichterischen Bervorhebung von Ordnungen und Mächten, die überindividuell das Leben und Birken der Einzelnen bestimmen. Diese Mächte werden schließlich immer als geiftig und teleologisch vorzustellen fein. Sie werden immer Begels obiektivem und absolutem Geist mehr oder weniger nabe fteben. Das Tragische der zweiten Art ist somit nüchterner, irdischer, indivis dugliftischer: es ift mehr dem Endlichen und Einzelnen verschrieben. Das Tragische ber ersten Urt trägt einen metaphysischen, unter Umftanden religiosen Charafter, es weist einen erhabenen, ehrfurchterweckenden Sinterarund auf, es läst uns eine sich im Lauf der Dinge offenbarende Beltordnung fühlen.

Bobl kein Dichter vermag seinen Tragodien fo sehr das Gepräge unbezwingbar farken und unausweichlich notwendigen Schickfals zu geben wie Shakespeare. Dies ist um fo bewundernswerter, als bei Shakespeare an unwahrscheinlichen Zufällen und nachlässigen Motivierungen kein Mangel ift. Benn tropbem jenes Gepräge des objektiv Schicksalsmäßigen entsteht, so kommt bies vor allem baber, daß Shakespeare bie ftarke Rraft, mit der er die Versonen charafterisiert und die Handlung führt, refflos fozusagen ins Objektive umzuseten verftebt. Die subjektive Bucht des Gestaltens verwandelt sieh bei ihm in den Gang und 3mang wuchtigen Schickfale. Was damit gefagt ift, kann uns deutlich zu Bewußtfein kommen, wenn wir etwa Bebbel mit Chakespeare vergleichen. Niemand wird Bebbel Bucht bes bichterischen Schaffens absprechen; jedes Bort, jede Bendung foll eine herausgehobene Bedeutung haben. Und doch fühlt man aus feinen Dramen das Berrichen der großen Schickfalsmächte weniger stark heraus. Bei Bebbel findet eben diese Umsetzung der Rraft des dichterischen Schaffens ins Sbiektive nur teilweise ftatt; die Rraft des Schaffens bleibt zum Teil in betont subjektiver Korm gurück. Wir fühlen die Anstrengung, Zusammenraffung des Dichters, sein

<sup>1</sup> So entspricht, wie in manchen anderen Beziehungen, auch hinsichtlich bes Hervortretens der objektiven Schickfalsmächte Hebbels bichterisches Gestalten nicht völlig seiner eigenen Theorie. Unders urteilt Johannes Arumm in seinem viele zutreffende Ausführungen enthaltenden Schriftchen: Die Tragödie Hebbels (Berlin 1908; S. 82).

sich nicht Genugtunkönnen an Eigenart; aber eben darum wird das unerbittliche, Rube mit Gewalt verbindende Schreiten des Schickfals weniger vernehmbar. Dazu trägt auch weiter bas pointiert Zugespiste bei, das der Bebbelichen Schaffensweise eigentümlich ift. In böherem Grade findet jene Umsegung zuweilen bei Grabbe statt, der kunftlerisch Bebbel weit nachsteht. In manchen seiner Stücke bringt er den Eindruck ffürmisch über die Erde binfegenden, widerstandslos mitreiffenden welt= geschichtlichen Schicksals bervor. Und benfelben Borgug geigt Rleifts Bermannsschlacht, Bergleicht man Goethe und Schiller, fo fann fein Biveifel fein, daß das Balten der Beltordnung bei diesem mehr bervortritt als bei ienem. Claviao, Camont, auch Got, Taffo, ebenfo Berther und Wahlverwandtschaften gehören dem Tragischen des Einzelgeschehens an. Aphigenie dagegen, noch mehr Kaust lassen und in dem Einzellauf das Walten heiliger Mächte deutlich fühlen. Von Schiller stellen vor allem Wallenstein, Braut von Meffina, Jungfrau, Tell, auch die Räuber den objektiv schickfalemäßigen Typus dar. In besonders hohem Grade gehört diesem Typus Richard Wagners Ring des Nibelungen an, wozu allerdings die Musik das Ihrige beiträgt. Aus der dramatischen Literatur ber letten Zeit ftellt fich mir Meroë von Bilbelm von Scholz als ein in besonderem Grade von ehernen Schicksalsmächten erfülltes Drama por die Erinnerung. Noch weltgeschichtlicher und von tieferer Beiligkeit erfüllt ist die Schicksalsmacht, von der die tieffinnige Jeremias-Tragodie von Stefan Zweig beherrscht ift.

Die objektiv schicksalsmäßige Darstellungsweise legt sich dem Dichter besonders dort nahe, wo es sich um geschichtliche und sagenhafte Stoffe handelt. Hier bringt es das Stehen der Menschen und Ereignisse in weiten und großen Zusammenhängen mit sich, daß die Darstellung leicht den Eindruck des Waltens großer Schicksalsmächte zu erzeugen vermag. Schwieriger ist dieser Eindruck zu erreichen, wo der Stoff dem privaten Leben entnommen ist. Daß dies indessen auch hier möglich ist, beweist z. B. Gottfried Keller. Wer könnte die Novelle "Das verlorene Lachen" lesen, ohne in den Wirren, Bitternissen und der endlichen Ausgleichung im Lebenslaufe Jukundis und Justinens das stille Walten herber und zugleich freundlicher Ordnungen des Daseins zu empfinden? In allen Källen aber hat die Erzeugung dieses Eindrucks zur Voraussetzung, daß das tragische Geschehen den Charakter des natürlichen, selbstverständslichen Weiterschreitens, des so sein müssenden und nicht anders sein könnenden Sichabwickelns an sich trage. Wo uns umvahrscheinliche Zus

fälle, ausgeflügelte Lagen, allzu verzwickte Intrigen, unwinchologisch fich benehmende Menschen entgegentreten, dort ist es mit dem Eindruck des Schickfalsmäßigen nicht nur in ber gesteigerten zweiten, sondern felbft auch, wie ich schon bervorachoben babe (S. 88 ff.), in der ersten, un= betonteren Bedeutung vorbei. Daher hören wir aus Schillers Don Carlos, der besonders vom dritten Afte an durch ein ungeschickt künstliches Raberwerk gelenkt wird, lange nicht wie aus feinem Ballenftein ben zwingenden Gang der großen geschichtlichen Mächte heraus. Aber auch in folchen Dichtungen, die den Charafter des ausgesprochen Phantafievollen, spielend Romantischen, des Abenteuerlichen, lofe Schweis fenden an sich tragen, wird sich der Eindruck hoher Mächte nur schwer erzeugen laffen. Go entsteht uns in Longfellows Spanischem Studenten, der reich an tragischen Berwicklungen ist, wegen des spielend abenteuer= lichen Hin und Ber kaum etwas von diesem Eindruck. Wird aber in derartigen Dichtungen bennoch vom Dichter barauf hingearbeitet, daß das Wirken von Schickfalsmächten daraus hervorspringe, fo erhält diefes Schickfal nur zu leicht ben Charafter des Eigenfinnigen, Spufhaften, Rarifaturartigen. Go ift es in Mörikes Maler Rolten: Die simmreichen, vielfagenden, ahnungsschweren Schickfalsschlingungen darin haben doch zugleich etwas Sinnloses, Absurdes. Dies ftort in merklicher Beise bas Entzücken, in das biefe von leichtem Flügelichlage getragene Dichtung unfere Phantasie versett. Um greilsten haftet dieser Mangel der so= genannten deutschen Schickfalstragobie an. Bier macht die ernftgemeinte, fleinlich verstandesmäßige, gespenfterhafte Phantaftik bas Schickfal zu einer halb lächerlichen, balb graufigen Frate. Auch gewisse Dramen Strindbergs - Gefpenftersonate, Rach Damaskus - gehören bem Typus der spukhaften Schickfalstragodie an. Dag übrigens auch ein dichterisches Schaffen von fpringender, launenhafter, willfürlich subjektiver Urt unter Umftanden den Eindruck des objektiv Schickfals: mäßigen hervorbringen könne, zeigt Byrons Don Juan. Durch bie Schilderung von der Erffürmung der Festung Jomael gum Beispiel geht das Rasen entfesselter schrecklicher Schicksalsgewalten. Freilich ift nur ein Dichter von der Größe und Kraft des Tones, wie sie Byron hat, imftande, trop der unaufhörlichen subjektiven Abschweifungen und Ginschaltungen bennoch seiner Darftellung objektiv schickfalemäßigen Charafter zu geben.

Un einer späteren Stelle der Betrachtungen werde ich auf das objektiv schicksalmäßige Gepräge des Tragischen näher einzugeben haben.

Insbesondere werden die beiden prinzipiell verschiedenen Auffassungen von dem Balten des Schicksals zu erörtern fein, die, im Unschluß an die geschichtliche Entwicklung der religiösen und philosophischen Weltanschauungen, im Laufe ber Zeiten an der Tragodie und der tragischen Dichtung überhaupt hervorgetreten find. Die Schickfalemächte können nämlich im Berhältnis zum menschlichen Sandeln entweder als tran= i sendent ober ale immanent aufgefant werden. Im erften Kalle greifen sie von außen ber, aus jenseitiger Ferne in den Gang bes menschlichen Geschehens ein: der natürliche Verlauf des menschlichen Geschehens wird durch ihr Bereinwirken abgeandert. So ift es im alten griechischen Drama und Epos, so aber auch in der Bibel, bei Calderon. Tasso und anderen christlichen Dichtern. Die griechische Moira wie die christliche Vorsehung sind tranfgendente Schicksalbmächte. Im zweiten Kall sind die überindividuellen Mächte innerlich eins mit dem Verlaufe des menschlichen Kühlens, Sinnens, Wollens und handelns. Sie sind nichts anderes als die großen Gesetze selbst, nach denen sich der natürliche Lauf der menschlichen Dinge vollzieht. Indem der Mensch den Trieben und Entschließungen des eigenen Bergens folgt, gehorcht er ebendamit zugleich überindividuellen, den Entwicklungsgang der Menschheit beitimmenden, eine geiftige Beltordnung baritellenden Gefeten. Indem sich die Individuen nach ihren eigenen individuellen Geseken ausleben. verwirklichen sie zugleich Gesetze, die über die Röpfe und Berzen der Individuen übergreifen und ben Gang des Gangen beffimmen. Dies ift die dem modernen Geift entsprechende Auffassung vom Schickfal.

An späterer Stelle, wie gesagt, wird auf diesen Unterschied und seine Bedeutung für die Ausgestaltung des Tragischen einzugehen sein. Hier möge nur noch eine Bemerkung ihren Platz finden. Es wäre ein arges Mißverständnis, zu glauben, daß der Dichter uns, sobald er in seiner Darstellung des Tragischen das Walten der Schicksalsmächte hervorteren läßt, eine genaue, philosophische Auffassung der Schicksalsmächte und ihres Berhältnisses zu den Individuen vorführen müsse. Es wäre so töricht als möglich, zu meinen, daß überall dort, wo uns der tragische Berlauf schicksalsmäßiges Walten zeigt, uns auch durch die dichterische Darstellung klar werden müsse, wie es geschehe, und wie es ohne Widersprüche geschehen könne, daß sich in den individuellen Akten der Personen zugleich überindividuelle geistige Mächte verwirklichen. Der Dichter hat recht, wenn er derartige philosophische Unsprüche weit von sich weist. Wir haben uns in unserem ästhetischen Betrachten dabei zu beruhigen,

baß uns das individuelle Geschehen überhaupt eine tiefere, in der Weltordnung gegründete Notwendigkeit fühlen lasse. Mehr als dieses unbestimmte Aberhaupt dürfen wir vom Dichter nicht verlangen. Über die nähere Ausgestaltung und Durchführbarkeit dieses Verhältnisses mag sich jeder Leser, je nach seinem philosophischen Bedürfen, Können und Wissen, seine Gedanken machen. Doch gehören derlei Gedanken nicht mehr zu dem ästhetischen Eindruck.

Selbst dies ware schon zu viel gefordert, daß der Dichter, ber uns aus dem tragischen Berlauf die Notwendigkeit des Schickfals berausfühlen läßt, uns das Vorhandensein größerer Mächte als feine Ubergeugung binftellen muffe. Es genügt, dag bie Dichtung gu uns spricht: der Gang der menschlichen Dinge sieht fo aus, als ob sich objektive Schickfalsmächte barin auswirkten; er macht auf Phantafie und Gefühl den Eindruck, als ob darin eine höhere Notwendig= feit jum Ausbruck fame. Db ber Dichter, indem er biefen Schein, diefen Eindruck hervorbrachte, seiner Aberzeugung von dem tatfachlichen Borhandenfein folcher hoher Mächte Ausbruck geben wollte, ift eine weitere Frage, - zudem eine Frage, die sich häufig nicht sicher beantworten laffen wird. Wollte man vom Dichter verlangen, daß er uns seine Aberzeugung vom Schicksal genau mitteile, so würde bas äfthetische Genießen beispielsweife ber Shakespeareschen Dramen durch eine Menge von Bedenken, Zweifeln, Unklarheiten gestört werden. Bon einer derartigen Ungewifiheit aber fpürt der unbefangene Leser nichts. Und dies kommt eben daber, weil wir von der Dichtung nur verlangen, daß uns die tragische Entwicklung den Eindruck sehickfalsvollen Ge= schehens mache.

Der objektivsschicksalbmäßige Typus des Tragischen führt uns auf das sehon einmal an früherer Stelle (S. 80 f.) berührte Problem der Notwendigkeit und Freiheit. Gemäß den voranstehenden Auskührungen entsteht durch das Tragische dieser Art in besonders betontem Grade der Eindruck der Notwendigkeit im Gange des Geschehens. Eine Notwendigkeit überindividuellen Charakters, eine in der metaphysischen Weltordmung wurzelnde Notwendigkeit scheint in der Verknüpfung der menschlichen Dinge zu walten. Verknüpft man hiermit das Tragische der wilklensstarken Art, so erhält man eine höchst bedeutsame Stellung von Notwendigkeit und Freiheit: die tragische Person in ihrem Freigefühl, in ihrer Freitätigkeit auf der einen, die Notwendigkeit der Schieksalssmächte auf der anderen Seite. Zweifellos handelt es sich hierbei um

einen Gegensatz, der nicht nur begrifflich besteht, sondern der fich auch ber tragischen Verson fühlbar macht. In bem Bewuftsein ber tragischen Verson ist neben der ihr Wollen begleitenden Freiheitsgewißbeit zugleich das Gefühl von dem Drucke der großen objektiven Notwendigkeiten vorhanden, durch die auch ihre eigenen Leiden und Bedrängungen gegeben find. In feiner vollen Bedeutsamkeit freilich tritt biefer Gegenfat erst badurch bervor, daß man noch den Begriff bes Rampfes dazu nimmt - einen Begriff, den allerdings erst ber nächste Abschnitt ausdrücklich einführen wird, der sich und aber schon durch alles Bisberige in allernächste Näbe gerückt bat. Nicht allein fühlbar wird bem tragischen Selden die ihm entaggenstehende obiektive Notwendiakeit, sondern er kämpft zugleich aus seiner Freiheit beraus gegen fie an. Er ringt mit ben Schickfalsgewalten, um fein freies Tun gum Siege über sie zu bringen, — ein Ringen, in dem er freilich troß aller Unftrengungen seiner Freiheit unterliegt. Go ftellt das objektiv-schicksalsmäßige Tragische, wenn es sich mit der Tragik der willensstarken Art verbindet, einen ausgeprägten Rampf der Freiheit gegen die Notwendigkeit dar.

Man sieht, wie verkehrt es ift, von Freiheit und Notwendigkeit in Bausch und Bogen auf bem Gebiete des Tragischen zu reben. Die Tragif des Einzelgeschehens läßt jenen Rampf schon nicht mehr in gleicher Ausgeprägtheit bervortreten. Notwendige Verknüpfung des Geschehens ift auch hier vorhanden; auch hier ist der tragische Held in eine ihn ehern umklammernde und erdrückende Welt bineingestellt. Allein es fehlt bier doch eben der Eindruck der übergreifenden, beiligen, metaphylischen Not= wendigkeiten. Und so kommt es hier auch in dem Gegenfat von Freiheit und Notwendigkeit nicht zu jener Vertiefung, die dieser Gegensatz auf bem Gebiete des objektiv-schickfalsmäßigen Tragischen zeigt. Dabei ift vorausgesetzt, daß die Tragif des Einzelgeschehens mit dem Tragischen der willensstarken Art verbunden auftritt. Wo diese Voraussetzung nicht zutrifft, auf dem ganzen Gebiet also des Tragischen der Willensschwäche kann es überhaupt nicht zum Gegensatz von Freiheit und Notwendigkeit fommen, mag es sich um die Tragik der objektiv-schicksalsmäßigen Art oder des Einzelgeschehens handeln. Davon war schon an einer früheren Stelle (S. 81) die Rede.

#### 6. Die Aberhebungstheorie

Ich fomme nochmals auf das Schicksalsmäßige der gesteigerten Art, auf das Schicksal in objektivem Sinne zurück. Das Tragische des ob-

jektiven Schickfals wird, so sagte ich schon, einseitigerweise dem Tragischen überhaupt gleichgesett. Diese Ansicht nimmt besonders oft die Form der Uberhebungsesett. Diese Ansicht nimmt besonders oft die Form der Uberhebungsther Diese der ie an. Hiernach soll im Tragischen stets folgender Sachverhalt vorliegen: das Individuum wird maßlos, überspringt die dem endlichen Menschen gesetzen Schranken, fordert hierdurch das Schicksal heraus, das Schicksal reißt das maßlose Individuum in Leid und Verderben. Soweit dieser Theorie die einseitige Annahme zugrunde liegt, daß zum Tragischen das Walten eines objektiven Schicksals gehöre, brauche ich mich nach den vorausgegangenen Vetrachtungen mit ihr nicht weiter zu beschäftigen. Nur das Vesondere an ihr fordert zu einigen Vemerkungen heraus.

Auch nach der Aberhebungstheorie wird die Größe der tragischen Verson anerkannt, und ferner erscheint auch bier die Größe der Verson als Urfache des hereinstürzenden Unheils. Allein diese Theorie fant die Größe des tragischen Menschen sofort als ein Nichtseinsollendes und umgekehrt bas Leid als ein Seinfollendes auf. Nach meiner Auffaffung bingegen liegt in der Größe der tragischen Verson überhaupt kein all= gemeingültiges Berhältnis zur Frage des Seinfollenden, während das tragische Leid stets den Stachel des Nichtseinsollenden in sich trägt. In der Größe des tragischen Belden liegt weder die Abereinstimmung mit der heiligen Weltordmung und ihren Schranken, noch der Widerspruch acgen sie eingeschlossen; diese Frage ift offen gelassen. Die Aberhebungs= theorie dagegen brandmarkt die tragische Verson sofort zu einem Frevler oder doch zu einem auf dem Wege dahin sich befindenden Menschen. Diese Theorie bedeutet insofern eine einseitig pessimistische Auffassung vom Tragischen. Das Leid aber gilt ihr als etwas Wohlverdientes, als etwas, was von vornherein reftlos in die wünschenswerte Weltordnung aufgeht. Davon, daß das Leid etwas Erschreckendes an sich habe, jum 3weifel an dem guten und vernünftigen Sinne der Welt ftimme, uns in Grans und Abarund blicken laffe, kann bier grundfählich keine Rede fein. Die Überhebungstheorie schließt insofern eine einseitig optimistische Auffassung vom Tragischen in sich.

Man begegnet der Aberhebungstheorie an verschiedenen Orten. Sie tritt uns bei Bischer, ftärker bei Carriere und Zeising entgegen. Nach Zeising liegt das Tragische in der Erhabenheit des Egoismus, in dem Emporschrauben des Ich zum Absoluten und Unbedingten, in dem "Gott-

<sup>1</sup> Bifder, Afthetit, § 131.

<sup>2</sup> Carriere, Afthetit, Bd. 2, G. 176 ff.

seinwollen mit Beibehaltung der Ichheit". In besonders zugespitzter Form findet sich diese Auffassung bei dem Dichter Hebbel. In seinem Aufsatz "Mein Wort über das Drama" sagt er: der tragische Dichter habe die Bereinzelung des Individuums als wesentlich verknüpft mit Maßlosigkeit anzusehen. In der Maßlosigkeit liege die Schuld des Individuums. Die Schuld sei eine uranfängliche, sie sei mit dem Leben des Menschen selbst gesetzt. Zugleich aber lasse der tragische Dichter das Bereinzelte, eben weil es maßlos sei, sich selbst zerstören und so die Idee sich in ihrer reinen Form herstellen. So geschehe der Idee "Satissfaktion", und das Drama laufe in Versöhnung aus.

Bie insbesondere Bebbels Auffassung vom Tragischen zeigt, verbindet fich die Aberhebungstheorie gerne mit einer eigentumlichen Metaphysik vom individuellen Dasein. Die Individuation des Absoluten, das Sichverendlichen und Sichvereinzeln des Allaeistes wird unter ben Gefichtspunkt der Schuld gerückt; das individuelle Dafein ericheint von vornberein als mit Schuld behaftet. So spricht Bebbel von der Welt als von "Gottes Sündenfall".3 Und nun knüpft die Aberbebungstheorie an die Individuation als die dem Dasein immanente Urschuld den weis teren Gedanken, daß in dem großen, willensgewaltigen, maflosen Individuum diese Urschuld besonders ftark, besonders berausfordernd in die Erscheinung tritt. Je egoistischer sich bas Individuum in sich verfteift, je riesemmäßiger sich das individuelle Wollen behauptet und durchsett. um so greller tritt die Schuld des Individuums bervor. Sier nun kommt es nicht darauf an, daß ich mich mit dieser Metaphnsif, die mit Begel und noch mehr mit der Muftif Jafob Böhmes und des fpateren Schelling in Berbindung gebracht werden mußte, auseinandersete. Denn wie auch immer es mit dem Wahrheitsgehalt diefer Metaphysik bestellt sein mag: in jedem Kalle würde die Anüpfung des Tragischen an diese Metaphysik eine ungeheure Einengung des Tragischen bedeuten. Alles, was über die Freiheit der Weltanschauung auf dem Gebiete des Tragischen dargelegt wurde, ware einer solchen Einengung entgegenzuhalten. Tatsächlich würde von dem, was als tragisch gilt, nur ein spärlicher Reft übrig bleiben, wenn jene Meiming recht hatte. Ich will daher im Folgenden von diefer metaphysischen Zuspitzung der Aberbebungstheorie

1 Beifing, Afthetische Korfcbungen, S. 325.

3 Bebbel, Tagebücher, 28. 2, G. 378.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Friedrich Hebbel, Sämtliche Werke; Hamburg 1891; Bb. 10, S. 34 ff. Auch in seinen Tagebüchern hebt er öfters die Aberhebung und Maßlesigkeit als Ursprung bes Tragischen hervor (Berlin 1903; Bb. 2, S. 192, 239, 254, 409; Bb. 3, S. 260).

absehen und nur die sozusagen psychologische Bedeutung dieser Theorie ins Auge fassen.

Ohne Zweifel ift in zahlreichen Tragödien Uberhebung die Urfache der Leiden des Helden. Ich erinnere an Terres bei Aschnlos, an Phaëton bei Dvid, an Fauft, insbesondere an den des Bolksbuches und an den Klingerschen, an Byrons Manfred, Kain und Lucifer, an Karl Moor bei Schiller, an Roquairol, auch an Schoppe bei Jean Paul, an Holofernes und Berodes bei Bebbel, an Nero in Hamerlings Abasver. Auch in Krentags Kabiern erscheint die schrankenlose Bermessenbeit als Ur= fache, durch die das furchtbare Schickfal auf die Kabier herabgerufen wird. Ein eigentümliches Beispiel ift Dostojewskijs Raskolnikow: biefer will sich in seinen eigenen Augen den Beweis liefern, daß er ein außergewöhnlicher Mensch sei und als solcher das Recht habe, die für die große Menge geltenden Schranken zu überfpringen. Er begeht zu biefem Breeke einen Mord, vermag aber ben Gedanken an die Zat nicht ruhig und ftark auszubalten, sondern gerät in einen Zustand marternder Berrüttung, fiebernden Bahnfinns, unerträglichen, dumpfen Borftellungszwangen. Doch bei weitem gablreicher find folche Källe, die fich mur höchst gezwungenermaßen oder gar nicht unter die Aberhebungstheorie bringen laffen. Dabin gehören erstlich alle tragischen Entwicklungen, in benen überhaupt feine Schuld als Urfache des tragischen Sturges vorkommt. Man denke an Antigone bei Sophokles, an Volumnia, Desdemona, Cordelia, Romeo und Julia bei Shakespeare, an Raphael de Mquillas in Klingers Roman, an Genoveva, Agnes Bernauer bei Bebbel. Liegt hier überhaupt keine Schuld vor: wie soll da von itberbebung geredet werden können? Sodann aber läßt sich auch in der schuldvollen Berbeiführung tragischer Berwicklungen keineswegs immer Aberhebung nachweisen. Bon Aberhebung wird nur dort die Rede fein durfen, wo jemand die Ansprüche des eigenen 3ch fühlbar über das berechtigte Mag hinaus fleigert. Es muß ein maglos ftarkes Gelbft= gefühl vorliegen und biefes zur Quelle sittlich verletender Taten wer= ben. Ein berartiger Bewußtseinsvorgang ift nun aber keineswegs in jedem schuldvollen Berhalten vorhanden. Wie will man die Treulosig= keit Clavigos, die schuldvolle Liebe der Jungfrau von Orleans, den Berrat des Brutus an Cafar, wie mill man felbst die entseplichen Frevel der Medea bei Euripides und Grillparzer oder des Golo in Bebbels Genoveva zwanglos unter den Gesichtspunkt der Aberhebung rücken? In biesen und hundert anderen Fällen kann man nicht

fagen, daß die Schuld aus übermäßig gesteigertem Selbstgefühl bervoraegangen ift.

Es kommt übrigens auch ber Kall vor, daß ein Dichter seinem Belden ein gewaltig gesteigertes Selbstgefühl gibt, Diefes aber keineswegs als etwas Berwerfliches angesehen wissen will. Die gegnerischen Verfonen im Stud werben freilich fo bargeftellt werben muffen, baß fie das gewaltige Selbstgefühl des Belden als unberechtigt und frevlerisch, alfo als "Aberhebung" betrachten. Bom Standpunkt bes Dichters aus dagegen liegt in diesem Kall, mag auch das Selbstgefühl zu schwindeln= der Sobe emporgeffiegen fein, feine "Uberhebung" vor. Und der Standpunkt des Dichters ist doch entscheibend, wenn der in der Dichtung zum Ausbruck kommende Gehalt angegeben werden foll. Sierher gehören Cafar bei Shakespeare, Napoleon und Barbaroffa bei Grabbe, mabrend in desfelben Dichters Beinrich bem Sechsten bas ins Riesenmäßige gesteigerte, die Schranken des Endlichen verachtende Wollen des Helden wie eine frevlerische, die Macht des Endlichen herausfordernde Aberbebung bargestellt wird. Auch in Björnsons erstem Drama "über unsere Rraft" wird bas unerhört mafilose Sichhineinsteigern bes Innenmenschen in die Aberzeugung, durch die äußerste Kraft des Glaubens und Betens Bunder erzwingen zu können, nicht als frevelnde überhebung gekenn= zeichnet. Auch hier wieder wird sichtbar, wie fehr der Theoretiker des Tragischen ftete bie Vielgestaltigkeit der Källe vor Augen haben muß.

Die Erörterung der Uberhebungstheorie hat gezeigt, wie eng diese Unficht mit der Unnahme einer tragischen Schuld verknüpft ist. Nach Diefer Seite findet die Aberhebungstheorie ihre Erledigung erft in dem

Albschnitt, ber über die tragische Schuld handeln wird.

#### Siebenter Abichnitt

### Das Tragifche des äußeren und des inneren Rampfes

#### 1. Außere und innere Gegenmächte

Erhebung herantrete, wird es gut sein, von der Hauptstraße unserer Betrachtungen abzubiegen und die Aufmerksamkeit den tragischen Gegenmächten zuzuwenden. Neue wesentliche psychologische Züge werden hierz durch der bisher gewonnenen Bestimmung des Tragischen nicht zuwachsen. Wohl aber wird die uns bis jetzt feststehende Gestalt des Tragischen durch die folgende Untersuchung in sich mehr ausgearbeitet werden.

Bo leidvolle Schicksale vorgeführt werden, dort kommen auch die Gegenmächte, Die Feinde, Die das Leid verursachen, mit zur Darstellung. Dabei benkt jedermann gunächst an Reinde von außen ber, an Menschen und menschliche Berhältniffe, wohl auch an Naturereigniffe, bie dem Menschen Berderben bereiten. In der Tat, wo und Tragisches begegnet, fehlen solche äußere Feinde fast niemals. Die feindlichen Menschen geben entweder absichtlich auf den Untergang der tragischen Verson aus, oder es fehlt ihnen die verderbenbringende Absicht. Was dann die widrigen Berhältniffe anlangt, so werden diefe bald durch kleine, elende Bufälle erzeugt, bald aus allgemeineren, tiefer liegenden, sozialen ober geschichtlichen Urfachen herausgeboren. Diefe widrigen Berhältniffe können auch in Geffalt von Naturzufällen auftreten: als todbringende ober doch verheerende Rrankheit am eigenen Leibe, als Berluft geliebter Personen durch unabsichtlich eingetretenen Tod, als Unglücksfall durch Herab= fturgen, Ertrinken und bergleichen. Freilich wird solchen verderblichen Naturereigniffen, wenn fie tragisch wirken follen, das Geprage des Schicksalomäßigen gegeben werden muffen; burch bas, was zunächst gemeiner Zufall ift, muß ein schickfalemäßiges Walten ahnungevoll bindurchscheinen. Davon war schon (S. 88 ff.) die Rede. So wirkt der Tod Raiser Heinrichs bei Grabbe, des Dichters Marlowe in Tiecks Erzählung "Dichterleben", des Bischofs Nikolas in Ibsens Kronprätendenten, Oswalds in desfelben Dichters Gefpenftern, ber Sturg des Baumeifters Solneg vom Turm, das Ertrinken des Tauchers bei Schiller. hier handelt es sich teils um natürlichen Tod, teils — in den letten beiden Fällen — um gewaltsamen Tod in Form von Unglücksfällen. Und doch empfangen wir den Eindruck einer tragischen Gegenmacht; denn was, prosaisch betrachtet, äußere, blinde Verkettung von Umständen ist, macht sich innerhalb der Dichtung als sinnvolles, bedeutungsschweres Schicksal fühlbar. Hierher gehört auch das Untergrabenwerden des hoheitsund schwermutsvollen, willensehernen Feldherrn Pescara durch die ihm aus seiner Verwundung in der Schlacht bei Pavia entstandene Krankbeit von Lunge und Herz, wie dies Konrad Ferdinand Meyer in seiner düster strengen Novelle schildert. Nirgends vielleicht aber tritt ein elementares Ereignis mit so gewaltiger Schicksalswucht auf wie die Pest, die in dem Bruchstück "Robert Guiscard" von Kleist das Heer des Normannenherzogs vernichtet und schließlich diesen selbst anfällt.

Die äußeren Gegenmächte unterscheiben sieh, je nachdem sie in unmittelbarer oder entfernterer Weise die Ursache des Leides und Unterganges sind. Sieht man sich nach den äußeren Gegenmächten im Wallensstein um, so fällt der Blick zunächst auf Octavio. Doch schiebt dieser den Buttler als unmittelbarer wirkende und von größerer Nähe aus trefsende Gegenmacht zwischen sich und Wallenstein ein; und nach rückwärts weist er auf den kaiserlichen Hof als entferntere und hintergrundartige Gegenmacht hin. Dazwischen schalten sich noch Questenberg und die beiden Hauptleute Deverour und Macdonald als helfende Werkzeuge dieser Hauptgegenmächte ein. Und an jedem anderen Drama lassen sich die äußeren Gegenmächte ebenso leicht unter diesem Gesichtspunkt ordnen.

Mit derselben Leichtigkeit kann man die äußeren Gegenmächte nach der zeitlichen Folge ihres Auftretens und Eingreifens unterscheiden. Der Berlauf der tragischen Berwicklung bringt es mit sich, daß neue Gegenmächte hinzukommen, während vielleicht andere, nachdem sie das feindliche Geschick ins Rollen gebracht, in den Hintergrund treten. In der Regel wird die Zahl der Gegenmächte im Lauf der tragischen Entwicklung größer. Unklugheit, Berblendung, Freveltaten der tragischen Person lassen neue Feinde erstehen, ebenso das Bemühen der schon vorhandenen Gegenmächte, alle Mittel zum Sturze des Gegners aufzubieten. So schwillt in Shakespeares Nichard dem Zweiten, im Wallenstein, in Grillparzers Ottokar die Zahl der Gegenmächte erschreckend an.

Ein weiterer Unterschied ergibt sich aus dem Verhältnis, in dem das Wissen der tragischen Person zu den äußeren Gegenmächten steht. In den allermeisten Fällen weiß die tragische Person — freilich bald mehr, bald weniger — von den Gefahren, die sie umringen. Doch gibt es

auch Källe, in denen die tragische Verson völlig abnungslos vom Untergange erfaßt wird. Alle feindseligen Plane, alle Tücken und Teufeleien sind ihr verborgen geblichen. So ift es mit Siegfrieds Tob im Nibelungenlied. Wo folch ein ahnungsloser Untergang stattfindet, gibt es natürlich keine tragischen Rämpfe im eigentlichen Sinne vor der plöklich hereinbrechenden Ratastrophe. Wenn ich daber das durch äußere Gegenmächte hervorgerufene Tragische als das Tragische des äußeren Rampfes bezeichnen werde, fo ift biefer Ausbruck mit Rückficht auf die bei weitem größere Mehrzahl der Källe gewählt. Das Tragische des abnung slos bereinbrechenden Unterganges ift, wiewohl jener Name nicht völlig pafit, bennoch ftillschweigend bazugurechnen. Ubrigens hat der Eindruck dieser Art des Tragischen seine besonderen Borzüge. All Die Entfaltungen und Steigerungen von Kraft freilich, die mit dem Aufund Niederwogen von Kämpfen verbunden sind, kommen bier nicht vor. Dafür aber ist der grelle Kontrast, in dem die Unbefangenheit, Sorglosigkeit, Beiterkeit des Belden zu den in geheimem immer drobender amwachsenden feindlichen Mächten steht, und die Plöglichkeit der Bernichtung von einer eigentümlichen und ftarken kunftlerischen Wirkung.

Doch alle diefe Unterschiede find von geringer Bedeutung im Bergleich mit ber Bauptgliederung in aufere und innere Gegen= m ä cht e. Schon ein flüchtiger Aberblick über die bekanntesten Tragodien läßt erkennen, daß es auch innere Gegenmächte gibt. In bem eigenen Ich des Helden können Mächte auftreten, die sich gegeneinander feindlich kehren und ihn innerlich zu Kall bringen. Natürlich darf nicht jede Leis benschaft sehon darum, weil sie den Belden tragisch verwickelt und fturzt, als innere Gegenmacht aufgefaßt werden. Cafar geht infolge feines über= ragenden, herrschaewaltigen Geiftes und seines Strebens nach Allein= berrschaft zugrunde; Egmont verfällt dem Tode infolge seiner leicht= blütigen Vertrauensseligkeit. Aber ce ware verkehrt, diese Richtungen des Gemütes als tragische Gegenmächte aufzufassen. Bielmehr bilden sie in dem tragischen Rampfe das positive Glied, den Angriffspunkt für die feindlichen Mächte. Bon inneren Gegenmächten wird nur dort die Rede sein können, wo die tragische Persönlichkeit gespalten ift, wo sieh in ihr ein feindlicher Gegenfat auftut. In der Tat ift das Innenleben der tragischen Verson häufig derart in zwei oder mehrere Seiten außeinander= geriffen, daß diese sich aneinander wund reiben, aneinander zerren, ein= ander unterwühlen und vergiften und so das gange Gelbst in Saltlofig= keit und Unfeligkeit fturgen. Da zu jeder der feindlichen Seiten basselbe

eine ungeteilte Ich gehört, so erleidet dieses das Schickfal der Selbstzerstörung. Dieser Selbstzerstörungsvorgang tritt in verschiedenen Formen auf: bald als Erstarrung und Berödung des Ich, bald als ein Sichwinden in seelischen Krämpfen; hier als moralischer, dort als rein psychologischer Zusammenbruch; das eine Mal als Zwiespalt auf den Höhen des Menschlichen, das andere Mal als ein unter wesentlicher Beteiligung des Niedrigen und Tierischen im Menschen sich vollziehender Kampf.

Ber fich etwa von den Shakespeareschen Gestalten Macbeth, Brutus, Hamlet, Richard ben 3weiten, von den Schillerschen Rarl Moor, Ballenftein, die Jungfrau von Orleans, von den Goethischen Clavigo, Taffo und insbesondere Kauft in ihren feelischen Bustanden vergegenwärtigt, ber blickt in Gemüter hinein, die von inneren Rampfen zerriffen find. Aus Grillparger brangen fich uns Medea, Jason, Cappho auf, aus Maler Müller und aus Bebbel die Geftalt Golos, aus Bagner Tannhäufer und Botan, aus Boron Barold, aus Ibien Stule, Rebeffa Beft, Baumeister Solnen, ber Bilbhauer Rubet, aus Gerhart Sauptmann Johannes Bockerat, der Glockengießer Beinrich, Gabriel Schilling, aus belle Grazics Drama "Der Schatten" Berner, aus hermann heffes Novelle "Klingford letter Sommer" der erpressionistische Maler Kling= for. Auch ohne eine Analyse anzustellen, bemerkt jeder, daß es sich in diefen Beispielen um innere Gegenmächte und Rämpfe verschiedenen Grades und verschiedener Art handelt. Es wird meine Aufgabe sein, auf die Unterschiede einzugeben, die sich in dieser Hinsicht ergeben. Zunächst indessen mussen einige Dunkte erledigt werden, die sich auf die inneren tragischen Rämpfe überhaupt beziehen.

# 2. Genauere Bestimmung der inneren tragischen Gegenmacht

Es ist flar: von inneren tragischen Gegenmächten kann nur dort die Rede sein, wo innerer Zusammenbruch stattfindet, wo sich das Selbst innerlich aufreibt, sich innerlich zugrunde richtet, oder wo doch die Gefahr inneren Berderbens droht. Do ch nicht an jedem inneren Zusammenbruch sinnere tragische Gegenmächte beteiligt. Die innere Bernichtung erfolgt häufig schon dadurch, daß der Mensch dem Ansturm der äußeren Geschicke nicht gewachsen ist. Julia bei Shakespeare, Gretchen bei Goethe, Hero bei Grillparzer, die geschändete Lucretia in Ovids Fasten werden innerlich vernichtet, ohne daß dabei innere Gegenmächte wirksam wären. Nur dort ist der seelische Zu-

sammenbruch auf innere tragische Gegenmächte zurückzuführen, wo er aus der Zerspaltung des Ich hervorgeht.

Bie der innere Zusammenbruch, so ist auch der Biderstreit der inneren der Gefühle von weiterem Umfange als die Wirksamkeit der inneren tragischen Gegenmächte. Nicht jeder Widerstreit von Gefühlen, nicht jeder innere Kampf, in den die tragische Person geworfen wird, ist so aufzufassen, als ob dabei innere tragische Gegenmächte im Spiele wären. Innerer Kampf kann ja auch dadurch entstehen, daß ein an sich unzerteiltes, festgefügtes, kraftvollzgesundes Ich durch außergewöhnlich seindselige Umstände in inneren Widerstreit geworfen wird. Nur wo der innere Kampf in der wesen haften Zerspaltung des Ich seine Ursache hat, darf von einer inneren tragischen Gegenmacht die Rede sein.

Nicht leicht kommt in einem Stück so viel innerer Widerstreit von Gefühlen vor wie in Corneilles Cid. Hier wird Don Rodrigo, als ihm fein Bater die Schmach erzählt, welche ibm Chimenens Bater gufuat. von der Pflicht der Ehre, die ihn zur Rache an Chimenens Bater treibt. und von dem Berlangen, die geliebte Chimene zu besitzen, als von zwei unverträglichen inneren Mächten gerriffen. Ebenfo wird Chimene, nachdem Don Rodrigo ihren Bater getotet, von der erbitterten Keindschaft. zu der sich in ihrer Bruft Ehre und Liebe erheben, gequält. Die Ehre gebietet ihr, den Tod Don Rodrigos, den sie doch zu lieben fortfährt, anzustreben. Und ähnlich steht es mit der Infantin: auch ihr Berg ift ein Schauplatz des Rampfes zwischen Ehre und Liebe. Und diese inneren Rämpfe bilden die Hauptsache des Dramas; unablässig legen die ge= nannten Versonen ihr Sin- und Bergezogenwerden in langen Erguffen dar. Tropdem darf man hier nicht von tragischen inneren Gegenmächten reden. Denn Liebe und Ehre gehören gur ungeteilten Substang jener Personen; es ift nur bie in aufergewöhnlichem Grabe konfliktvolle, unselige Lage, wodurch die beiden an sich keineswegs einander widerstreitenden Affekte in derfelben Person feindlich aneinandergeraten. Einheitlich geartete Naturen werden bier infolge besonders ungunftiger äußerer Gegenmächte in innere Rämpfe ge= worfen. Bon einem durch das Grundgefüge der Perfonlichkeit gehenden Riß, von einer gefahr= und widerspruchsvollen Zusammensehung ber Grundelemente der Perfonlichkeit ift hier nichts zu finden. Und fo darf man denn auch nicht fagen, daß sich hier die Perfonlichkeit in eine tra= gische Macht und Gegenmacht gespalten hatte. Dasselbe gilt von den inneren Rämpfen der Perfonen in Corneilles Horatius und Racines

Andromache. Auch die jammervolle Zerrüttung, in der Ernst hardt den als Narren sich gebärdenden Tantris in den beiden letzten Aften seines von reifer Kunst zeugenden Dramas auftreten läßt, stammt nicht aus einer an sich zerrissenen Wesensbeschaffenheit, sondern nur aus der auszgesucht unseligen Lage, in die ihn sein Schicksal hineingetrieben hat.

Es versteht sich von selbst, daß der aus dem Wesensinnern stam= mende Widerstreit nur dann tragisch wirkt, wenn er die Verson in innere Bernichtung bineinreifit oder ihr doch unmittelbar nabe bringt. Dies folgt aus bem über die allgemeinste Natur des Tragischen Gesagten. Bo ein Miberstreit zwar aus der Mesensbeschaffenheit der Verson folgt. aber nicht die Schärfe des Berberbenbringenden gewinnt, wird er nicht als tragisch empfunden. Dies gilt beispielsweise vom Biderstreit im Gemut Emilia Galottis. Im Baufe bes Pringen fühlt ihre reine, keusche Seele die beißen, verführerischen Regungen ber Sinnlichkeit als beunruhigenden Feind in sich aufsteigen. Bier kommt ohne Zweifel eine tiefgebende Spaltung bes Ich zum Vorschein; allein sie ist boch nur erft keimartig porbanden. Nur Ankänge von ihr nimmt Emilia in ihrer Seele mahr - Anfänge, von benen wir im Zweifel sind, ob fie ihrer Seele verderblich werden konnen. Der Dichter awar will die Sache fo angesehen wissen, daß der beginnende Widerstreit in ihrer Bruft die böchste Gefahr für ihre Unschuld bedeute; allein glaublich zu machen hat er dies nicht vermocht. Der unbefangene Lefer kann die finnlichen Reaungen, von denen Emilia fpricht, in Anbetracht des Charafters, wie ihn der Dichter dargestellt hat, nicht als so schwerwiegend beurteilen, daß er die Gefahr inneren Verderbens notwendig daran geknüpft seben mußte. So werden wir alfo auch hier von einer inneren tragischen Gegenmacht nicht reden dürfen.

Mit den gegenwärtigen Betrachtungen ist eine Zweiteilung des Tragischen gegeben. Um kurze Bezeichnungen zu haben, kann man das Tragische des äußeren und das des inneren Kampfes einander gegenüberstellen. Dabei ist natürlich der Ausdruck "innerer Rampf" nicht in dem Sinne sedes beliebigen Widerstreits, sondern in der zugeschärften Bedeutung zu nehmen, die soeben auseinandergesetzt wurde.

### 3. Besondere Fragen

Bir bringen uns zunächst zu Bewußtsein, daß der ausschließende Sinn, der dem Tragischen des äußeren Kampfes zukommt, dem Tragischen des inneren Kampfes nicht anhaftet. Im Tragischen des äußeren

Rampfes ift nur äußerer Rampf vorhanden, während das Tragische des inneren Rampfes in den meisten Källen zugleich äußere Rämpfe aufweist. Denn es ist natürlich, daß die inneren Bersvaltungen und Berrüttungen sich besonders beftig erst dann entwickeln, wenn feindliche äußere Berhältnisse - Armut, unglückliche Liebe, Mangel an Anerkennung, unpassende Lebenslage — Die in der Individualität liegenden gefährlichen Reime zu starker Entfaltung bringen. Und es ist weiter natür= lich, daß die Unklugheiten, Aberspanntheiten, die Kehlgriffe und Kreveltaten, beren sich bas von außen gereizte in sich uneinige Individuum schuldig macht, ihm neue Gegner erwecken und die schon vorhandenen feindseligen Verhältniffe verschärfen. So werden die inneren Gegenmächte in der Bruft Karl Moors durch den schurklichen Brief seines Bruders entfacht, und Samlets gefährliche Anlage wird durch das schamlose Chebündnis seiner Mutter und durch die Runde von der Ermordung seines Baters zu böser Entwicklung gebracht. Und nachdem einmal Karl Moor und Samlet auf diese Beise in scharfe innere Zwiespälte und Rämpfe geraten sind, werden sie hierdurch zu Handlungen geführt, die ihnen neue Keinde entsteben laffen.

Indeffen kann es doch auch Källe geben, in denen das Tragische des inneren Rampfes fich ohne bas Eingreifen aufferer Gegen= mächte entwickelt. Manche Naturen sind so unselig angelegt, daß sie, auch wenn die äußeren Verhältnisse durchaus günftig liegen, auch wenn bas Schickfal es gut mit ihnen meint, fich bennoch in innerer Zerrüttung abarbeiten. Naturen von der Art Rouffcaus, Byrons, Bolderlins, Beinrich Kleists, Grillparzers tragen ihre gefährliche Unlage in fo stark zur Entwicklung drängender Weise in sich, daß sie rein von innen ber, auch bei Erfüllung aller ihrer fich auf die äuffere Lebenslage beziehenden Bünsche sich in ihren Kämpfen und Leiden aufreiben. Schopenhauer ist zwar keine tragische Gestalt in vollem Sinne: von innerer Aufreibung kann bei ihm keine Rede sein. Doch aber bat er ohne Zweifel manche Stunden grauenvoller Verdüfterung, gefahrvollen inneren Rampfes erlebt, Stunden, die seinem Leben etwas von der Beihe des Tragischen geben. Tropdem findet man in seinem Lebensgange nur wenig von den feindlichen äußeren Mächten, von denen es klar wäre, daß sie an seiner schweren, feindseligen Lebensstimmung in entscheidender Weise Schuld trügen. In noch höherem Grade gilt dies von Nietzsche. Sein Innenleben entwickelte fich zu einer Tiefe der Berriffenheit, zu einer Barte der widereinander emporten Gegenfate, zu einer Graufamkeit des Sichfelbft= wehetuns, daß man sich nur sehwer eine Borstellung davon bilden kann. Und doch kann man kaum sagen, daß feindliche äußere Mächte ihn in diese Entwicklung hineingetrieben hätten.

Ubrigens auch wo an einem Tragischen des inneren Kampfes äußere Gegenmächte mitwirken, kann doch ber Dichter eine Art ber Darftellung wählen, die es als gerechtfertigt erscheinen läßt, von den äußeren Gegenmächten abzuseben. Besonders ist es die Lprif, die der Darstellung in Diefer Begiehung keine Bollständigkeit auferlegt. Überhaupt braucht ber Inrische Dichter, wenn er sein tragisches Leid ausströmen läfit, weder die äußeren noch die inneren Gegenmächte in mehr als nur unbestimmter. allgemeiner Weise zu bezeichnen: ja er kann sich binfichtlich der Berfunft feiner Leiden jeder Erwähnung enthalten. Go weist Bolberlin in der Ode "Die Beimat" nur gang unbestimmt auf die Liebe als leidbrin= gende Macht bin: aus welchen äußeren oder inneren feindlichen Mächten aber das beilige Leid, das fich mit feiner Liebe verknüpft, entsprungen fei, darüber fagt er nichts. Go ift es auch in feinem Gedichte "Griechenland": wir blicken in ein schmerzlich gespaltenes Gemüt binein, allein wir erfahren nicht, in welchem Berhältnis äußere und innere Gegen= mächte an bem Berbeiführen dieses Buftandes beteiligt waren. Dasselbe gilt von "Hyperions Schicksalslied". Eine ähnliche unbestimmte Ahnung tragischen Geschickes weht uns aus manchen Gedichten Lenaus an: aus bem Gedicht "Der schwere Abend", aus dem, welches mit der Zeile "Ach warft du mein, es war' ein schönes Leben!" beginnt. Mit diefer Unbestimmtheit foll kein tadelnswerter Mangel der Lyrik bezeichnet sein. Die Prif ift in betontem Sinne eine Runft des Gefühls, eine Runft, bie, im Gegenfat zu der Gegenftändlichkeit der Borftellungen, durch das Gefühl als solches wesensbestimmt ist. Es ist der Lyrik daher nicht angemessen, den ursachlichen Zusammenhängen der Gefühle genau nachzugeben. Immerhin braucht die Unbestimmtheit nicht überall so groß zu sein wie in den vorhin angeführten Beispielen. In seinen beiden Ge= bichten "Der Bann" und "Incubus" beispielsweise führt Grillparzer Die Tragif seines Lebens auf bestimmte innere Gegenmächte zuruck: bort auf den "wilden Damon Phantafie", hier auf den "finfteren Geift", den er "Unfried" nennt. Und in seinem Gedicht "Jugenderinnerungen im Grünen" treten und neben ben Teinden der eigenen Bruft auch äußere Gegenmächte - Die allzu harte Selbständigkeit seiner Geliebten und der robe Stumpffinn der Belt - in verhältnismäßig bestimmter Beise entgegen. Bon erschütternd greller Tragit sind manche von Beines LagarusGedichten. Zuweilen deutet er seinen leiblichen Jammer und andere feindselige Verhältnisse als äußere Ursachen seiner höhnenden Verzweifslung an; in anderen Gedichten dagegen macht er von dem Rechte des Lyrifers Gebrauch, das Unglücksgefühl ohne alle Andeutung von Urssachen hinauszuklagen. Zedenfalls ist die Bestimmtheit, dis zu der es die Lyrik im Bezeichnen der Ursachen des tragischen Leides zu bringen vermag, noch unbestimmt genug im Vergleich zu der Genausgkeit, die wir in dieser Beziehung von Orama und Spos, als den beiden auf urssachliche Verknüpfung angelegten Zweigen der Dichtkunst, fordern. Es bestätigt sich hier eben das, was schon oben (S. 19 f.) ausgesprochen wurde: daß die Lyrik gemäß ihrem Wesen das Tragische nicht zu voller Entwicklung bringen könne.

In der Tonkunst natürlich sind — abgesehen von der Programmmusik — die äußeren tragischen Mächte noch weit weniger darstellbar
als in der Lyrik. In den bildenden Künsten dagegen lassen sich diese
ohne Schwierigkeit darstellen. Der kreuztragende Heiland kann von den
hartherzigen Juden umgeben sein. Überhaupt kann neben dem tragisch
Besiegten der Sieger mit in die Gruppe aufgenommen werden. Dagegen
vermag die Tonkunst, wie die Lyrik, innere tragische Gegenmächte
ganz wohl auszudrücken. In den Tönen kann sich ein unselig zerrissenes
Gemüt ohne prinzipielle Schwierigkeit zum Ausdruck bringen. Für den
Maler und Bildhauer dagegen ist es eine schwierige Aufgabe, aus Ges
sichtszügen und Haltung seines tragischen Helden innere Zerspaltenheit
bervorblicken zu lassen.

In den Theorien des Tragischen ist sehr viel — und mit Recht — von Kampf, Konflikt, Kollision und dergleichen die Rede; doch leiden die Darstellungen meistens an dem Mangel allzu großer Allgemeinheit. Es werden die Mächte, gegen die sich der Kampf der tragischen Person richtet, in der Regel viel zu wenig eingehend behandelt; besonders pflegen die Unterschiede, die sich an diesen Mächten als entscheidend für die Ausgestaltung des Tragischen und für die Eigentümlichkeit des tragischen Eindrucks hervortun, vernachlässigt zu werden. Besonders die Zerrissenheit der tragischen Person findet gewöhnlich nicht die gebührende Bürzbigung. Und doch gibt gerade die innere Gespaltenheit dem Tragischen des inneren Kampfes seine hohe Bedeutung. Bo sich gegen die tragischen Person nicht nur widrige Verhältnisse und verderbensinnende Menschen kehren, sondern auch ein Teil ihres eigenen Selbst empört, dort ist das Tragische offendar in der schneidendsten Form vorhanden. Gehört

Gegenfat und Rampf jum Tragischen, fo ift biefe Seite feiner Natur im Tragischen bes inneren Rampfes gang besonders entwickelt. Selbit ein Teil des eigenen Ich hat sich bier auf die Seite der verderbenbringenden Keinde geschlagen. Der Rampf zwischen Macht und Gegenmacht hat fich hier gugleich in die eigene Bruft des Belden geworfen. In diefer Berausgebeitung schärffter Berriffenbeit und innerlichfter Aufgewühlt= beit des tragischen Bodens, in diefer Bertiefung und Berfeinerung des tragischen Unglücks besiet das Tragische des inneren Rampfes einen wichtigen Vorzug vor dem der anderen Art. Hiermit hängt auch zusammen, daß das Tragische des inneren Rampfes grundsäklich psinchologisch interessanter ist. Denn die widerspruchsvolle Berwickeltheit, die qualvolle Tiefe der menschlichen Natur, die Kraft des Ich, sich in Gegenfäße außeinanderzureißen und doch dabei dasselbe Ich zu bleiben, kann im Tragischen des inneren Rampfes weit mehr berausgestaltet werden. Doch wird das Tragische des äußeren Kampfes dadurch nicht ctwa zu einer minderwertigen Art berabgefest. Gerade die Stärke, Un= gebrochenheit, Gangheit der Individualität aibt dem tragischen Kampf eine Größe und Bucht, wie sie bem Tragischen iener zerriffeneren Art nicht beiwohnt. Der Beld bleibt, wie wild auch die Rämpfe gegen ibn entfesselt sein mogen, als starkes, sich selbst einheitlich bejahendes, sich selbst treu bleibendes Individuum bestehen. Diese Größe des Mensch= lichen vermag das Tragische des inneren Rampfes naturgemäß nicht zur Darftellung zu bringen. Das Tragische des inneren Rampfes ift, wie schon ein flüchtiger Aberblick über die Geschichte der Tragodie lehrt, in der griechischen Tragodie nur in febr geringem Maße zu finden. Erst die neuere Tragodie vertieft sich derart in die Innerlichkeit des Menschen, daß der tragische Zwiespalt mit Borliebe in die Seele des Belben verleat wird.

Bohl nirgends findet sich das Tragische so einseitig auf das Tragische des inneren Kampfes eingeschränkt wie bei Bahnsen. Seine ganze Philosophie ist eine hohnlachende Berherrlichung des absoluten Selbstwiderspruchs. Die Belt ist ein in seinem Kerne ewig selbstentzweiter Bille ohne Bersöhnung und Ausgleichung. Alle Bersöhnung ist Schein und Trug. So ist es denn kein Bunder, daß ihm das Tragische eine hochwillkommene Erscheinung ist. In dem Tragischen kommt, so glaubt er, die grundwesentliche Selbstentzweiung des Beltwillens zu offenbarer Erscheinung. Der tragische Mensch ist ihm der in seinem Bollen, in seiner sittlichen Substanz versöhnungslos zerrissen Mensch. Das ents

scheidende Kennzeichen des Tragischen ist "die absolute Unverträglichkeit des Gewollten mit sich selber". Zwei sich widersprechende Motive zerren an dem tragischen Menschen zugleich und in gleicher Kraft als unbedingt perbindliche Korderungen. Er wird zwischen unvereinbaren Pflichten bin und ber geworfen. "Treue steht wider Treue", und nicht einmal im Duietismus findet das Gewissen Rettung. Er bandle, wie er wolle: im Unrecht ift er immer. Babnsen kann Die Berspaltenbeit des tragischen Individuums mit nicht genug ftarken Worten jum Ausdruck bringen. Mitten durch die Welt zieht ein Riff; von der Burgel an ist die Welt tragisch geartet. Diese tragische Anlage ber Welt, Diese abgrundtiefe Weltnegativität kommt in dem tragisch selbstentzweiten Menschen am sichtbarften und grellften zum Ausdruck. Bahnsen hat für folche traaische Zerwühlungen ein erbarmungslos scharfes Auge. Man sieht: er schränkt das Tragische nicht mur auf das Tragische des inneren Kampfes ein, sondern er geht in der Verfürung des Umfanges des Tragischen weiter: es fällt ihm mit einer bestimmten Art des Tragischen des inneren Rampfes zusammen. Ich könnte diese Art als das Tragische der moralischen Antinomie bezeichnen. Es wird später (im fünfzehnten Abschnitt) hiervon als von einer wichtigen Korm des Tragischen die Rede fein. Ohne Zweifel hat Bahnfen biefe Korm des Tragischen — freilich in dem Glauben, in ihr bestehe das Tragische überhaupt — mit Wucht und Tiefblick zur Darstellung gebracht.1

Auch an Solger kann hier erinnert werden. Für ihn besteht das Tragische darin, daß die menschliche Natur durch innere Wider= sprüche unfähig sei, die Idee darzustellen; daß der Mensch als erscheinendes Wesen zu unwereinbaren Widersprüchen verdammt sei. Doch wendet Solger seine Theorie bei weitem nicht so stark ins Pessinistische. Das Untergehen der Idee ist zugleich ihr Triumph. Nicht harte Trostslosigkeit, wie bei Bahnsen, sondern die sanstere Trauer der Melancholie liegt über den Ausführungen Solgers.

4. Besondere Gestaltungen des Tragischen des äußeren Rampfes.

überblicken wir die besonderen Gestaltungen des Tra= gischen des äußeren Kampfes, so kommt ihnen nach allem

2 Solger, Borlefungen über Afthetif, S. 96 f., 316.

<sup>1</sup> Julius Bahnsen, Das Tragische als Weltgeset und ber humor als ästhetische Gestalt bes Metaphysischen, S. 26, 45, 50 f., 62, 86.

Gesagten das Gemeinsame zu, daß es sich in ihnen um ungespalstene, mit sich einige Individuen handelt. Innere Kämpfe können zwar auch hier stattfinden; aber sie dürfen nicht von der Schärfe sein, daß das Individuum in zwei einander bekämpfende Teile zerrissen und hierdurch in den Untergang gestürzt oder diesem doch entgegengeführt würde. Aus den mannigfaltigen Gestaltungen heben sich zwei als besonders charakteristisch hervor: erstlich die Seelen, die ungeteilt im Reinen und Guten leben, und zweitens die ungeteilt der Selbstsucht, dem Wösen binaegebenen Charaktere.

Es gibt hohe, eble Naturen, die trot Bedrangnis und Berfolgung, trok Sohn und Schmach sich die flare Reinheit ihrer Seele bewahren, und die auch bann, wenn sie ein feindliches Schickfal in den Untergang reifit, fich felbst treu bleiben und den wertvollen Gehalt, dem ihr Leben gegolten hat, auch noch angesichts des Todes festhalten. Mag auch Trauer und Gram ihre Seele überschatten, mögen sie auch innerlich zusammenbrechen, so bleiben sie doch in ihrem Kühlen und Glauben un= entwurzelt fteben. Und follten fie felbit Stunden haben, wo fie an dem Beltlauf und dem Guten und an sich felber irre werden, so geht doch ihr Glaube an das Echte und seinen Wert sieareich hervor und bewahrt fie por Selbstverluft. Unter den tragischen Gestalten, die ungeteilt in der Gediegenheit des Guten leben, ftrablt keine so wie Antigone bervor. Wo fie, dem barten Gebote Rreons zuwiderhandelnd, den Bruder zu bestatten eilt, wo sie vor Kreon ihre Tat bekennt, wo sie vom Leben Abschied nimmt und ihrem Grabgemache zuschreitet, überall bleibt das leis denschaftliche Kesthalten an dem ewigen Rechte der Mittelpunkt ihres Wesens. Damit ersichtlich werde, welch vielgestaltige Menge von Charakteren hierher gebort, greife ich noch einige Beispiele beraus. Iphigenie in Aulis bei Euripides und Nacine, Sippolytos bei denfelben beiden Dich= tern, der in reinem Menschentum mild strahlende Tscharudatta in Mriccha= fatifa; der Raufmann von Benedig, Graf Glofter, Edgar, Rent im Lear, ber Herzog Glofter in bem zweiten Teil von Beinrich dem Sechften: bei Schiller Tell und Mar Piccolomini, der bei allem Widerstreit zwis schen Pflicht, Liebe, Freundschaft auch nicht vorübergehend von dem Wege der Pflicht abweicht; Genoveva bei Mahler Müller und Hebbel, Brand bei Ibsen; auch Thusnelba in Halms Fechter von Ravenna, Arria in Bilbrandts Tragodie, Anzengrubers Pfarrer von Kirchfeld, der seinen evangelischen Glauben in gefahrvollster Lage öffentlich bekennende und ihm in Not und Elend treu bleibende Chriftoph Rott in Schönherrs Glaube und Heimat, Vittoria Accorombona in Tiecks Roman, Balder in Henses Kindern der Welt, Risler in dem Romane Alphonse Dausdets — sie alle sind Beispiele für das Tragische des ungeteilten sittslichen Gemüts.

Nächstverwandt sind solche tragische Gestalten, die, ungeteilt und schuldlos wie jene, doch kein so klares sittliches Bewuftsein haben, daß man von ihnen sagen konnte, daß sie im Guten leben. Es find Da= turen, deren Fühlen und Wollen überwiegend durch Triebe und Neigungen, Begierden und Affekte bestimmt ift, für die sonach sittliche Borfage und Grundfage, ein Entfagen und Unterdrücken aus moralischen Gründen kaum noch vorhanden sind; Naturen alfo, beren Innenleben überwiegend etwas unmittelbar Gefühlsmäßiges, etwas unbefangen Naturartiges bat; Naturen, die unterhalb von Gut und Bose - diese Borte in strengstem Sinne genommen - steben. Ich denke dabei an tragische Personen wie Ophelia, Julia, Romco bei Shakespeare, an die beiden Liebenden in Rellers Romeo und Julia auf dem Dorfe, an Egmont und Klärchen bei Goethe. Hier überall vollzieht sich das tragische Schickfal an Menschen, die fich naturartig ausleben und babei weber in Spaltung noch Schuld verfallen. Nach meiner überzeugung nämlich find auch Romeo und Julia bei Shakespeare wie bei Reller, auch Goethes Egmont und Rlärchen, wenn man auf den Sinn der Dichtungen ein= geht, als frei von Schuld zu erachten. Der folgende Abschnitt wird bas Problem der tragischen Schuld behandeln.

Das volle Gegenteil zu dem Tragischen des ungeteilten sittlichen Gemütes bildet das Tragische des ungeteilten sittlichen Gemütes bildet das Tragische des ungeteilten schuld vollen Gemütes. Her handelt es sich vorzugsweise um jene harten, ehernen Naturen, die darin aufgehen, ihre gewalttätigen, verletzenden Eigenschaften auszuleben, die kein Gesetz kennen als ihr starkes, eigensüchtiges, um fremdes Wohl unbekümmertes, auf Herrschen und Untervücken angelegtes Ich. Mögen sie noch so viel Wehe zusügen, noch so tief in Schuld und Missetat verstrickt werden: sie bleiben ihren selbstssüchtigen Leidenschaften getreu; ohne Anwandlung von Schwäche, ohne Beunruhigung durch Gewissensbisse vollziehen sie, wozu ihr entfesseltes, sinsteres Ich sie treibt. Freveln gilt ihnen als Ausdruck ihrer ungewöhnslichen, harten, elementaren Natur. So ist denn auch ihr Sündigen stets in großem Stil gehalten. Auch angesichts des Unterganges sind sie so surch das Gefühl ihrer gewaltigen Individualität, gehen sie in den Tod.

Das Verhalten angesichts des Todes ist die eigentliche Probe dafür, ob ein Charafter bierber gebore. Entwickelt lich die Tragif nicht bis gur Schärfe bes Unterganges, biegt fie porber um, fo bleibt ber 3weifel, ob das Bevorsteben des Todes die tragische Verson nicht am Ende doch in Schmäche, Reue, Gemissensanaft, moralische Reinfaung ober Berzweiflung geführt haben wurde. Es gibt wohl kein Drama, das eine fo reiche Kundgrube für tragische Charaftere diefer Art ware, wie Shakespeares Heinrich der Sechste im zweiten und dritten Teile. Die Königin Margareta, die Bergoge Pork und Suffolk, der Rardinal von Binchefter, Graf Barwick, Lord Clifford — fie alle find Prachtstücke von clementaren, im Freveln eine unerschrockene Natur ungebrochen auswirkenden Individualitäten. Berkörperungen des Niekschischen Ideals vom gefunden, wohlgeratenen, raubtierartigen Menschen. Belebrend ift es, wie Bergog Nork und Königin Margareta - lettere besonders in Richard dem Dritten — fich in ihrem bochften Leid verhalten. Sie schleudern die grimmigsten Flüche gegen die Missetaten, durch die ihre Feinde ihnen Webe zugefügt; dagegen kommt es ihnen nicht in den Sinn, ihrer eigenen Missetgten zu gedenken und reuevoll sich selber zu fluchen. Sich selbst mit moralischem Maßstab zu betrachten, liegt ihnen fern. Auch Richard Glofter gehört hierher, soweit er in Beinrich dem Sechsten vorkommt. Als Richard der Dritte dagegen gehört er nicht mehr völlig zu ben ungeteilten Frevlern; benn vor seinem Ende erwacht das Gewiffen und rüttelt mit zerftörender But an den Grundfesten seiner teuflischen Natur, Bervorragende Beispiele bietet Shakespeare auch in den beiden entarteten Töchtern Lears, in dem Herzog Cornwall und in Edmund, bem Baffardsohne Glofters, bar. Auch an bas Nibelungenlied kann bier erinnert werden. Besonders Hagen und Kriemhild zeichnen sich durch ibren alle Schuld und Greuel rubig und kalt auf fich nehmenden, un= gebrochenen Willen aus. Allerdings ift bier bei aller Schuldbeladenbeit eine sittliche Berechtigung vorhanden, wie sie bei jenen Shakespeareschen Geftalten nicht zu finden ift. Sodann aber muß der antiken Tragodie mit Nachdruck gedacht werden. Man stelle sich Steokles in des Aschplos Sieben gegen Theben vor: er stürmt in den Bruderkampf, gejagt von dem brennenden Vaterfluch, doch ohne jene "brütende, die Tatkraft schwächende, mutgebrochene Seelenstimmung", die man Schuldbewußt= sein nennt. 1 Und Ahnliches gilt von seiner Alytämmestra.

<sup>1</sup> J. L. Alein, Geschichte bes griechischen und römischen Dramas, Bb. 1, S. 222 f. Der Verfasser ift ein Meister in bem Schilbern und Erzeugen jener feierlich bufteren,

Doch auch noch andere Charaktere gehören zu dem Tragischen bes ungeteilten schuldvollen Gemütes. Bisber hatte ich solche Källe vor Augen. in denen das schuldvolle Verhalten mit elementarer Bucht aus einer groß und stols angelegten Natur bervorbricht. Doch kann es auch so fein, daß das schuldvolle Verhalten lediglich aus Schwäche, aus Widerstandsunfähigkeit hervorgeht und sich dennoch ein ungeteiltes Stehen in der Sunde entwickelt. Das Berg wird durch den Reig der Sunde fo vergiftet, daß die Regungen des Gewiffens verstummen. Don Jose in Mérimées Carmen fann uns dafür als Beisviel bienen. Er ift ein auter. braver Burich, unverdorben, aber schwach, gegen Berführungen wider= standslos. Da bricht in fein Berg eine übermächtige, wilde Leidenschaft ein, die Liebe, gewürzt vom Reiz der Gunde, vom Taumel zugellofer Sinnlichkeit. So wird er zum Aberschreiten aller Ordnungen und Schranken gebracht, er gerät auf die Bahn gewissensstumpfen Berbrechertums. Und als fich fein Schickfal vollendet, geht er gleichgültig, fühl, als galte es eine Nebenfachlichkeit, dem Tode entgegen. Wieder anders ift es bei Carmen felbft. Elementare Natur ift ihr mit jenen Shakespeareschen Berbrechern gemeinfam. Allein bei ihr ift ber unwiderstehliche Drang nicht auf Berrschaft oder Rache gerichtet, sondern auf das völlig ungebundene, vom Reig der Freiheit gesteigerte Genieffen der Liebe. Sie ift eine unbefangene Teufelin; von moralischen Regungen ist sie ganglich unberührt. Auch sie geht in den Tod, als handle es sich um eine Kleinigkeit. Nebenbei bemerkt: das Große an ihr ift ihr un= bedingter Freiheitsdrang; Liebe und Freiheit ift ihre hochste Lebens= steigerung; diese will sie auskoften. Etwas Abnliches ift von Don Juan bei Grabbe und Mogart zu fagen. Auch des Effeintes in hunsmans Roman gehört hierher. Go verwickelt bis ins Feinste hinein auch fein Besen ist, so geht es doch in verfaulter Verversität, in sinnlich-geistiger Selbstbefudelung restlos auf.

Durch das Tragische des ungeteilten schuldvollen Gemütes sind wir mit der Tragik, die dem Verbrechen anhaftet, in nahe Berührung gestommen. Über das Tragische der Verbrechens wird später — im neunsten Abschnitt — im Zusammenhange zu sprechen sein. Dort werden auch Eigentümlichkeiten dieser Art des Tragischen zur Sprache kommen, die dem Gedankengange gemäß bei den hier angeführten Beispielen noch unberücksichtigt bleiben mußten. Denn hier hat uns an den tras

glühend männlichen, übermenschlich leidenschaftlichen Stimmungen, die den Untersgrund der Schöpfungen des Afchplos bilben.

gischen Berbrechern nur die eine Frage interessiert, ob sie ungeteilt ber Schuld hingegebene Naturen sind.

Das Tragische bes ungeteilten sittlichen und das des ungeteilten schuldvollen Gemütes sind zwei außerste Endalieder, zwischen denen zahlreiche Källe weniger ausgesprochenen Gepräges liegen. Bei einer Menge tragischer Charaftere steht die Sache so, daß, obwohl ihnen bas Merkmal der Ungespaltenheit gerade so wie jenen zukommt, doch weder von schuldloser Reinheit des Gemütes, noch auch von einer Herrschaft des Gemeinen und Bosen in der Seele gesprochen werden darf. Sobes und Niedriges ist in verschiedenen Berbältnissen gemischt, ohne daß doch die Individualität außeinandergeriffen wäre. Achilles, Agamem= non, die Homerischen Helben überhaupt stellen eine solche Mischung dar, und doch sind sie ungeteilte Menschen; innerlich kampflos nehmen fie ihr Leid auf fich. Besonders interessant sind solche Källe, in benen sich die tragische Verson vom Standpunkte des Dichters und Lesers aus einer Schuld teilhaft macht, felbit aber von diefer Schuld kein Bewufitfein bat, sondern ihr schuldvolles Tun als selbstverständlichen und berechtigten Ausfluß ihrer Individualität betrachtet. Solche unschuldig schuldige Gestalten findet man häufig in den tragischen Dichtungen. Bero bei Grillvarzer fündigt, indem fie fich Leandern hingibt, wider die Pflicht der Reuschheit, Die ihr als Priefterin auferlegt ift; allein diefe ihre Liebe quillt mit so einfach gebietender, zweifelsfreier Entschiedenheit aus ihrer Natur, daß ihr biefe Pflichtverletzung nicht als Schuld auf Die Seele fällt. Abnlich ift es bei Rabel, ber Judin von Toledo. Daß sie den verheirateten König in ihr Liebesnet gieht, ift ohne Frage unrecht. Allein ihr Besen geht so restlos in übermütigem, törichtem, reizendem Spiel, in schmeichelnder, begehrender, kecker Sinnlichkeit auf, daß fie ihr Berhalten nicht als Unrecht fühlt. Ober um einen gang anderen Dichter beranzuziehen: Hernani bei Victor Bugo erweift fich feinem Gastfreunde gegenüber als undankbar und verräterisch, indem er ihm in deffen Saufe feine Braut abspenftig macht. Doch gilt ihm dies nicht als Frevel; benn er kennt nur feine Liebe ju Donna Gol, er ift berart mit dieser seiner Liebe identisch, daß ihm alles, was er um seiner Liebe willen unternimmt, als in der Ordnung erscheint. Etwas Abuliches gilt von Donna Sol und ihrem Oheim. Ober man denke an Scotts Waverlen: der edle, durch seine aufopfernde Liebe und Treue sogar rührende Häuptling Fergus Mac Ivor gehört hierher. Er schließt sich dem Aufstande gegen den König an; allein seine feurige, kubne, ebrgeizige, von

föniglichem Selbstbewußtsein erfüllte Natur läßt es nicht zu, daß er hierin eine Verirrung sähe. So geht er denn auch reuelos, an seiner Individualität wie selbstverständlich festhaltend, in den Tod.

# 5. Besondere Gestaltungen des Tragischen des inneren Rampfes

Auch wenn wir bas Tragifche bes inneren Rampfes in feinen Geftaltungen überblicken, ift für die Einteilung die Frage, ob Schulb vorliege oder nicht, von entscheidender Bedeutung. In vielen Källen ift augenscheinlich ber innere Zwiespalt berart, daß dem reineren Teile des Selbst wilde Begierden, bofe Leidenschaften entgegentreten und es zu schuldvollem Sturze bringen. Der innere Rampf ift ein Kampf zwischen den guten und bosen, den lichten und finsteren Mächten in der Seele. Die Berrüttung, in welche die tragische Verson fällt, ift bier fonach sittlicher Art: sittliche Berwilderung, Berkebrung, Berhärtung. Sier= bei kann ber edle Teil bes Selbst bis jum Schluff fühlbaren Bider= stand entgegensetzen oder doch dem Individuum Unruhe und Angst bereiten und hierdurch bartun, daß er noch nicht völlig unterdrückt ist. Ober es kann der innere Rampf nach fürzerem oder längerem Berlaufe mit der völligen Unterdrückung des befferen Gelbft enden. Dann ist aus dem innerlich fämpfenden Menschen ein verhärteter Frevler aeworden.

Sehr oft findet sich das Tragische des schuldvollen in= neren Rampfes bei Schiller. Rarl Moor, Ficsco, Ballenftein, bie Junafran von Orleans sind sprechende Beispiele. Besonders in ihren Selbstaesprächen läßt und Schiller in das schuldvoll zerriffene Gemüt feiner Belben blicken. Man bente an Riescos Erguffe jum Schlug bes zweiten und zu Beginn des dritten Aftes, an die beiden Gelbstbetrachtungen Wallenfteins "Bar's möglich?" und "Zeigt einen Weg mir an aus diesem Drang!", an das Gelbstgespräch der Jungfrau "Die Waffen ruhn, des Krieges Stürme schweigen". Shakespeare hat zwei bervorragende Beispiele für diese Art des Tragischen geliefert: Macbeth und Antonius in dem Cleopatra-Drama. Das erste Beispiel zeigt, wie der Rampf zwischen dem Gewissen und dem Damon des eigenen Inneren in völlige Verftocktheit der Bergens auslaufen kann. Etwas Abnliches gilt vom Bergog Theodor von Gothland bei Grabbe und von Golo bei Bebbel: urfprünglich boch= und reinfühlende Menschen werden dort durch die Miedertracht eines feindselig gefunten Schurken, bier durch die

Macht der Sinnlichkeit und mit Hilfe einer sich mit intellektueller Luft in bas Boje vergrübelnden Diglektik in kaum zu übertreffende Ungeheuer umgewandelt. Auch Calberon bietet Beisviele für bas Tragische biefer Art: Uluffes in dem Drama "Uber allen Zauber Liebe" wird burch die fuß erschlaffende Liebe zu Circe um seine kriegerische Tatkraft ge= bracht: und Envrianus im Bundertätigen Magus wird durch die bamonische Macht ber Sinnlichkeit aus der einfamen Sobe des Forschens über göttliche Dinge berabgeriffen und in Gunde und Greuel gefturzt; freis lich beide nicht in endaultiger Beise; das Gute siegt doch schließlich. Auch Aleneas im vierten Buch von Virgils Aleneide gehört hierher: burch bas Schwelgen in den Armen der Dido wird er feinem geschichtlichen, gottgewollten Berufe untreu. Freilich kommt ber innere Rampf in Aleneas infolge des tranfgendenten Eingreifens ber Götter in feine Seele nicht zu rechter Entwicklung. Aus der naturalistischen Literatur kann Therese Raguin von Bola als Beisviel bienen. Dieses Drama ist eine ausgesprochene Tragodie ber Schuld und bes Gewissens. Wie ber Reiz ber Sunde zwei ursprünglich keineswegs schlechte Menschen berauscht und bann bas Gewiffen fie peiniat, tritt bier in grellen Bilbern entgegen. Sobann ift d'Annungio bier zu nennen. Er liebt in seinen Romanen edle, künstle= rische, vornehm gestimmte Naturen zu schildern, in denen der Dämon der Wollust in ungeheuerlicher Beise anwächst und sie immer tiefer in stinkende Verseuchung bineinreifit. So ist es bei den männlichen Sauptpersonen in den Romanen "Der Unschuldige" und "Lust". Bor allem aber erlebt Georg Aurispa, der Held in dem Roman "Triumph des Todes", Rämpfe qualendster Art zwischen seinen boben fünstlerischen Stimmungen und philosophischen Gedanken auf der einen und feiner ungeheuren, unerschöpfbaren, wie ein ausfüllender Lebenszweck auftretenben Wollustgier auf der anderen Seite. Ebenso ift Dorian Gren in dem Roman von Oskar Wilde hier zu nennen: ein auf übermoralisch-künst= lerische Lebenshaltung gerichteter edelbegabter Mensch sinkt unter unabläffigen Gewiffensqualen bis zur vollendeten, in Opiumschenken des Londoner Matrosenviertels endigenden Lasterhaftigkeit berab. Auch an die Hauptperson in Tolftois Lebendem Leichnam mag erinnert werden. Hanns Johft hat, nicht ohne Erfolg, versucht, in seinem Drama "Der Einfame" Grabbes Sinken und Untergeben als Auswirkung bes Zwiespaltes zwischen dem Hochstrebenden und dem Biehischen in seiner wild-genialen Natur barzustellen.

So klar es nun auch ist, daß in diesen und höchst zahlreichen anderen

Källen der tragische innere Rampf durch schuldvolle Begierden und Leis denschaften entsteht, so läft sich doch der innere Zwiespalt anderer traaischer Gestalten nicht oder weniastens nicht völlig unter den Gesichts= punkt von Moral und Schuld rücken. Es gibt innere tragische Rampfe, denen gegenüber wir nur werden fagen konnen: hier liegt ein Menfch = liches von einfeitiger, unfeliger Art vor. hiermit foll gesaat sein: ware die tragische Verson ein geistig gefünderer, abgerunde= terer, mehr in gleichmäßiger und allseitiger Beise angelegter und ent= wickelter Mensch, ein Mensch, beffen verschiedene Seiten und Rräfte in folchem Berhältniffe zueinander stünden, daß fie fich wechselseitig forberten und erganzten, fo kame es zu keinem tragischen inneren Bwies spalt. Dieser fammt also nicht aus sittlicher Berschuldung, sondern aus der notwendigen Entwicklung einer unglücklichen, gefährlichen Anlage. Es liegt ein Charafter vor, in dem die menschliche Natur als aus ihrem Gleichgewichte gerückt, als eine Berbindung von Berkummerung und Abersteigerung, von Zuwenig und Zuviel erscheint. Es handelt sich sonach um eine menschliche Einseitigkeit, die in ihren höheren Graden als menschliche Verzerrung und Entartung auftreten kann. Doch darf man nicht vergeffen, daß folche Einseitigkeiten auf der anderen Seite oft gerade den gunftigsten Boden für die Entfaltung eigenartiger menschlicher Größe und Tiefe bilden, und daß viele besonders anziehende menschliche Werte und Leistungen überhaupt gar nicht zustande kämen, wenn die menschliche Natur sich überall in gefunden, harmonischen und glücklichen Menschen auslebte. So steht also bem Tragischen des schuldvollen 3wiespaltes das der zwiespältigen Einseitigkeit, der zwie= spältigen Unfeligfeit gegenüber.

Hamlet und Faust mögen vorzugsweise als Beispiele dienen. Hamlet hat auf der einen Seite ein überaus erregbares, feines und tapferes sittliches Gefühl. Die Hochzeit seiner Mutter, noch viel mehr die Kunde von der Ermordung seines Baters bringen ihn in sittlichen Aufruhr. Er fühlt es als heiligste Pflicht, den Mörder seines Baters zu entlarven und zu bestrafen. Auf der anderen Seite aber leidet er an Entschlußslosiseit, an einem kranken Willen. Diese Willenserschlaffung ist die innere Gegennacht, die ihn zu kesten und zweckmäßigen Schritten, durch die er der Erfüllung seiner Nachepflicht näher käme, nicht gelangen läßt, auf diese Beise sein scharfes Pflichtbewußtsein empfindlich verletzt und ihn zu heftigem Wüten gegen sich selbst bringt. Sein affektvoll emporstürmendes Pflichtgefühl und sein schwacher, in sich zusammensinkender

Wille liegen in furchtbarem Kampfe. Die Erkrankung seines Willens hängt nun weiter mit anderen grellen Gleichgewichtsstörungen seines Wesens zusammen: mit der Unausgeglichenheit zwischen geistesabwesender Träumerei und scharfem Wirklichkeitsssinne, mit dem Übermaß an reizdarer, pessimistisch masender Phantasie, mit seinen gefährlich weichen, schwernehmenden Semüte. Es wäre töricht, Hamlet für diese Seiten seines Wesens moralisch verantwortlich zu machen. Die Tragik Hamlets folgt sonach aus der unseligen Anlage seines Geistes, keineswegs aber darf sie tiefsten Grundes auf eine Verschuldung zurückgeführt werden. An Abolf in dem gleichnamigen Roman Benjamin Constants, an Lelia in dem gleichnamigen Roman von Georges Sand, an Rudolf dem Zweiten und Libussa dei Grillparzer, an Niels Lyhne bei Jacobsen, an Paul Lange in Björnsons Drama könnte etwas Ühnliches darzgelegt werden.

Ober man benfe an Kauft. Goethe schildert ihn als einen Menschen mit zwei Seelen. Die eine ftrebt dem Schrankenlosen, dem Unendlichen zu; sie will durch magische Vereinigung mit der Natur, mit dem All= Leben sich zum Unendlichen erweitern, das Glüben des Weltherzens in sich erfahren. Die andere Seele halt fich "in berber Liebesluft" an ber Belt "mit klammernden Organen" fest, sie will die Lust des Irdischen und Endlichen ausschöpfen, sie will der Lebensintensität als solcher in gesteigertstem Mage inne werden. Besonders in der Gretchentragodie tritt dieser Zwiespalt in Kausts Innerem bervor; den allerstärksten Ausdruck aber gewinnt er in der Szene "Wald und Soble". Freilich erwächst aus ber bem Sinnlichen zugewandten Gegenmacht schwere Schuld: Fauft reißt Gretchen in Jammer und Schmach. Und doch wird man diese Gegen= macht nicht schon an sich als frevlerisch bezeichnen durfen. Der angedeutete Zwiespalt stammt aus dem innersten Gefüge von Kaufts Datur. Irdisches und Göttliches, Endliches und Aberendliches, Beschränkung und Streben ins Schrankenlose ift in Kauft nicht zu friedlicher, alucklicher Wechselerganzung, sondern derart angelegt, daß ein Auseinander=

1 Mar Wolff sagt in seinem ShakespearesWerk (Bd. 2, S. 115 f.): Das Tragische in der Gestalt Hamlets liege darin, daß "die seiner Natur anhaftenden Schwächen ihn unfähig machen, seiner hohen Aufgabe als Worksumpfer der Wahrheit mit mannhaftem Mute und sittlicher Aberzeugung nachzukommen". Ich glaube: mit der Juruckstührung der Tragik Hamlets auf die "Schwächen" seiner Natur ist zu wenig gesagt. Es muß vielnichr auf die zu unzähligen inneren Selbstverwundungen sübrenden Iwiespältigkeiten und Widersprüche, die sein Wesen ausmachen, zurücksgegangen werden.

treten beider Seiten, Aberspannung und Maßlosigkeit in der Entwick- lung einer jeden erfolgen muß.

Es kann auch Källe geben, in benen bie innere Zwiespältigkeit berart durch äußere Umstände bedingt ift, dag der Eindruck entsteht: es ware zu ben inneren Kämpfen nicht gekommen, wenn die Person nicht in diese bestimmten Umstände geraten wäre. Natürlich muß, wenn ein solcher Kall überhaupt ein Tragisches des inneren Kampfes darstellen foll, die Sache fo liegen, daß durch die außere Lebenslage eine wir != liche Spaltung bes Ich eingetreten ift. Sonft konnte nur von einem Rampfe bes ung eteilten Ich gegen die außere Lebenslage bie Rede sein. Selbstverständlich ift auch, daß bort, wo burch die äußere Lebenslage eine unfelige Spaltung des Ich bervorgerufen wurde, eine Un lage zu innerer Zwiefpältigkeit vorausgefett werden muß, die dann durch die äußere Lebenslage zur Entwicklung gebracht worden ift. Als ausgezeichnetes Beifpiel bafür kann Canio in Leoncavallos Bajazzo bienen. Gegen fein Bajaggobewußtsein, durch das er fich erniedrigt fühlt, lehnt fich mit schneidender, grimmiger Schärfe bas Bewußtfein von feinem menschlichen Werte auf, und um so mehr lehnt es sich gegen jenes auf, als er sein Menschenwerts-Bewußtsein von den Ubrigen nicht anerkannt, fogar zertreten sieht. In Canio wohnt neben der niedrigen Luft am Possenreißen eine ftolze, freie Mannesseele. Bare Canio nicht in den Beruf eines Bajaggo geraten, so hätte sich vielleicht neben einer ernften Beschäftigung die Luft an Spagmacherei in harmloser Beise ausgelebt, und es ware zu einer tragischen Zerriffenheit seines Bewuftseins überhaupt nicht gekommen. Oftere gehören auch die Verwirrungen und 3wie= spältigkeiten in den Liebesgefühlen hierher; dann nämlich, wenn ohne bas zufällige Dazutreten einer gang besonders gearteten britten Person bas ruhige, zufriedene Liebesglück weiter bestanden hätte.

So führt uns die Betrachtung beider Hauptarten des Tragischen: der Tragis des äußeren wie der des inneren Kampfes, zu der Einsicht, daß mit dem Tragischen keineswegs überall Schuld verbunden ist. Das Berhältnis von Tragik und Schuld ist von solcher Wichtigkeit, daß es in einem besonderen Abschnitt im Zusammenhange betrachtet werden muß.

<sup>1</sup> Ahnlich faßt Gundolf den tragischen Grundwiderspruch in Fauft auf (Goethe. Berlin 1918. S. 135, 138, 157, 161, 163).

## Achter Abschnitt Die tragische Schuld

#### 1. Vorbetrachtungen

er Gefühlstwus des Tragischen, wie er uns bis jest entstanden ift, weist keine eindeutige Beziehung zum Moralischen auf. Die schicksalsmäßige und velsimistische Gemütshaltung angesichts bes unteraanabereitenden Leides eines großen Menschen entsteht in beiden Källen: mag es sich um ein aus Verstrickung in Schuld bervorgegangenes Leid bandeln, ober mag bas Leid einen Schuldlosen treffen. Beide Källe find möglich: Leid und Untergang kann auf Schuld beruhen, doch kann dem unbeilvollen Schickfal auch jeder moralisch verwerfliche Hinterarund fehlen. Nur nimmt jenes peffimiftische Grundgefühl in dem Kalle der Schuld eine eigentümliche Gestalt an. Das Kurchtbare am Leben, bas Grauenhafte am Beltlauf liegt in folchem Kalle darin, daß die Größe des Menschen so leicht ihre Rehrseite in Schuld und Frevel bat, daß der ungewöhnliche Mensch gerade in dem Außerordentlichen seines Befens eine Gefahr besist, die ihn nur zu leicht in schuldvolle Berftrickung und bamit in die Nacht des Unbeils und Untergangs bineinstößt. Man sieht sofort: jenem pessimistischen Grundaefühl mischen sich bier moralische Gefühle zu. Die weitere Untersuchung wird biese Berbindung der tragischen Gemütsbaltung mit moralischen Gefühlen genauer ins Auge zu faffen haben.

Raum etwas Anderes hat die Afthetik des Tragischen in so üblen Ruf gebracht wie der so oft von ihr verkochtene Glaube, daß überall dort, wo tragische Verwicklungen vorliegen, auch eine tragische Schuld vorhanden sein müsse, und das hierdurch gegebene Vermühen, in allen tragischen Dichtungen nach der Schuld zu spähen. Auf diese Weise entstanden so viele und so starke Mißdeutungen und Entstellungen einstachster tragischer Verwicklungen, daß nur allzu häufig sich gegen die Theorie des Tragischen überhaupt Mißtrauen erhoben hat. Schon aus diesem Grunde empfiehlt es sich, der Frage nach der tragischen Schuld besonders eingehende Aufmerksamkeit zu schonken.

Die Verknüpfung der Schuld mit dem gesamten Begriff des Trasgischen schreibt sich schon von Aristoteles her. Nach seiner überzeugung wirkt es nicht tragisch, wenn tugendhafte Menschen aus Glück in Unsglück geraten. Auf der anderen Seite sieht er freilich auch den Sturz

vollendeter Bösewichte aus Glück in Unglück als nicht ins Tragische gehörig an. Das Tragische erscheint ihm vielmehr nur dort als vorhanden, wo es sich um einen in der Mitte liegenden Charakter handelt, d. h. um einen Menschen, der, weder durch Laster und Verworfenheit hervorstechend, noch auch durch Tugend glänzend, sich irgendeinen großen Fehler, eine schwere Verirrung hat zu Schulden kommen lassen.

Doch erst bei Schelling, Begel und ihren Schülern kam die Begrundung des Tragischen auf den Begriff der Schuld zu voller Ausgestaltung. Schelling schränkt das Tragische dem Pringip nach auf die Korm ber antifen Schicksalstragobie ein. Kur biefe aber fei es wesentlich, baß sich der tragische Held durch ein notwendiges Verhängnis, durch den Billen des Schickfals, durch die Rache der Götter eines Berbrechens schuldig gemacht habe, und daß er die durch das Schickfal verhängte Schuld freiwillig buffe.2 Bei Begel ift ber Schuldbegriff von diefer dunklen, verwirrenden Berguickung mit dem Begriff des antiken Schickfals, wenigstens im Pringip, befreit. Begel findet das Tragische dort, wo zwei sittliche Mächte, von denen eine jede berechtigt ist, in Rollision miteinander geraten und die eine sich durchsett, indem sie die andere verlett. Damit aber bat fich jene sittliche Macht einseitig verselbständigt, sie hat die Grenze ihrer Befugnis überschritten, es ist Schuld vorhanden. Hiermit ift die Schuld über den niedrigen Bereich bloker Gemeinbeit und Schurkerei weit binausgehoben. Die tragische Schuld ist eine Schuld relativer Art, eine Schuld, die zugleich Berechtigung in sich trägt und die Größe des schuldvollen Charafters zum Ausdruck bringt. "Es ist die Ehre der großen Charaftere, schuldig zu sein." Daber kann Begel die tragischen Belden als zugleich schuldig und unschuldig bezeichnen. Ohne 3weifel hat er hiermit eine der tiefsten und eigentümlichsten Formen des Tragischen bezeichnet. Für ihn indessen handelt es sich hierbei nicht um eine besondere Form des Tragischen, sondern um das Tragische überhaupt. Er kennt kein Tragisches ohne Schuld.3

Biel ausgeführter tritt diese Abhängigkeit des Tragischen von der

<sup>1</sup> Aristoteles im 13. Rapitel der Poetik. Freilich findet sich dieses Erfordernis der Schuld bei Aristoteles nicht konsequent durchgeführt. Er legt eine entschiedene Borliebe für un wissentlich begangene Handlungen an den Tag. Man findet dies bei Georg Günther (Grundzüge der tragischen Runst. Aus dem Drama der Griechen entwickelt; Leipzig 1885; S. 315 ff.) richtig ausgeführt.

<sup>2</sup> Schelling, Philosophie ber Runft; Werte, Bb. 5, S. 695 ff.

<sup>3</sup> Segel, Vorlesungen über die Afithetik, 2. Aufl. Bb. 3, S. 529 f., 552 ff., 572. — Ebenso in ber Phanomenologie des Geiftes, S. 346 ff.

Schuld bei Bischer hervor. Die Entwicklung des Tragischen bewegt sich bei ibm von Anfang bis zu Ende in bem Umfreise des Schuldbegriffs. Grundlage alles Tragischen ift das Bandeln; das Bandeln faßt er aber sofort in bem betonten Begelichen Sinne eines Bandelns, bas andere, gleichfalls berechtigte sittliche Korderungen verlett, also schuldvoller Art ist. Er unterscheidet zwar neben der "Tragodie der Leidenschaft" und der "des Bosen" die "Tragodie des auten Willens"; allein es versteht sich ihm von felbft, dan fich mit dem edlen Streben und Wirken Schuld verbinde.1 Wie von Begel, so gilt auch von Bischer, daß gerade die Berflechtung bes Tragischen mit ber Schuld ihn zu den tiefsten Einsichten in das Gefüge besonders wichtiger Arten des Tragischen bringt. Nichtsdestoweniger bedeutet diese Berflechtung eine grundfaß= liche Berengung des Tragischen. Und von fast allen anderen Afthe= tiffern der Schellingschen und Begelichen Richtung, von Solger,2 Beis fing,3 Carriere,4 gilt etwas Ahnliches. Aberall ift das Tragische an die Schuld gekettet.

Nur spärlich tritt uns unter diesen spekulativen Afthetikern der Bersuch entgegen, das Tragische über den Umkreis der Schuld hinaus auszudehnen. So gibt 3. B. Boht — in ausdrücklichem Widerspruch gegen Aristoteles — zu, daß fleckenlos reine Charaktere tragisch wirken können. Doch hat er gegen die Auskührbarkeit dieser tragischen Möglichkeit so starke Bedenken, daß er jenes Zugeständnis nahezu zurücknimmt. Biel entschiedener verhält sich Weiße. Mit Nachdruck verwirkt er die Ansicht, daß im Tragischen überall eine sittliche Verschuldung vorkommen müsse. Er sieht geradezu die vornehmste Aufgabe des Tragikers darin, die Gegensähe und Widersprüche darzustellen, "in die das Gute, a uch ohn e in Böse sum zusch lagen, durch die bloße Macht der Endlichkeit verfallen muß". Insbesondere von den weltgeschichtlichen Gegensähen und Widersprüchen hebt er hervor, daß sie auch "ohne wesentliche Einmischung des Bösen" tragisch wirken.

Aber auch außerhalb des Schelling=Hegelschen Gedankenkreises findet sich die Berquickung des Tragischen mit der Schuld häufig. Bahnsen setzt das Wesen des Tragischen darein, daß sich der Mensch durch Taten

2 Solger, Borlesungen über Afthetit, S. 96.

6 Chriftian Bermann Weiße, Spftem ber Afthetit, Bb. 2, G. 324 f.

<sup>1</sup> Bischer, Afthetik, §§ 123, 132 ff., 911.

<sup>3</sup> Beifing, Afthetische Forschungen, G. 324 f., 330 ff., 356.

<sup>4</sup> Carriere, Afthetik, 3. Aufl., Bb. 1, S. 187 ff. 5 August Wilhelm Bohn, Die Idee des Tragischen; Göttingen 1836; S. 164 ff.

guten Willens in Schuld verstricke. Die Dialektik des Tragischen ist ihm durch und durch ethischer Natur. Und neuerdings hat Groos die Schuld als ein notwendiges Bestandstück des Tragischen dadurch zu begründen versucht, daß nur dem Leiden gegenüber, das aus sittlicher Berschuldung stamme, das Mitleid "in den Grenzen des ästhetisch Erträglichen" gehalten werden könne. Ist das Leid sittlich verschuldet, so wird es von uns als sittlich notwendig empfunden; hierdurch erfährt das Mitleid eine Milderung und Reinigung, ohne seine Schmerzlichkeit einzubüßen.

Unter den Dichtern, die sich mit dem Tragischen theoretisch beschäfztigt haben, sindet sich die Schuld insbesondere bei Otto Ludwig als Kern des Tragischen behandelt. "Hat der Dichter die Schuld, so hat er das ganze Werk; es liegt darin, wie der Baum in seinem Samen." Die tragische Verknüpfung ist "das einfachst notwendige unmittelbare Herzvorgehen der Schuld aus der Charakterdisposition, das unmittelbarst notwendige Hervorgehen des Leides aus der Schuld". Aberall seizt Ludwig voraus, daß das Tragische in dem Zusammenhang von Charakter, Schuld und Leiden besteht. Durch das Leiden eines unschuldigen Helden werde sede poetische Wirkung vereitelt. Sodann ist hier Hebbel zu nennen. Ihm hängt das Tragische in seiner Tiefe mit der metaphysischen Urschuld zusammen. Und diese sindet er in der Vereinzelung des Individuums und in der mit dieser zugleich gegebenen Maßlosiskeit. Er erklärt sich bezeichnenderweise mit dem Schuldbegriff Hegels in übereinstimmung.

Dieser geschichtliche Aberblick kann zum Anstoß dienen, eine Absscheidung an dem Begriff der tragischen Schuld vorzunehmen, die vor jedem weiteren Eingehen auf diesen Begriff notwendig ist. Bei einigen der herangezogenen Philosophen und Dichter nämlich spielt der Schuldbegriff vom Moralischen ins Metaphysische hinüber. Besonders tritt

<sup>1</sup> Julius Bahnsen, Das Tragische, S. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Groos, Einleitung in die Afthetik, S. 358 f. Bei Georgy (a. a. D. S. 111 ff., 123 ff.) hat die als allgemeiner Grundzug des Tragischen geforderte Schuld einen naturalistischempstischen Charakter. Wie überall, so liest auch hier Georgy seine in der Nichtung Hebbels liegende Weltanschauung in alle Tragödien hinein.

<sup>3</sup> Otto Ludwig, Gesammelte Schriften; Leipzig 1891; Bb. 5, S. 88 f., 121, 424, 443 (teils in ben Shakespeareftudien, teils in ben dramaturgischen Aphorismen).

<sup>4</sup> hebbel, Werte; hamburg 1891; Bb. 10, S. 34 ff. (in bem Auffaß "Mein Wort über bas Drama"). Tagebücher; Berlin 1903; Bb. 2, S. 388 f.; Bb. 4, S. 344 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Auch Julius Bab erklärt: "Die tragische Schuld ift feine ethische, sondern eine metaphysische, d. h. angeborene" (Neue Wege zum Drama, S. 95).

mehr ober weniger die Ansicht hervor, daß die tragische Schuld tiefsten Grundes in der Individuation des Absoluten, in dem Eingehen des Unsendlichen in die spröde Zersplitterung des Endlichen liege. Das Einzelne als Einzelnes gilt als metaphysisch-schuldvoll. Vor allem Hebbels Gebanken über das Tragische bewegen sich um diesen Mittelpunkt. Fragt man aber, in welcher Metaphysik diese Gedanken wurzeln, so ist des sonders auf Hegel hinzuweisen: gewisse Begriffe der Hegelschen Philosophic lassen sich leicht zu jener metaphysischen Auffassung von der tragischen Schuld weiterbilden. Aber auch auf Solger und Schelling könnte hingewiesen werden.

Doch bierauf kann ich bier nicht eingeben. Worauf es in unserem Zusammenhange ankommt, ist vielmehr nur dies: auszusprechen. daß von der metaphysischen Bedeutung der Schuld schon darum abzusehen ist, weil hierin eine Einenauna des Tragischen auf einen bestimmten metaphnfischen Standpunkt, der zudem sich noch durch gang besondere Ungreifbarkeit kennzeichnet, läge. Bare bas Tragische allererft auf bem Boden biefes metaphnfischen Standpunktes möglich, so würden von den Tragodien nur fehr wenige übrig bleiben. Auch wurde es für den Dichter. vorausgesett bag er auf biefem Standpunkt fteht, eine nur außerft schwer besiegbare Schwierigkeit bilden, die Auffassung von der dem Einzelnen als solchem innewohnenden Urschuld dichterisch zum Ausdruck zu bringen. Dies könnte kaum anders als dadurch geschehen, daß den Versonen eine entsprechende Philosophie in den Mund gelegt würde. In folden Dichtungen, Die dies ausschließen, wurde sich jener metaphysische Gedanke überhaupt kaum anschaulich machen lassen. Aus diesen Grünben foll in allem Folgenden von der tragischen Schuld nur im Sinne einer moralischen Schuld die Rede fein.

Noch sei zur Ergänzung jenes geschichtlichen Aberblickes darauf hingewiesen, daß man auch in Büchern, die der Erklärung und Beurteilung dramatischer Dichter gewidmet sind, dis vor einiger Zeit der Schuldtheorie überaus häusig begegnete. So findet Ulrici, daß bei Shakespeare das Leiden und der Untergang der tragischen Helden stets aus der "Bersletzung des Sittengesetzes" solge. Und seine Meinung ist hierbei die, daß Shakespeare hierin das Wesen des Tragischen zum Ausdruck bringe. Ulrici kann sich das Tragische nicht anders denn als eine Zerstörung der Welt der sittlichen Notwendigkeit denken. Freisich nuß aus dieser Zersstörung schließlich die Einigung des tragischen Helden mit der sittlichen

<sup>1</sup> Man lefe 3. B. in Solgers Nachgelaffenen Schriften, Bb. 2, S. 459, 466, 469.

Notmendiakeit hervorgehen. Doch diese Schluftwendung des Tragischen 31m Erhebenden geht uns bier noch nichts an. Ebenso liegt dem Werke des Gervinus über Shakespeare die Vorstellung zugrunde, dan die Traabbie die Aufgabe habe, stolze, überhobene Naturen in ihrer Auflehnung gegen "göttliche und menschliche Gesetze", gegen die "natürlichen und sittlichen Schranken der Menschheit" und die dadurch bervorgerufene Strafe des Himmels darzustellen.2 Tieffinniger lebt und webt Rlein, ber Berfaffer ber Geschichte bes Dramas, in bem Rreife ber Begriffe, die sich um die Schuld gruppieren. Tugendbewufitsein, Begeisterungsaufschwung, Bewufitsein todesmutig erfüllter Pflicht - wie in bes Sophokles Antigone — ist ihm das Gegenteil des Tragischen. Der tragische Beld muß von dunkler, unseliger, bergbedrängender Stimmung erfüllt fein.3 Diefe Auffassung führt Rlein an solchen Tragifern, für die er Kongenialität besitht, in phantasiegewaltig und tiefdeutend nachschaffender Weise durch. Jede große Tragodie steht ihm vor der Seele wie eine mit Titanenkraft gestaltete Welt, von Sturm und Keuer durchbrauft und doch zugleich zu seligem Glanze verklärt. Schlieflich nenne ich Georg Günther, der an die Tragodie der Griechen durchweg ben Mafistab der "poetischen Gerechtigkeit" anlegt. Der Begriff des Traaischen sei daran gebunden, daß der Beld als freies, auf sich gestelltes Wesen die Schranken der Sittlichkeit überschreite, aus Leidenschaft und Abermut ihre ewigen Gesetze verletze und um diefer Schuld willen gestraft werde.4

# 2. Beweis der Unhaltbarkeit der Schuldtheorie an Beispielen

Die Unhaltbarkeit der Schuldtheorie sollte schon daraus erhellen, daß, falls sie gültig wäre, eine große Anzahl von allgemein als tragisch wirkend anerkannten Gestalten entweder aus dem Umkreis des Trazischen verwiesen oder nur durch gewaltsame Deutung, durch allerhand Künsteleien und Verdrehungen als mit Recht zum Tragischen gehörend erwiesen werden könnte. Es gibt zahlreiche Fälle, in denen Leiden und Untergang tragisch wirken und doch der tragische Eindruck seinem Kerne

<sup>1</sup> Hermann Ulrici, Shafespeares dramatische Kunst; 3. Aufl. Leipzig 1868; Bb. 1, S. 414 f., 419.

<sup>2</sup> G. G. Gervinus, Chatespeare; 4. Aufl. Leipzig 1872; Bd. 2, S. 179, 187.

<sup>3</sup> J. L. Alein, Geschichte bes griechischen und römischen Dramas, Bb. 1, S. 385 ff.
4 Georg Günther, Grundzüge ber tragischen Kunft. Aus bem Drama ber Griechen entwickelt; Leipzig 1885; S. 13, 151, 209 und oft.

nach in keiner Abhängigkeit von einer sittlichen Berschuldung steht. Ich habe im vorigen Abschnitt eine Anzahl von Beispielen schuldlos leidens der tragischer Personen angeführt (S. 134 f.). Ich füge hier einige weistere Beispiele hinzu, und zwar solche, durch deren Betrachtung zugleich der wahre Sinn der tragischen Schuld deutlich erhellen wird.

Hätte die Schuldtheorie Recht, so müßten Egmont und Götz bei Goethe aus der Reihe der tragischen Helden gestrichen werden. In beiden Fällen liegt zwar teils Versehen, teils Verirrung vor. Allein Leid und Untergang wird nicht als hierin sittlich begründet dargestellt. Weder von Egmont, noch von Götz kann man sagen: sie leiden und sterben um ihrer Schuld willen, ihr Untergang sei Buße und Sühne für ihre Schuld. Gben darum ist das, was in beiden Fällen an Versehen und Versehlung vorkommt, keine tragische Schuld.

Bas zunächst Camont betrifft, so ift er zu vertrauensselig, zu leicht= lebig; troß eindringlichster Warnung bleibt er in Bruffel und geht so dem Lodfeind in die verderbenbringende Kalle. Bier liegt eine leichte, forglose Auffassung der Sachlage vor. Bill man fie als Schuld bezeichnen, so ist dies jedenfalls eine überaus geringfügige, leichtwiegende Schuld. Und eben beswegen fehlt ber fittliche Bufammenhang zwischen Schuld und Untergang. Das Bersehen oder wenn man will, die "Berschuldung" Camonts erscheint als so unerheblich, daß sein Untergang bierdurch nicht nur nicht sittlich gefordert wird, sondern daß sogar eine angeblich sittliche Weltordnung, der gemäß diefer Zusammenhang gefordert wäre, geradezu als empörend roh verabscheut werden müßte. Die Unvorsichtigkeit Egmonts gehört freilich in die ursachliche Berket= tung hinein, die tatfächlich zu feinem Untergang hinführt. Allein diese tatsächliche Ursachlichkeit in der Berbindung von Unvorsichtigfeit und Untergang bedeutet feine sittliche Begründung. Dies alfo ist ber tiefere Sinn ber tragischen Schuld, daß Leiden und Untergang als fittlich durch die Schuld gefordert, als Buße und Sühne der Schuld erscheinen müffen. Demgemäß geht Egmont ohne tragische Schuld unter.

Ahnlich verhält es sich mit Goethes Götz. Es ift unzweifelhaft, daß der — vom Dichter freilich ungenügend motivierte — Entschluß des Helben, sich an die Spige der aufrührerischen Bauern zu stellen, auch im Sinne des Dichters als eine sittliche Berirrung zu betrachten ist. Allein diese Verschuldung ist angesichts der Lage, in der sich Götz bestindet, angesichts der Bedingungen, unter denen er die Führerschaft

übernimmt, und angesichts der ganzen edlen, grundtreuen, aufs Rechte gerichteten Persönlichkeit des Götz von so wenig erheblicher Beschaffens heit, daß wir seine darauf folgenden äußeren und inneren Leiden und seinen Tod unmöglich als durch diese Verschuldung sittlich gefordert ansehen können. Vielmehr sind es die elenden Verhältnisse im deutschen Reich und die erbärmlichen Gegner, mit denen es Götz zu tun hat, was der Leser als tragische Gegenmacht empfindet, die Götz trostlos und zerrüttet sterben läßt. Daß Götz in seinem Leiden und Sterben für jenen Fehlschritt Buße erleide, ist eine Vorstellung, die nur ein grausamer Moralist in das Drama hineinzwängen könnte. So ist also auch in Götz die Verschuldung, die unter den Ursachen vorkommt, die tat = säch i ich zum Verderben des Helden führen, doch keine tragische Schuld.

Ober benken wir an Siegfried bei Bebbel. Seine Schuld besteht in einer übereilung, einem ihm durch sein gutherziges, vertrauensvolles Besen nahegelegten übersehen der bosen Folgen und Verwicklungen und weiterbin in seinem Plaudern gegenüber Kriemhilde. Auch hier ift die Schuld, gemeffen an dem gangen Charafter Siegfriede, von nebenfächlicher Art. Daber bringen wir feine tückische Ermordung durch Sagen, so eng diese tatsächlich mit jenen Fehlschritten zusammenhängt, doch nicht in sittlich en Zusammenhang mit ihnen. Das jammervolle Schickfal Siegfrieds erscheint als unverdient. Angesichts feines Unterganges fühlen wir feine Schuld als verzeihliche menschliche Schwäche, Die seine Ermordung auch nicht im entferntesten sittlich zu rechtfertigen vermag. Auch Siegfrieds Schickfal mußte sonach, wenn die Schuldtheorie Recht hatte, als untragisch bezeichnet werden. Ebenso steht es mit dem Siegfried des Nibelungenliedes. Undere Dichter bagegen haben Sicafrieds Kehltritte als wirkliche tragische Schuld behandelt. So Geibel in feiner Brunhild. In noch höherem Grade gilt bies von Paul Ernft. Wie überhaupt in seiner durch Gehalt wie Korm hervorragenden Brunhild-Tragödie die Hauptgestalten der Nibehungensage eine höchst eigenartige Bertiefung ins Berwickelte, Umbufterte und Belaftete erfahren haben, fo ift hier auch aus dem harmlofen Fehl Siegfrieds ein in Schuld verstricktes Tun geworden.

Selbst der König Lear ist trotz seiner mannigfachen Verschuldungen doch ohne tragische Schuld. Die erste Szene des Dramas zeigt uns ihn in seiner Torheit, Leichtgläubigkeit, Abereiltheit. Sein Mangel an Menschenkenntnis und ruhiger Aberlegung, das jähe, nichts gegen sich aufstommen lassende Aufwallen seiner Affekte läßt ihn sogar die Verstößung

und Enterbung Cordelias aussprechen. Und doch empfinden wir angefichts ber himmelichreienden Schandtgten, Die weiterbin an ihm verübt werden, und angesichts der jammervollen Zerrüttung, in die er hierdurch geffürzt wird, alle jene Berschuldungen als berart nebenfächlich, dan wir vor dem Anfinnen beinahe guruckschaudern, es als einen Ausbruck ber littlichen Ordnung und Gerechtigkeit ansehen zu sollen, bag Lear für jene Unbesonnenheiten von Bergensqualen, die sich kaum überbieten laffen, zerfleischt werde. Selbst bie Berftoffung Cordelias ift doch nur aus Verblendung und töricht übertriebenem Anspruch auf Liebesbezengung erfolgt. Nirgends bringt uns ber Dichter zu Gefühl, daß der übermenschliche Jammer, der Lear gerrüttet und vernichtet, durch jene Kehlschritte sittlich gefordert sei. Vielmehr erfüllt und angesichts der Unmenschlichkeiten, durch die Lear, diese Prachtschöpfung der in ihrem Schaffen noch auf das Roloffale gerichteten Ratur, aus feinen Rugen getrieben wird, gemäß ber Darftellung Shakespeares nur bas Gefühl, daß ein überragend gewaltiger und außerlesen königlicher Mensch durch namenlos furchtbare, wilde, wütende Schickfaleniachte zugrunde gerichtet werde. Bene kleinen Bergeben fühlen wir nur als tatfächliche Bergnlaffung, nicht aber als Rechtfertigungsgründe biefer Veinigung und Bernichtuna.

Und ähnlich ift über Othello zu urteilen. Nach meiner überzeugung muß man biese Tragodie mit ben Augen eines grämlichen, überall Stoff zu sittlichen Vorwürfen suchenden Moralisten lesen, um imstande zu sein, das jammervolle Ende Desdemonas und Othellos als durch das vermeintliche Vergeben sittlieh gerechtfertigt anzusehen, daß, wie Gervinus und Ulrici meinen, Desdemona ihren Bater hintergangen und so ibre Che mit einem Unrecht begonnen babe. Ja felbst die Greueltat, die der besinnungslose Othello an Desdemona vollzieht, empfindet der unbefangene Lefer nicht als eine moralische Berschuldung Othellos; vielmehr bürdet er fie teils dem teuflischen Rankeschmied Jago als Schuld auf, teils betrachtet er sie als Folge der ungeheuerlichen Berblendung, in die Othello, einmal unter den Einfluß Jagos gebracht, naturnotwendig, durch die ganze Anlage feines Befens, in seinem Urteil über die Treue Desbemonas geraten mußte. Othello, diese Mischung eines kolossalen Leidenschaftsmenschen und eines unüberlegten, hilflosen Kindes, ein Mann, der nur weniger einfacher Gefühle fähig ist, sich in diese aber mit rasender Gewalt hincinwirft, derart, daß sein Verftand nur noch im Dienfte der herrschenden Leidenschaft tätig ist, erscheint wie durch umviderstehliche Notivendigkeit zu seinen grundlosen Beschuldigungen und der greuels vollen Mordtat getrieben.

Und endlich vergegenwärtige man sich Romeo und Rulig. Wer biefes Drama mit schlichter Bingabe lieft, wird fich fagen, daß es dem Dichter ganglich ferne gelegen habe, den Untergang der beiden Liebenden als Buffe für die Verletung bingustellen, die sie dem Sittengesette durch die Maklosigkeit ihrer Leidenschaft und im besonderen durch das völlige Außerachtlassen des alten Kamilienhasses zugefügt haben. Bielmehr wollte ber Dichter und fühlen laffen, mit welch füßer, zugleich aber unheimlicher Allgewalt die Liebe sich die Menschenherzen unterwerfe, zu welch blübender Steigerung die menschliche Natur unter dieser Berr= schaft gelange, und wie in dieser hakerfüllten, in Berblendungen verbarteten Welt kein Raum fur bas Gedeiben folch erdentrückter Liebe sei. Svielt irgendwie die Schuld herein, so ist es im Gegenteil der alte Kamilienzwift, der als schuldvoll erscheint. Von ihm geht eine Art Kluch aus, dem die Liebenden zum Opfer fallen. Boren wir bagegen Ulrici. fo follen wir und die Leidenschaft der Liebenden als ..eine Emporuna aegen die waltende Macht der sittlichen Notwendigkeit" vorftellen. Er macht den Eindruck des Tragischen davon abhängig, daß die Liebenden ihren Bund wider Biffen und Billen der Eltern geschloffen und fo das Band des Familienverhältniffes zerriffen haben. Bierdurch fei eine fitt= liche Macht verlett worden, die der Liebe an Berechtigung gleichstehe. Erft der Tod reinige die beiden Liebenden von den sittlichen Schlacken; erft in ihrem Tode gebe das Selbstfüchtige ihrer Begierde, das Maglose ihrer andere Rechte verletzenden Leidenschaft zugrunde. 1 Und ähnlich findet Gervinus den leitenden Gedanken des Stückes in dem Sate, daß die Abermacht des Liebesgefühles Mann und Weib aus ihrer natürlichen Sphare rucke, daß die Liebe nur eine Gefährtin des Lebens fein, nicht aber Beruf und Leben völlig ausfüllen folle.2 Solchen Erklärungen gegenüber hat man das Gefühl, als ob tappische, plumpe Sande in den Blütengarten der Shakespearischen Dichtung griffen, um nach nahr= haftem Gemufe zu fuchen. Romeo und Julia find nach bes Dichters Darftellung überhaupt nicht schuldig. Un ihnen ist nicht einmal, wie

¹ Illrici a. a. D. Bd. 2, S. 12 f., 27.

<sup>2</sup> Gervinus, a. a. D., Bb. 1, E. 267. Selbst Hettner übrigens faßt bas Schicfal Nomeos und Julias als gerechte Folge ihrer Schuld auf. Nur findet er ihre Schuld barin, baß sie nicht den Mut hatten, ihre Liebe frei vor der Welt zu betennen und auf Grund dieses Bekenntnisses die Versöhnung der entzweiten Familien herbeizuführen (Das moderne Drama, S. 121).

dies doch in den vorausgegangenen Beispielen der Fall war, eine tat = fächlich e Schuld, geschweige denn eine solche von tragischer Art zu entdecken.

Schon früher (S. 126 f.) sind zahlreiche Beispiele angeführt worden, in denen, wie in Romeo und Julia, nicht nur jede Tragik-begründende, Sühne-fordernde Schuld, sondern auch überhaupt iber haupt jedwede Verschulzdung fehlt. Als weitere Beispiele mögen noch Felicitas in Tiecks Kaiser Oktavianus, Sappho und Libusia bei Grillparzer, Johannes bei Sudermann und bei Wilde, der Graf Charolais bei Veer-Hofmann, König Hartmut in Hardts Gudrun erwähnt sein. Ist die Schuldlosigkeit bis zu seraphischer Heiligkeit gesteigert, dann ist häufig die Blutlosigkeit solcher Gestalten (ich denke etwa an Theodald und Therese in Zacharias Werners Lutherdrama) dem tragischen Sindruck abträglich.

Aus diesen Beispielen wird man nicht folgern dürfen, daß der Begriff der tragischen Schuld auszumerzen sei, wie man oft bei modernen Schriftstellern liest. Dohl aber folgt daraus, daß das Entstehen des tragischen Leides keine notwendige Beziehung zum Moralischen hat, und daß es sonach tragisches Leid gibt, welches das Gepräge sittlicher, aus vorausgegangener Schuld entspringender Notwendigkeit nicht an sich trägt. Ich will in diesen Källen von schuld freier Tragis oder von der Tragis des einfachen Unglücks sprechen. Ihr sieht die sich uld volle Tragis des einfachen Unglücks sprechen. Ihr sieht die schuld volle Tragis des verschuldeten Unglücks gegenüber.

Und weiter haben uns diese Beispiele gezeigt, daß die schuldfreie Tragik in zwei Formen auftritt. Ent weder kommt auf dem Ursachenwege zum Leide hin gemäß der Darstellung des Dichters überhaupt nichts von Schuld vor; oder es kommt in dieser Verkettung zwar eine Schuld vor, allein sie ist derart, daß sie gemäß der dichterischen Darstellung nicht als sittliche Rechtfertigung des Leides gelten kann. In diesem zweiten Fall gehört die Schuld wohl zu den tat sächlich en Ursachen

1 Otto Flate, der seine abgeriffenen umftürzlerischen Einfälle für gründlich genug hält, um alle bisherige Afthetif hinwegzufegen, rechnet den Begriff der tragischen

Schuld jum "Schulmist" (Neue Rundschau, Augustheft 1921, S. 893).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So unterscheidet auch Lipps "Tragit des Abels" und "Tragit des Bösen" (Grundlegung der Asihetit, S. 568 f.). Er stellt beide Formen auch als "Schicksalstragit" und "Charaktertragit" einander gegenüber. Nach derselben Richtung zielt es, wenn Kuno Fischer Bergeltungs und Charaktertragödie unterscheidet. Die Charaktertragödie verfahre nicht nach der sogenannten moralischen Gerechtigkeit, sondern sie enthülle und offenbare die bedeutsamen menschlichen Charaktere, damit sich die Abgründe des menschlichen Lebens und Leidens vor uns auftun und nichts versborgen bleibe (Shakespeares Hamlet; Heidelberg 1896; S. 323 ff.).

des Leides, aber das Leid erscheint durch sie nicht sittlich begründet, nicht als verdiente Buße, nicht als in der sittlichen Weltordnung wurzelnd. Dort darf man von einem Tragischen des schuldlosen Gemüstes, hier von einem Tragischen des schuldfreien Zusammen= hangs sprechen.

Die schuldvolle Tragik hat sonach ihr Wesen darin, daß das tragische Leid nicht bloß tatsächlich, sondern zugleich sittlich als in einer Schuld begründet dargestellt wird. Man hat bisher überall so gesprochen, als ob schon das tatsächliche Verkettetsein des tragischen Leides mit Schuld genüge, um die Schuld tragisch zu machen. Man hat den Unterschied von tatsächlichem und sittlichem Zusammenhang übersehen. Es kann in einer Tragödie, wie die vorhin angeführten Beispiele zeigen, mancherlei Schuld vorkommen, ohne daß dies doch tragische Schuld wäre. Nur durch die Unterscheidung von tatsächlicher und von sittlicher Verkettung des Leides mit Schuld kann Ordnung in die vielumstritztene Frage von der tragischen Schuld kommen.

¹ Carl Stumpf sieht in dieser Auffassung eine Verkehrtheit. "Ein sittliches Bebürsnis, jemand, und sei er der größte Schuft, umkommen zu sehen, kann ich nicht anerkennen" (Die Lust am Trauerspiel; enthalten in den Philosophischen Reden und Borträgen; Leipzig 1910; S. 39). Ich glaube, daß Stumpf zu dieser absprechenden Haltung dadurch kommt, daß er seine Frage daraushin zuspist, ob es moralisch sei, einem Frevler den Tod zu wünschen. Diese den Tod des Frevlers zu einem Gegenstand des moralischen Bedürsens und Wünschens des Juschauers machende Betracktungsweise entspricht aber dem Wesen des tragischen Jusammenhangs keineswegs. Bielmehr liegt die Sache so, daß durch ein als menschheitlichsbedeutungsvoll dargestelltes Schickal die Taten eines Frevlers in ihrer Verkettung zum Tode diese Frevlers geführt haben, und daß nun angesichts dieser als menschheitlichsbedeutungsvoll empfundenen Werkettung das Gefühl sittlicher Befriedigung entsteht. Stumpf vertritt eine alzu rationalistische Auffassung. Nicht ich als Betrachter wünsche von mir aus dem Frevler den Tod; sondern angesichts dessen, daß das Schickal objektiv sein Urteil gesprochen hat, sühle ich mich davon sittlich befriedigt.

2 Es ist merkwürdig, wie schwerhörig manche Leser sind. Abolf Müller (Asthetisscher Kommentar zu den Tragödien des Sophokles; 2. Auflage, Paderborn 1913; S. 310 ff.) sindet, daß ich nirgends eine klare Antwort auf die Frage gebe, was tragische Schuld sei. Er nimmt auf die oben gegebene Begriffsbestimmung durch wörtliches Anführen Bezug, sieht darin aber keine bestimmt formulierte Antwort. Die scharft Unterscheidung von tatsächlicher Berursachung und sittlichem Jusammen-hang geht an ihm vorüber. Seltsamerweise aber fährt er fort: "Wohl aber sindet sich eine Art von Begriffsbestimmung schon vorher", und nun zitiert er einen Satz, der sich in der gegenwärtigen Aussage auf S. 142 sindet ("Dies also ist der tiesere Sinn der tragischen Schuld, daß Leiden und Untergang als sittlich durch die Schuld gesordert, als Buse und Sühne der Schuld erschienen müssen"). Also ge en au der selbe Gedanke, in dem er an der hiesigen Stelle nichts von einer Begriffsbestimmung der tragischen Schuld sindet, soll im Gegensate dazu an jener

früheren Stelle doch eine Urt von Begriffsbestimmung fein!

#### 3. Das Befen ber ichulbvollen Tragif

Welche Besonderung kommt nun durch die tragische Schuld in das Wesen des Tragischen hinein? Zwei Seiten des Tragischen sind dabei besonders ins Auge zu fassen: das Kontrastzefühl und die pessimistische Grundstimmung. Im Tragischen, so sagten wir (S. 63 ff.), empfinden wir Leid und Untergang als kontrastierend zur Größe der tragischen Person; wir fühlen: so außergewöhnliche, gesteigerte Menschen hätten vielmehr besonderen Anspruch auf Gelingen und Glück; daher sprechen, so sagten wir weiter (S. 65, 85 ff.), Leid und Untergang, wenn sie tragisch wirken, in pessimistischem Sinne zu uns, sie tragen den Stachel des Nichtseinsollens in sich, sie weisen auf die dunkelzirrationale Seite des Weltsebens hin. Und jest nehmen wir doch eine Art des Tragischen an, in der Leid und Untergang vielmehr als durch das Verhalten der tragischen Person gefordert, als wohlverdient erscheint. Hier scheint also doch offendar jener Kontrast, jener pessimistische Gegenschlag, jener Hinweis auf die Unwernunft des Sturzes und Verderbens zu fehlen.

Genauer besehen verhält es sich indessen anders. Im Tragischen der schuldvollen Urt rückt die Schuld selbst unter den Gesichtspunkt des kontraftierenden Unglücks. Beim Anblick des schuldig werdenden Selden haben wir den Eindruck, daß es ein hartes, schmerzendes Schickfal fei, wenn ein so außergewöhnlicher, zu Großem bestimmter Charafter ins Schwache, Niedrige, Berderbte, furz in Schuld berabgezogen werde. Es tut und in ber Seele web, daß eine fo edle, gewaltige Gestaltung bes Menschlichen ind sittlich Verkehrte verstrickt wird. So erhält hier also das tragische Kontraftgefühl nach der Seite des Gegenschlages bin einen moralischen Inhalt: der Gefühleinhalt "menschliche Große" erfährt einen gewiffen Gegenftog an dem Gefühlsinhalt "Schuld", "moralische Verkehrtheit", "moralische Verderbtheit". Man darf sonach von einer Bereicherung des Kontraftgefühles sprechen: die Belt des Moralischen tritt hinein. Und diese Bereicherung ist zugleich mit einer gewissen Berschärfung des Kontrastgefühles verbunden: es ift besonders bart, daß das Unbeil den Charafter des moralisch Berwerf= lichen an sich trägt. Daneben entsteht natürlich auch bas allem Tragischen gemeinsame Webegefühl, daß ein groß angelegter Mensch dem Untergang anheimfällt. Auch im Tragischen der schuldvollen Art empfinden wir den Untergang nicht etwa blog als Buffe für die Schuld, fondern zugleich als ein besonders berbes Unglück, als ein zu der erlefenen Natur des davon Getroffenen in Widerspruch ftehendes Los.

Hiermit ist schon gesagt: das vessimistische Kontrastgefühl tritt bier nicht rein bervor: baneben macht sich bas Gefühl sittlicher Genugtuung geltend. Und bieses moralische Gefühl steht in scharfem Gegensaß zu ienem Kontrastaefühl. So ist also die Stellung bes Betrachters zu bem Tragischen ber Schuld burch einen Widerstreit von Gefühlen charafteris fiert. Genauer werden wir fagen durfen: im Tragischen ber Schuld er= fährt das Rontraftgefühl auf der einen Seite eine bedeut fame Be= reich erung und Berschärfung, auf ber anderen eine gewisse Abschwächung. Bon Bereicherung darf im Sinblick auf die Belt des Moralischen die Rede sein, die hierdurch in den tragischen Gefühlstypus eintritt. Im Tragischen der Schuld wird das Moralisch-Verwerfliche in seinen verschiedenen Formen in Zusammenbang und Spannung zu der Größe des tragischen Menschen gebracht. Hierdurch geschieht es zugleich, dan sich in dieser Form bes Tragischen der Charafter des Kurchtbaren ju gang besonderer Schärfe berausarbeitet. Daneben aber erfährt die Kontrastwirkung des Tragischen durch das Gefühl sittlicher Befriedigung eine gewisse Milberung. Indem Leid und Untergang als gerechte Buffe für begangenen Frevel gefühlt werden, wird an ihnen bas Harte, Furchtbare, Graufame gelindert; ber Stachel bes Nichtseinfollenden wird abgestumpft. Wir stehen dem Leid und Untergang bier mit zwei Beisen ber Wertung gegenüber, und biese beiden Wertungen schränken einander ein, wirken abschwächend gegeneinander. Ich kann die beiden Arten der Wertung, die Leid und Untergang hier in uns bervorrufen, als die natürliche und die moralische bezeichnen. Das Leid wird einmal als ein natürlicher Vorgang, amoraliftisch, zur Größe bes leidenden Menschen in spannungsvollen Zusammenhang gebracht; zugleich aber wird es auf die Schuld des Menschen bezogen. Die Tragik der Schuld hat ihr Charakteristisches darin, daß beide Wertungen in ihr zusammenwirken. Sie ist eine Snnthese bes peffimiftischen tragischen Grundgefühle mit einem Gefühl fitt= licher Befriedigung. Wo von der tragischen Erhebung die Rede sein wird (im elften Abschnitt), muß auf diese sittliche Befriedigung im Tragischen der Schuld noch näher eingegangen werden. Man darf auch nicht sagen, daß das Tragische der Schuld eine Berwischung des tragischen Gefühlstypus bedeute. Dies ware doch nur dann der Fall, wenn irgendwo vorgeschrieben ftunde, daß das pessimistische Kontrast= gefühl sich in allen Källen in voller Reinheit und Kolgerichtigkeit ent= wickelt zeigen muffe. Bielmehr ift es fo, daß nicht nur die reine, ungehemmte Auswirkung des peffimistischen Kontrastgefühls, sondern auch seine durch moralische Gefühle mitbestimmte und insofern gehemmte Ausgestaltung ihre Vorzüge hat.

Er stlich hat man sich vor Augen zu halten, daß das Tragische der schuldvollen Art eine Bertiefung an menschlichem Gehalt bedeutet. Erst durch die Fähigkeit des Schuldigwerdens ist die Stellung, die der Mensch im Gegensatze zur Natur einnimmt, in voller Schärfe bezeichnet. Erst mit der Fähigkeit des Schuldigwerdens tritt deutlich hervor, wie gefährlich und verantwortungsvoll es sei, Mensch zu sein. Erst durch die Möglichkeit des Bösen ist der Mensch wahrhaft auf sein kreies Tun gestellt. Der Lebenszang der Menschheit wäre von flacherer, bequemerer, bedeutungsärmerer Art, wenn der Keim der Verkehrung des menschlichen Wesens zum Bösen nicht in ihr läge. So wird also im Tragischen der Schuld das menschliche Wesen tiefer ausgeschöpft als im Tragischen des einfachen Unglücks. Erst jetzt tritt das Menschliche in seiner ganzen Wucht, in der vollen Tiefe der in ihm liegenden Gegensätze und Kämpfe in das Reich des Tragischen ein.

Sobann aber ist zu bedenken, daß durch die Hereinziehung der moralischen Zwiespälte und Umfturze die Kämpfe und Wehegefühle des tragischen Menschen eine bedeutsame Berinnerlichung und wirksame Zu-

Dieser Wert der ichuldvollen Tragit wird zuweilen verkannt; fo beispielsweise von Baumgart, Sandbud der Poetit, S. 397, 461, 467, 472, 494. Baumgart findet das Tragifche ausschließlich dort, wo eine schuldlose Person um eines kleinen Fehlers (Samartia) willen einem verderblichen Schidfal verfallt. "Mur ein unverdientes Schidsal ift tragisch." Roch pringipieller indeffen ift die Gegnerschaft gegen bie Schuldtheorie bei Bartmann. Er verlogt Rern und Sinn des Tragifchen in eine übersittliche Sphare. Die tranfzendente Willensverneinung, auf die das Tragische bei hartmann hinausläuft, ift ein Tun von überfittlicher Urt. Daher barf bie "moralische Selbstichau" des Belden, sein "Abscheu gegen die unsittliche Beschaffenheit des eigenen Billens" und überhaupt ber Refler ber Sandlungen in dem sittlichen Bewußtsein des Belden und ber übrigen Perfonen nur als psychische Tatfache, nicht aber nach ihrem moralischen Werte für ben tragischen Busammenhang in Betracht kommen (Philosophie des Schönen, S. 382 ff.). Diefe - überdies gefünstelte und dichterisch kaum zu verwirklichende - Lehre wird von selbst hinfällig, sobald bie Forderung der übersittlichen, tranfzendenten Willensverneinung als eine Bumutung erkannt wird, die das Tragifche von der Gultigkeit eines nur von wenigen Philofophen vertretenen Dogmas fraglichfter Urt abhängig macht und fo um feine alls gemein menschliche Berftandlichkeit und Wirkungsfraft bringt. Ebensowenig will Max Deffoir etwas von tragifcher Schuld miffen. Mit dem Ausdruck ,,tragifche Schuld" moralifiere man das Tragifche (Afthetit und allgemeine Runftwiffenschaft; Stuttgart 1906; S. 210 f.). Abolf Müller Schreibt dem Tragischen der Schuldlosen Art die tieffte tragifche Wirkung ju. Werbe der Beld in Schuld verftridt und werde sein tragisches Schickfal als Suhne dieser Schuld dargestellt, so bewege man sich auf dem "Niveau der Normaltragodie" (Afthetischer Rommentar zu den Tragodien des Sophofles, S. 272 f.).

schärfung erfahren. Schon vorhin wurde diese Seite berührt. Gäbe es keine Tragik der schuldvollen Art, so würden verschiedene psychologisch interessante, die Tiefe und Schärfe menschlichen Kämpfen= und Leiden= könnens offenbarende Schmerzgefühle undargestellt bleiben. Und dem= entsprechend würden auch die Gefühle der Teilnahme, die das Tragische hervorruft, eine Berarmung ausweisen. Die schmerzliche Teilnahme zeigt angesichts eines sich in Frevel verstrickenden, sich moralisch verlierenden Helden eine Erregtheit von ganz besonderer Art.

So darf also die schuldvolle Tragif als ein eigentümlich=wertvoller Typus des Tragischen gelten. Indem das Furchtbare eine Synthese mit dem sittlich Befriedigenden eingeht, entspringt ein eigentümlicher ästhe=tischer Wert. Der Grundton bleibt düster, doch durch diese Düsterheit schlingt sich der feierliche Zusammenhang einer Gerechtigkeit, die wir gutheißen. Das Furchtbare, Schwerlastende, das dem Eindruck von Welt und Leben im Tragischen zukommt, wird badurch nicht aufgehoben, nur wird ihm in dem Hervortreten sittlich befriedigender Zusammenhänge ein gewisses Gegengewicht beigesellt.

Durch die hier dargelegte Auffassung von der tragischen Schuld ist allem flachen, schulmeisterlichen Rationalismus im Feststellen von trazischer Schuld vorgedeugt. Dagegen scheint mir Max Scheler in der Hervorhebung des irrationalen Dunkels, in dem sich die tragische Schuld bewegen müsse, zu weit zu gehen. Zur tragischen Schuld gehöre ein Sichverlaufen der Grenzen von Gut und Böse, moralische Undurchschaubarkeit des Konfliktes. Dhne Zweisel ist es oft so, daß die Grenzen zwischen Größe und Schuld dunkel verlaufen. Und dies kommt in meiner Darstellung an verschiedenen Stellen zu seinem Nechte. Aber es läßt sich nicht aufrecht erhalten, daß ein solches Dunkel zum We se n des Tragischen gehört. Man denke etwa an Macbeth, an Karl Moor, Walelenstein, an Faust in der Gretchen-Tragödie, an Herodes bei Hebbel: läßt sich in diesen Fällen nicht ein ganz bestimmter Willensentschluß angeben, durch den der Held schuldig wird? Es ist übertrieben, daß die tragische Schuld "jenseits von bestimmbarem Recht und Unrecht" liege.

### 4. Einteilung der schuldvollen Tragit

Innerhalb des Tragischen der schuldwollen Art sind nun wieder zwei Källe zu unterscheiden. Entweder wird die tragische Schuld in ihrem

<sup>1</sup> Max Scheler, Abhandlungen und Auffäße, Bb. 1, S. 303 ff. (in dem Auffaß, "Bum Phänomen des Tragischen").

sittlichen Zusammenbange mit bem Leide vom Dichter in ben Mittel= punkt seiner Darstellung gerückt, mit Nachdruck behandelt, ob er biefer Rusammenbang wird vom Dichter nicht als Hauptsache berausgegebeitet. fondern nur nebenber, einigermaßen in die Darftellung gezogen. Das Bauptgewicht der Darftellung liegt in diesem zweiten Kall auf der na= turnotwendigen unseligen Verkettung; ber fittlich e Zusammenbang von Schuld und Leid fvielt nur berein; nur nebenber, nur in aweiter Linie nimmt ber Dichter zu ber moralischen Seite ber Sache Stellung, Er will por allem etwa bas unfelige Buten ber Leibenschaften. bas Entsetzenerregende im Busammenftoffen feindseliger Mächte, Die jammervollen Wirkungen von Bahn und Berblendung zeigen; der fitt= liche Zusammenhang von Schuld und Leid kommt zwar babei auch vor. aber mehr nur im Hintergrunde. Vorzugsweise will er ben Eindruck hervorbringen, wie die Lebensmächte rein als Lebensmächte, menschliche Schickfale rein als Schickfale, ohne unter moralischen Gesichtspunkt geftellt zu fein, in Furchtbares auslaufen. In dem erften Falle fpreche ich von dem Typus der reinen tragischen Schuld, in dem zweiten von dem Typus der nur mitwirkenden tragischen Schuld. Man fame gegenüber einer Ungahl von Källen ins Gedrange, wenn man diesen zweiten Typus nicht unterschiede. Die Betrachtung von Tragodien unter bem Gefichtspunkt ber Schuld fällt barum oft fo schulmeisterlich aus, weil man dabei nur den Inpus der reinen tragischen Schuld vor Augen hat. Es kommt zunächst darauf an, den zweiten Typus durch Beifpiele zu erläutern.

Es gibt Dichter, die vor allem die Leidenschaften als solche, das Heiße, Heftige, Berblendende, Berauschende, Quälende, Bernichtende ihres Wirkens schildern wollen. Das Moralische liegt ihnen ferner. Sie fühlen sich nicht sonderlich angetrieben, zu den Verschuldungen moralisch Stellung zu nehmen. Sie fassen die Berwicklungen nicht so sehr als Handlungen verantwortungsvoller Menschen, sondern mehr als Ausbrüche unwiderstehlicher Leidenschaften auf. Eine Operndichtung, Leoncavallos Bajazzo, mag uns einmal zunächst als Beispiel dienen. Hier ist schwere Verschuldung vorhanden. Nedda ist nicht nur treulos, sondern auch steinhart und eiskalt, wo wir mindestens ein menschliches Rühren erwarten. Auch bei Tonio, der aus Rache zum Verräter wird, käme die Schuldfrage in Vetracht. Allein der Dichter — und seine Musik unterstützt ihn darin — geht so ganz im Darstellen der sähen und heißen Leidenschaften auf, daß er es zum Auswerfen der Schuldfragen nur

wenia kommen läft. Wir bewegen uns fast ausschließlich in einer fefselnden Donamif ber Leidenschaften. Aus alterer Zeit könnten Boron, Baltac, Biktor Bugo als Beispiel berangezogen werden. In Sugos Bernani ift Schuld genug vorhanden: es ift undankbar und verräterisch, bas Bernani im Saufe des Gaftfreundes biefem feine Braut abivenftig macht; allein nirgends ift die Schuld betont; ber Nachbruck licat auf ber merkwürdigen, unbeilvollen Berwicklung als folcher. Ober man bente an Burons Mazeppa: Die fündhafte Liebe des Pagen Mazeppa zu ber iungen Krau des Edelmannes ift die Urfache der furchtbaren Buchtigung; aber ber Nachdruck liegt nicht auf diefer Schuld, sondern auf dem ent= setzensvollen Ritt. Ober man vergegenwärtige fich Bolas Germinal. Die Roblenarbeiter — und diese bilden bier als Ganzes den tragischen Belben - zeigen zwar nicht nur leibliche, sondern auch moralische Ent= artung in erschreckendem Grade. Doch aber läft ber Dichter biese moralische Entartung nicht so febr als eine Schuld bervortreten, Die in dem Jammerdasein biefer Menschen ihre verdiente Strafe fande: fondern porwiegend erscheint bas erbarmliche Dafein, bas biefe feuchende, hungernde. brunftige Arbeitermaffe führt, als ein bofes Schickfal, bas fich natur= gemäß und unabänderlich entwickelt hat und fie mit eisernen Klammern festhält. Die Frau im Fenster von Sugo von Hofmannsthal ift eine Schuldtragodie, die aber bei weitem überwiegend ohne Rücksicht auf bas Schuldvolle der Liebesleidenschaften im Sinne der Tragif eines jaben, wilden, erwürgenden Schicksals behandelt wird. Das Gleiche ailt von Ernsts Hardts fein und grell zugeschliffenem Drama Ninon von Lenglos: in dieser Welt des tandelnden Liebesspiels, in der auch die gefähr= lichen Leidenschaften und schrecklichen Seiten des Lebens nur Gegenstände leichtnehmenden Betrachtens sind, fann die Frage ber Schuld kaum aufkommen. Freilich ift in der jungften Beit eine gewisse Entartung biefer Leidenschaftstragodien weit verbreitet. Biele Dichter konnen sich in tumultuarischem Rasenlassen ber Wollustgefühle nicht genug tun. Sie treiben die erotischen Krämpfe bis zu äußerster Buftheit: die Personen erfticken und plagen vor Beilheit. Oft ergeben fie fich auch in pathetischem, lächer= lichem Schwulft, um ihre tierische Brünftigkeit auszutoben. Ich nenne den Schleier ber Beatrice von Schnitzler, Simfon von Gulenberg, ben Zerftorer von Johannes Raff, Medusa von Sans Anser. Berhältnismäßig selten dagegen findet sich in der Dichtung der Gegenwart die tragische Schuld betont. Die meiften Dichter scheinen es als rückständig anzusehen, bas Berhältnis der tragischen Berwicklung zum Moralischen hervorzukehren.

Aber auch Dichter gänglich verschiedener Art haben Leidenschaftsbramen ohne Betonung ber Schuld geschaffen. Ich erinnere an Medea und Jason bei Grillvarger. In seiner Medeatragodie freilich erscheinen beide als berart schuldvoll behandelt, daß bier der Invus der reinen tragischen Schuld porliegt. Borber bagegen, in ben Argonauten, ift bie Belaftung mit Schuld nicht als Bauptsache betont. Bielmehr liegt bier das Schwergewicht des Eindrucks darin, dan fich Unbeilvolles, Entfetliches mit Notwendiakeit aus dem Zusammentreffen zweier gefahrvoll angelegter Individuen und aus dem Mitwirken einer gleichfalls auf traaische Gefahren und Leidenschaften angelegten Umwelt ergibt. Tragische Schuld ist schon in den Argonauten vorhanden: Medea fündigt gegen Beimat und Saus, und Jason verfällt in seinem jähen, jugendberauschten Streben in Abermag und Gewalttätigkeit. Allein biefes Schuldvolle spielt nur berein; die Darstellung macht das tragische Berderben biervon nicht einfach und geradezu abhängig. Oder man stelle fich Shake= ipcares Rönigsbramen por, Bier ift die barte Selbstsucht, die gewalttätige Herrschlucht großenteils so bargestellt. dan der Nachdruck weit mehr auf ben Leidenschaften als folossalen Raturmächten liegt: Die Begiehung gum Morglischen tritt guruck. Auch Goethes Werther kann in gewiffem Grade als Beifpiel gelten. Anderswo wieder wird der Ein= bruck ber Schuld durch bie Buschärfung ber gangen Darftellung auf bas Graufige, Gespensterhafte in den Bintergrund gedrängt. Manche Gedichte Bebbels: "Berr und Anecht", "Der Ring", "Der Tod fennt den Deg", können verdeutlichen, was ich meine.

So stellen sich uns, wenn ich auf der Seite des Tragischen der Schuldlosigkeit wie der Schuld die je zwei Unterarten ins Auge fasse, vier Typen des Tragischen als eine Reihe mit zunehmendem Schuldscharakter dar. Am weitesten von aller Schuld entfernt ist die Tragisches schuldlossen Gemütes. Das Tragische des schuld entfernt ist die Tragisches senthält wohl Schuld, aber diese ist tragisch gleichgültig. Hieran schließt sich das Tragische mit mitwirkender tragischer Schuld, und den äußersten Endpunkt bildet das Tragische der reinen Schuld. Grillparzer bietet für den Fortschritt dieser vier Typen ausgezeichnete Beispiele dar. Die vier Gestalten Libussa, Hero, Medea in den Argonauten, Ottokar entsprechen der Reihe nach den vier aufgezählten Typen. Libussa ist fleckenrein. Bei Hero liegt eine Schuld vor: sie hat gegen die Keuschheitspflicht ihres Priesterberufs gesündigt. Aber diese Sünde ist gemäß der ganzen Haltung des Dramas nicht von solchem Gewicht, daß das furchtbare Ges

schiek Heros darin seine Nechtfertigung fände. Wer Heros Untergang als gerechte Strafe für die Verletzung der Keuschheitspflicht empfände, würde den Sinn dieser Tragödie ins Nohe verkehren. Von Medea in den Urgonauten war soeben die Nede. Und daß Ottokar den Typus der vollwirkenden tragischen Schuld darstellt, liegt auf der Hand.

Es gilt weiter, aus bem Umfang des Tragischen der reinen Schuld eine Unterart berauszuheben, die diese Korm der Tragif in der schärfften Ausgestaltung zeigt. Ich meine die Tragif ber Gewiffens= fampfe. Der tragische Untergang kann in vollem Mage als gerechte Buffe für schwere Schuld bargestellt fein, und barum braucht doch nur wenig ober nichts von Gewissensnot, Schuldgefühl, moralischer Qual und käuterung vorzukommen. Man erinnere sich an das "ungeteilte schuldvolle Gemüt" (S. 127 ff); aufrecht, reuelos, mit tropiger Selbst= besahung geben die Bertreter dieses Typus in den Untergang. Bier wird wohl vom Dichter der moralische Zusammenbang zwischen Schuld und Leid hervorgekehrt; aber die schuldige Verson selbst beschäftigt sich mit fich nicht nach der moralischen Seite bin, vertieft sich nicht in ihre Schuld. Die Schuld ift für ihr Gefühl überhaupt nicht als eine moralische Beschaffenheit des Wollens vorhanden. In anderen Källen dagegen befteht für das Gefühl der tragischen Verson felbst die Schuld als Schuld. Sie wird als Last, als Stachel empfunden; es entstehen schwere Rämpfe und Berriffenheiten. Dann barf von Tragit ber Gewiffenskämpfe die Rede sein. Bier also ift die tragische Schuld nicht nur objektiv, in der Darstellung der Dichtung, vorhanden, sondern das Gemüt der schuldigen Person lebt auch subjektiv in Schuld, qualt und zerarbeitet sich darin. Dabei kann es zu Aberwindung folcher Berriffenbeit, zu sittlicher Läuterung kommen. Es kann aber auch völlige moralische Aufreibung und Berzweiflung das Ende bilden. In jedem Kalle hat man es bier mit der zugeschärftesten Form der Tragik der reinen Schuld zu tun.

Schiller gehört mit den meisten seiner hochtragischen Gestalten hierher; vor allem mit Wallenstein und Maria Stuart. Schillers Phantasie ließ sich vorzugsweise durch diesen moralisch vertieftesten Typus des Tragischen ergreisen. Aber auch Goethe hat bedeutsame Vertreter dieses Typus geschaffen; man denke an Weislingen, Clavigo, Faust. Bei Shake-

<sup>1</sup> Doch besteht der bedeutsame Unterschied zwischen Goethe und Schiller, daß die Tragit bei Goethe nicht von vornherein auf Schuld angelegt ist, sondern nur auf tragisches Leid, während es für Schiller keine Tragit gibt, die sich nicht auf tragische Schuld zuspiste. Gundolf sagt in seinem "Goethe" hierüber tiefeindringende Worte (S. 147 ff.).

speare fällt jedermann vor allem Macbeth ein. Doch ist für Shakes speare dieser Typus des Tragischen bei weitem nicht vorwiegend charaksteristisch. Eine Gestalt wie Hamlet gehört nicht einfach hierher. Denn bei Hamlet ist die moralische Selbstquälerei krankhafter Art; er wirft sich auch dort in moralischen Zweifeln und Selbstvorwürfen herum, wo keine entsprechende Schuld vorliegt. Ein hervorragendes Beispiel von moralischer Selbstzerrütung ist William Lovell bei Tieck; nicht als ob Lovells Innenkämpfe in nichts anderem als in moralischen Qualen bestünden; aber diese bilden doch eine wesentliche Seite daran. In noch höherem Grade gilt dies von der Selbstzerstörung Roquairols bei Jean Paul; aber auch andere Gestalten Jean Pauls — Gustav in der Unslichtbaren Loge, Albano im Titan — zeigen die Tragist des Schuldzgefühls stark entwickelt. Von modernen Dramen nenne ich Anzengrubers Meineidbauer, Gottschalls Nabob, Zolas Therese Raquin, Hauptmanns Kubrmann Henschel und Rose Bernd.

#### 5. Unterfittliche und überfittliche Perfonen

Nicht alle Källe lassen sich klar und glatt einem der genannten Typen zurechnen. Bei der Gliederung in diese Inpen war vorausgesett, daß die tragische Verson soweit sittlich entwickelt sei, daß Schuldgefühle in ihr entstehen können. Es gibt aber auch Källe, wo die tragische Person vom Dichter als derart aufgebend in Trieben und unwillkürlichen Reaungen bargeftellt wird, daß in ihr keine Schuldgefühle lebendig werden. Es erscheint ihr als selbstwerständlich, daß sie im Niedrigen und Schmutigen lebt. Sie fteht biesseits von Gut und Bose. Freilich darf diese Diesseitiakeit nicht soweit geben, daß die Verson als schlechtweg unfrei dargestellt wird. Auch der untersittliche Mensch muß, wenn er tragisch wirken soll, in uns den Eindruck erwecken, daß an ihn bie Forderung gerichtet werden darf, sich auf sich zu besinnen, sich feiner objektiven Gefunkenheit auch subjektiv als solcher bewußt zu werden. Tatfächlich allerdings steht es so mit ihm, daß er im Element der Sunde mit dem Gefühle lebt; dies fei naturlich und in der Ordnung. Nichtsbestoweniger aber urteilen wir über ihn; wenn auch tat= fächlich kein Schuldbewußtsein in ihm aufkommt, so hätte er boch derart an sich arbeiten follen, daß ihm die Verworfenheit seines Lebens zu Bewuftfein kame; er hatte sich seiner Bingegebenheit an bas niedrige Triebleben entreißen follen. Wenn einem Menschen, wie etwa dem Berauschten oder dem unter einer Zwangsidee Bandelnden, die Fähigkeit der Verantwortlichkeit schlechtweg abgesprochen werden muß, fehlt auch die Voraussehung für tragische Wirkung (val. S. 81).

Somit bildet die Tragit der unterfittlichen Versonen binfichtlich der Schuldfrage einen Nebentwous. Dem Sündigen und Freveln der als untersittlich daraestellten Verson gegenüber muß der Betrachter eine zweiseitige Stellung einnehmen. Ein erfeite und vor allem bat der Betrachter auf die Untersittlichkeit der dargestellten Gestalt einzugeben: ibm muß die Verson als ungeteilt ihrem Triebleben bingegeben vor Augen steben; ihr Sundigen und Freveln muß von ihm als naives Ergebnis, als "amoralischer" Ausdruck ihrer unentwickelten Seelenverfassung aufgefant werden; er muß das Kehlen jedweden Schuldbewußt= seins wesentlich in Anschlag bringen. Kurz: er hat anzuerkennen, daß von tragischer Schuld im Sinne einer bewunten Schuld hier keine Rede fein kann. Und um fo ffarter wird fich biefe ... amoralische" Stellung des Betrachters zur Tragik untersittlicher Versonen geltend machen, je mehr die Dichtung das Natürliche und Selbstverständliche des Sündigens und das Kernsein jeder moralischen Regung hervortreten läßt. Underseits aber wird ber Betrachter sich doch auch zu dem Urteil genötigt fühlen: Die sündigende untersittliche Verson hätte sich aus ihrem tierischen Triebleben berausarbeiten, sich mit Freiheit auf ihr Menschsein besinnen, sieh eine Widerstandskraft anerschaffen sollen. Insofern fällt die Tragik des untersittlichen Frevels doch auch wieder unter den Gesichtspunkt des Tragischen der Schuld. Freilich kann kein Zweifel sein, daß diefe zweite Seite an der Stellung des Betrachters um fo mehr zurücktritt, je eindringlicher und anschaulicher der Dichter das Untersitt= liebe dargestellt hat. In einer je größeren Külle schlagender und tief= gefaßter Büge ber Dichter bas untersittliche Seelenleben schildert, um fo weniger ift ber Betrachter veranlafit, seine "amoralische" Haltung mit ber moralischen zu vertauschen. Ganglich freilich kann die zweite Seite - die moralische - nicht ausgeschaltet werden. Denn so ftark auch immer das Untersittliche vom Dichter unterftrichen ift, so muß in der Darstellung boch irgendwie auch bies jun Ausbruck kommen, daß sie in ihrem Un-fich-Sein, in ihrem tiefften Grunde boch noch Mensch, also ein freies verantwortliches Wesen ift.

Ein höchst interessantes Beispiel bildet Grillparzers Jüdin von Toledo. Rahel wird als ein spielendes, gaukelndes Kind, als ein Stück unverfälschter, bewußtlos sich auslebender Natur, ihr Trieb= und Gefühlsleben als unter der Schwelle der freien Sittlichkeit stebend geschilbert. Ihr Tun fällt jum Teil in ben Bereich bes Berwerflichen und Schlechten. Allein trots aller bublerischen Rünfte kommt es in ibr au feinem Schuldaefühl. Gin anderes intereffantes unterfittliches Geschöpf von tragifcher Birlung ift Regine in Subermanns Rabenfteg. Gie ift ein bobered Tier, fie gebt gang im Triebleben auf; nur Spuren von Gewiffen kommen bei ihr vor. Sie ift ein gefundes, fraftvolles, gleich= fam genial bingeworfenes Stuck Ratur, in bem fich Reinbeit und Berworfenbeit, Große und Gemeinbeit untrennbar mischt. Doch bat fie für den Unterschied Diefer ibrer eigenen Elemente fein Auge. Als weitere Beifpiele nenne ich Saibi und Don Juan bei Boron, Carmen in ber Novelle Mérimées, Bela, das afiatische Madeben in Lermontoffs Roman "Gin Beld unferer Beit". Bor allem weise ich auf Klauberte Salambo bin: in dieser Roloffaldichtung ift eine Menschheit geschildert, die fich in ungebeuerlicher Sabgier, Wolluft, Graufamfeit, in ben Schauern eines muften Muftigiomus, in greuelvollen Wabnvorftellungen auslebt. obne daß auch nur eine Regung von Gewiffen mabnend in diese wilde 2Belt tonte. Auch Johannes Jenfens Roman "Das Schiff" schilbert eine äbnliche Belt.

Natürlich gibt es auch Abergänge, — ich meine Gestalten, die zwar das Gefühl der Schuld haben, in denen aber doch von der Geistesstufe aus, auf der sie stehen, eine starke Gegemwirkung gegen die Schärfe des Schuldgefühls stattsindet. Man stelle sich etwa Goethes Gretchen vor Augen. Seele und Sinne in ihr sind Eins; ihre seelische Schönheit entfaltet sich im Elemente der Natur. Besonders in ihrem Liebesleben macht sich dies geltend: die sinnliche Hingabe erscheint ihr an die volle Neigung des Herzens wie etwas Selbstverständliches geknüpft. Unwersdorbenen Sinnes gibt sie ihre Unschuld preis. Aber es wäre verkehrt, sie geradezu oder auch nur in der Hauptsache als unterhalb der Schwelle von Gut und Wöse stehend aufzufassen. Ihre Tragik ist vielmehr der Hauptsache nach Tragik der Schuld und Gewissensnot.

Es ist flar, daß das Unbewußtbleiben der Schuld für die Wirfung des tragischen Zusammenhanges von Einfluß ist. Wo das sittliche Beswußtsein so geringe Entwicklung zeigt, daß es selbst gegen schwere Bersschuldungen blind ist, dort liegt eine Menschlichkeit von geringerem Werte vor, eine Menschlichkeit, die in der Erarbeitung der Tiefen des Selbstsbewußtseins zurückgeblieben ist. Dem Tragischen der unbewußten Schuld, wenn ich mich dieses kurzen Ausdrucks bedienen darf, kommt daher der Borzug des menschlich Bedeutungsvollen in geringerem Maße zu als

bem Tragischen ber bewußten, eigentlichen Schuld. Dieser Abbruch kann seicht so ftark werden, daß sich das zum Tragischen erforderliche Merks mal der Größe nicht mehr entwickeln kann.

Gleichfalls nicht einfach ist es, zu den über sittlichen Personen mit Rücksicht auf die Frage der tragischen Schuld die richtige Stellung zu gewinnen. Zeht handelt es sich also um Menschen, die gemäß der dichterischen Darstellung jen seits von Gut und Böse stehen. Soll in die Beurteilung Klarheit kommen, so muß zweierlei untersschieden werden. Ich stelle die beiden Fälle, die hier in Frage kommen, einander scharf gegenüber, wenn sie sich auch in Wirklichkeit meist mehr oder weniger miteinander vermischen.

Erstlich nehme ich an; nur die Menschen, die ber Dichter vorführt, steben auf übersittlichem Boben; ber Dichter selbst halt an bem Unterschied von Gut und Bofe fest. Bir fühlen aus ber Darftellung bes Diehters beraus, baff er feine Versonen, mogen fie fich noch so febr für "Abermenschen" balten, die über das Sittliche weit binans find, den= noch unter bas Sittengesetz geftellt seben will. Diefer Kall bietet keiner= lei Schwierigkeiten für die äfthetische Beurteilung bar. Denn bier bleibt bie Frage gang beiseite, ob bie Moralphilosophie im Rechte ift, wenn sie die Aberwindung des Unterschiedes von But und Bose für die reifste Stufe erflärt, die der Mensch erreichen könne. Bier kommt allein die Latfache in Betracht, daß es Menschen gibt, welche die Bobe ihres Standpunktes barein fegen, baß fie alle ihre handlungen - unter Bermeibung bes Gegenfaßes von Gut und Bofe - als naturnotivendige Auswirkungen ihrer nun einmal so und nicht anders beschaffenen Natur betrachten. Dort, bei ben untersittlichen Raturen, war bas Berftandnis für den Unterschied von Gut und Bose noch nicht erreicht; bier, bei den übersittlichen, ift biefes Berftandnis, und vielleicht in aller Berfeinerung, vorhanden, aber biefer Unterschied felbst wird für die hohe und reife Lebensführung außer Geltung gesetzt und als eine guruckgebliebene Dentweise mit Berachtung behandelt. Und ich wüßte nicht, was dagegen einzuwenden ware, folche "Abermenschen" in Dichtungen auftreten zu laffen. Findet hier boch nicht einmal jene Berfürzung des tragischen Bertes statt, die ich soeben an den untersittlichen Naturen hervorgehoben habe. Much entspringt für die Beurteilung bier keine Unklarbeit. Denn ber hier vorausgesetten Unschauung bes Dichters gemäß fallen ja alle aus übersittlichem Boben hervorgegangenen handlungen unter ben Wert= maßstab von But und Bose. Und so fann es vorkommen, daß das übersittliche Gebaren als solches schon von dem Dichter als frevelhafte Abersbebung behandelt wird.

Die Einführung solcher übersittlicher Kraftnaturen gehört nicht erst ber jüngsten Zeit an. Man denke etwa an Lucifer in Byrons Kain, an William Lovell bei Tieck, an Roquairol bei Jean Paul. Auch in der Entwickelung, die Goethe seinen Faust im ersten Teile durcherleben läßt, kommen Ansäge zu solch übersittlichem Streben vor. Und Hebbels Hoslofernes, Hamerlings Nero lassen sich gleichfalls unter den gegenwärtigen Gesichtspunkt rücken. Aus der Dichtung der jüngsten Zeit hebe ich Papst Gregor aus Paul Ernsts Canossa hervor: Gregor ist ein Bersbrecher, der sich zu einem übersittlichen Standpunkt bekennt, aber diesen nicht festzuhalten vermag und mit seiner Abersittlichkeit scheitert. Der Dichter behandelt ihn als einen Menschen, der sich über den Unterschied von sittlicher Reinheit und Schuld hinwegzusezen kein Recht hat.

In einem zweiten Kall liegt die Sache wesentlich anders. Jett nehme ich an: der Dichter felbst steht grundsätlich auf dem Standpunkt bes Immoralismus; Pflicht, Gewiffen, Reue, Schuld gelten ihm als veraltete Begriffe, als Erzeugnisse ber erkrankten Menschheit. Ein folcher Dichter mußte folgerichtig die gange Dichtung hindurch Leid und Untergang lediglich als notwendige Auswirkung der Charaftere und Lagen barftellen, ohne ben Schein von Berdienst und Schuld, von Gut und Boje irgendwo auf die Versonen fallen zu laffen. Dies durfte nun wohl nur fehr schwer durchzuführen fein. Mindeftens in der Regel wer= ben sich die sittlichen Wertgefühle nicht völlig unterdrücken lassen und fich mit unwillfürlicher, elementarer Gewalt in der Dichtung zum Ausdruck bringen, so daß Wollen und Sandeln der Versonen, troß jenem grundfählichen Standpunkt des Dichters, doch an sittlichen Wertmaßftaben gemeffen erscheint. Go entfteht eine unklare Beleuchtung: einesteils erscheinen die Handlungen der Personen als bloße notwendige Auswirfungen der weder guten noch bofen Natur, als Leidenschaftsäußerun= gen, von denen der Dichter den nach seiner Meinung ängstlichen, schwächlichen, dabei zugleich harten, tyrannischen Mafftab der Moral fern= balten will; anderenteils ift boch die Darstellung eine solche, daß mit den Handlungen zugleich auch ihr moralischer Wert und Umvert in ge= wiffem Grade jum Bewußtfein gebracht wird.

Hier ist vor allem auf Ibsen hinzuweisen. Es ist nur in der Ordnung, wenn die in unserer Zeit tatsächlich vorhandene starkgeistig immoralistische, auf ein Abermenschentum gerichtete Bewegung sich auch

in der Dichtung zum Ausdruck bringt. Und da ist es nun ein nicht aenua anzuerkennendes Berdienst Ibsens, daß er dieses übersittliche Menschentum in so unerschrockener, phantasievoller und hochgestimmter Beife in feinen Dramen zur Geltung bringt. Allein von einer gewiffen Unklarbeit ift er hierbei nicht freizusprechen. Pflicht, Gemissen. Sitten= gesetz sind für den Dichter ausdrücklich abgetane Begriffe, und doch werden uns die Versonen mit Nachdruck und Leidenschaft teils als ver= ächtlich, teils als Musterbilder oder als solchen doch nahestehend bin= aeftellt. Und es kann nicht anders fein. Das übersittliche ift bei Ibsen - und dasselbe gilt von Nietsiche - in Wahrheit nur eine bestimmte Korm des Sittlichen. Auch das übersittliche ift ein Wert, ein Ideal für unfer Wollen und Kühlen, und fo ergeben fich auf feinem Boden Bert= unterschiebe, die benen von Gut und Bofe, Berdienst und Schuld wesensverwandt sind. Und so ist es benn kein Bunder, wenn der über= fittlich gestimmte Dichter auf Die Taten seiner Versonen unwillfürlich Die Betonung von Recht und Unrecht, Grofitat und Frevel fallen läßt. übrigens ift die hier hervorgehobene Unsicherheit in der sittlichen Beleuchtung bei Ibsen keineswegs so störend, daß dadurch der unmittel= bare Genuß erheblich beeinträchtigt wurde. Nur für ben tiefer und feiner nachsinnenden Kritiker stellt sich die dargelegte Wahrnehmung einiger= maßen störend ein. Abnlich verhält es sich in den Zwei Menschen von Richard Dehmel (die allerdings ausgesprochene Tragif nur hier und da, besonders am Schluß des zweiten und zu Beginn des dritten Teiles enthalten). Lukas und Lea sind von Debmel, wenn man auf den Grundton der Dichtung achtet, mit überschwenalichem Nachdruck als überfittliche Menschen behandelt. Mit Befremden fühlt der Leser die Bu= mutung an fich gestellt, daß er die Schamlosigfeiten und Schändlichkeiten, deren sich Lukas und Lea schuldig machen, darum weil die beiden von großen, mustischen Lebens- und Weltgefühlen erfüllt sind, als übermoralische Außerungen starker Naturen hinnehmen solle. Doch wird biese Beleuchtung nicht festgehalten. Denn jene Irrwege werden boch auch wieder als Irrwege behandelt. Der Dichter läßt die Entwicklung ber beiden als eine Läuterung erscheinen. Rurg, es herrscht in dieser Begie= hung ein ftorendes Zwielicht. Auch an Bermann Bahrs merkwürdiges, tiefmühlendes Drama "Der Meifter" fann erinnert werden. Es scheint der Unterschied von Gut und Bose geleugnet zu sein, und doch sind die Charaftere und Sandlungen so bargestellt, daß wir sie mit ben Magftaben von Schuld und Unschuld meffen muffen. Schlimmer ift es,

wenn das als übersittlich Erscheinensollende sich in Wahrheit als ein wüstes Chaos ekstatischer Maßlosigkeiten darstellt. Dies findet man bessonders bei den Modernsten überaus häusig: ich denke etwa an Georg Kaiser oder an Paul Kornfelds Drama "Die Verführung".

Im Grunde gehören auch sehon Goethes Wahlverwandtschaften hiersher. Dem Grundtone nach werden die Verirrungen und Verwirrungen, in welche die Neigungen und Leidenschaften der beiden Paare geraten, wie natürliche Vorgänge dargestellt, die von dem Gegensatz des Guten und Bösen nicht getroffen werden. Daneben aber werden doch auch die Verletzungen der Heiligkeit der Ehe in grelle moralische Beleuchtung gerückt; insbesondere durch die von Mittler vertretene Auffassung und durch Ottiliens Buße. So schwankt die sittliche Welt, in der sich dieser Noman hält; es bleibt unklar, in welchem Sune und Grade innerhalb jener Auffassung, der zufolge die sittlichen Vorgänge wie Auswirkungen der mit stiller Notwendigkeit waltenden Natur erscheinen, von Schuld die Rede sein könne.

Disher sette ich voraus, daß sich der Leser entgegenkommend in die übersittliche Anschauungsweise des Dichters einfühlt. Auch bei solch bereitwilligem Eingehen macht sich die hervorgehobene Unklarheit der Beleuchtung als empfindlicher Abelstand fühlbar. Es kommt aber bei Beurteilung der Tragik übersittlicher Personen noch ein anderer Gesichtspunkt in Frage: die Beurteilung wird wesentlich auch davon abhängen, ob der Leser den übersittlichen Standpunkt der Dichtung gutheißt oder ablehnt. Es entsteht selbstwerständlich eine mehr oder weniger starke Lähmung des ästhetischen Genusses, wenn der Leser die übersittliche Anschauungsweise der Dichtung für einseitig oder geradezu für verkehrt und verderblich hält. Das Recht aber, den moralischen oder übermoralischen Standpunkt des Dichters abzulehnen und diese Ablehnung auch in das ästhetische Genießen und Beurteilen der Dichtung miteinfließen zu lassen, darf keinem Leser genommen werden. Davon wird sogleich im Zusammenhange zu handeln sein.

Ich komme nochmals auf die Unklarheit in der Behandlung der Schuld zu sprechen: sie kann noch auf andere Weise entstehen. Wenn ein transzendentes Schicksal in das Wollen und Handeln der Personen eingreift, so wird dadurch die Schuld in eine zweideutige Beleuchtung gerückt. In diesen Fällen fühlen sich die Personen einerseits als schuldig oder doch als gewissermaßen schuldig, und sie werden auch vom Dichter als Frevler hingestellt; anderseits aber ist es doch ein dem Menschen

jenseitiges Schicksal, das ihn hinterrücks, unbekümmert um sein Wissen und Wollen, in Schuld verstrickt; also ist er in gewissem Sinne doch zusgleich schuldlos. Ich denke hierbei insbesondere an die antike Tragödie, sodann auch an die moderne, zumeist karikaturartige Wiederbelebung des antiken Schicksals. Aber auch die im eigentlichen Sinn christliche Tragödie mit dem Walten der Vorsehung gehört hierher. Da von der hieraus entstehenden Verdunkelung der Schuld in einem späteren Abschnitt die Rede sein wird, so kann es hier mit diesem kurzen Hinveis sein Vewenden haben. Jedenfalls leuchtet soviel ein, daß die Schicksalstragödie in betontem Sinne weder dem Tragischen der Schuld noch dem der schuldfreien Art zugezählt werden kann, sondern in der Schuldfrage eine Sonderstellung einnimmt.

Es braucht kaum besonders erwähnt zu werden, daß Unklarheit in bem Verhältnis zur Schuld auch durch mancherlei Nichtkönnen auf Seite bes Dichters entstehen kann. Sie kann die Folge ungenügender Kraft und Sicherheit im Gestalten oder schwächlicher, verworrener Auffassung der Charaftere und des tragischen Zusammenhanges oder verschrobener sittlicher Anschauungen sein. Auf diese mannigfaltigen in Mängeln dich= terischen Könnens liegenden Ursachen will ich nicht eingehen. Als Beis ipiel mag Subermanns Ehre gelten. Die Programmrebe bes Grafen Trast über die Ehre (es gebe überhaupt keine Ehre, die Ehre eines jeden Lebenstreises sei berechtigt) stimmt nicht zu der tatfachlichen Bewertung. Der Dichter behandelt tatfächlich die Ehre, wie sie im Hinterhaus und wie sie im Vorderhaus aufgefaßt wird, als etwas Niedriges und Schmukis ges, dagegen die von Robert und Leonore vertretene Vorstellung von Ehre als auf echten, menschlichen Grundlagen beruhend. So wird also durch bie aufdringlichen Auseinandersetzungen des Grafen Traft, aus benen man den Dichter heraushört, ein unsicheres Licht auf die ganze sittliche Grundlage des Stückes geworfen.

## 6. Stellung des Lesers zur Auffassung des Dichters von der Schuld

Schließlich ist auf die Grundvoraussetzung nachdrücklich hinzuweisen, die überall zu erfüllen ist, wo in einem Drama die tragische Schuld ersmittelt werden soll. Die Frage, ob tragische Schuld vorliege und worin sie bestehe, muß stets von der in der jeweiligen Dichtung zum Ausdruck kommenden Auffassung des Dichters aus beurteilt werden. Zedes Kunstwerk darf verlangen, daß es nach den

Absichten gewürdigt werde, die der Künftler darin zur Gestaltung bringt. Bas ber Runftler an Auffassungen, Gedanken, Berturteilen in fein Runftwerk hineingearbeitet bat, gebort eben zu dem Runftwerk selbst und muß bei Keftstellung feiner Bedeutung und feines Bertes wefent= lich mit in Betracht gezogen werden. Go gehört denn auch zur Burdigung jeder tragischen Dichtung bies, daß der Lefer sich in der Frage der Schuld zunächst auf den Boden ftelle, den der Dichter in feinem Berke einnimmt. Bon feinen eigenen moralischen Auffassungen und Idealen hat der Leser zunächst völlig abzusehen; das Erste ift vielmehr, daß er fich in die moralische Welt des Dichters hineinlebe. Er muß sich darüber flar werden, ob und inwieweit und in welchem Sinne der Dichter die vorliegenden Entschlüsse und Taten als schuldvoll habe binftellen wollen. Lefen wir Byrons Rain, so muß uns ber tropia felbständiae, das Kühne und Berwegene billigende Sinn des Dichters vor Augen fteben. Lefen wir dagegen Faufts Leben, Taten und Söllenfahrt von Alinger, so finden wir als Hintergrund der Dichtung eine Lebensauffasfung, die in gedulbiger Ergebung, in Gelbitbescheidung, in fanfter Barmonie des Gemüts das Höchste erblickt. Die Schuld Rains dort und Kaufts hier wird von ben beiden Dichtungen in grundverschiedene Beleuchtung gerückt.

Erst wenn der immanente Sinn einer tragischen Dichtung in Binficht auf die Schuldfrage feststeht, darf die Rritik ihre Aufmerksamkeit darauf lenken, ob der Dichter mit feiner moralischen Auffassung Recht habe. Nachdem fich der Lefer in die moralische Welt des Dichters hinein= gelebt und von hier aus das Borhandensein tragischer Schuld in der Dichtung beurteilt bat, entfteht für ihn naturgemäß die weitere Frage, ob die Art und Beise, wie der Dichter seine Versonen in ihren Sand= lungen schuldig oder schuldlos erscheinen lasse, zu billigen oder vielleicht als einseitig oder geradezu als verkehrt zu beurteilen sei. In diesem un= gunftigen Fall kommen der Dichtung vielleicht kunftlerische Borzuge in Menge zu; doch geschieht diesem fünstlerischen Wert durch die Einseitig= feit oder Berkehrtheit des in ihr zur Geltung gebrachten moralischen Standpunktes mehr ober weniger Abbruch. Und es kann nicht geleugnet werden, daß es eine Fülle von Dichtungen, und gerade in der Gegen= wart, gibt, durch die felbft ein weitherzig denkender Lefer in ftarkfte moralische Gegnerschaft versett werden kann. Besonders kommt der Lefer nicht selten in den Fall, sich zu sagen, daß das, was der Dichter als schuldfreies Sichausleben einer Leidenschaft hinstellt, vielmehr freche Sinnenluft, zügelloser Egoismus, rohe Gewalttätigkeit ober sonst eine Form frevelnden Verhaltens sei. Man darf ohne übertreibung sagen, daß die für unsere Zeit so charakteristische Moral des "Lebensrausches" besonders in den Kreisen der Dichter und Künstler gegenwärtig verstreiteter ist als irgendeine andere moralische Auffassung. So ist es denn begreislich, daß sich auch die Behandlung der tragischen Kämpfe bei so vielen Dichtern mehr oder weniger von dieser Moral oder übermoral des "Lebens um des Lebens willen" beeinflust zeigt. Was mich wenigstens betrifft, so ist die Behandlung des Tragischen von dem Standpunkte der Moral der "Selbstherrlichkeit des Lebens" aus die häufigste Ursache, weswegen ich an der moralischen Beleuchtung, unter die das Tragische gerückt ist, so oft Anstoß nehme. Übrigens ist dieser Punkt schon vorhin berührt worden, wo von den übersittlichen tragischen Versonen die Rede war (S. 162).

Andessen kann nicht fark genug hervorgehoben werden, daß der Lefer seine moralischen Manstäbe in möglichst weitem, beweglichem und menschlich umfassendem Sinne und mit möglichst starkem und unerschrockenem Geiste gestalten muffe. Wer an die tragischen Dichtungen mit den Manftaben eines moralischen Vedanten, mit den Vorurteilen der tugendstolzen Anstandsmoral, mit dem Glauben an einen unbezweifelbaren moralischen Allerweltskoder herantritt, wird gerade den fühneren tragischen Dichtungen nicht gerecht werden können. Man braucht hierbei nicht einmal an solche Dichtungen zu denken, die, wie etwa die Ihfens, den gegenwärtig üblichen sittlichen Unschauungen offen und gründlich den Krieg erklären. Auch den meisten Dichtungen Shakeipeares und Byrons, auch Schillers Räubern, Goethes Kauft wurde man bitteres Unrecht zufügen, wenn man an sie mit den angedeuteten engen Manftaben berantreten wollte. Sobann aber foll fich ber Lefer überragenden Dichtern gegenüber, wenn er sie von seinen sittlichen Uberzeugungen abweichend findet, hüten, sofort abzusprechen und zu verurteilen. Vielmehr möge er sich bereitwillig und unvoreingenommen in die sittliche Welt des Dichters vertiefen und sich fragen, ob nicht im Gegenteil der Dichter die reifere und weisere sittliche Unschauungsweise habe, von der er lernen und zu der er hinanftreben muffe. Und ift der Leser auch nicht geneigt, dem Dichter geradezu Recht zu geben, so wird er sich doch vielleicht sagen muffen, daß es sich in der vorliegenden Dich= tung um streitige, nicht unbedingt eindeutig zu entscheidende sittliche Fragen handle, daß auf dem von dem Dichter betretenen sittlichen Ge=

biete auch gegnerische Anschauungen möglich seien, denen doch Wahrsheit und Tiefe nicht völlig abgesprochen werden könne. Es würde zu weit führen, die Erfordernisse, die zu einer freidenkenden Beurteilung des sittlichen Standpunktes von Dichtungen gehören, genauer zu entwikskeln. Igedenfalls sehe ich hier überall als selbstverständlich voraus, daß die Kritik, die der Leser an der Stellung des tragischen Dichters in der Schuldfrage übt, nicht von dem Boden zaghafter, enger, konventioneller sittlicher Anschauungen aus geschehe. Wo freilich der tragische Dichter geradezu das Zügellose und Tierische, das Freche und Perverse als schuldfrei behandelt, dort hat der Leser das gute Recht, sich empört von der Dichtung abzuwenden.

Sich bei Beurteilung der Schuldfrage auf den Boden der sittlichen Unschauungen des Dichters zu verseten, wird Dichtungen gegenüber leicht fallen, die aus entlegenen Zeiten stammen und in Anschauungen fteben, die uns ganglich ferne liegen. Wenn bei Somer die Gefährten des Odnsseus durch Sturm und Schiffbruch vernichtet werden, weil sie, dem Berhungern nabe, einige der heiligen Rinder des Helios geschlachtet und gegeffen haben; wenn des Mjas greuelvoller Bahnfinn vom Diebter barauf guruckaeführt wird, daß Ajas einigemal, allzusehr auf eigene Kraft bauend, die Silfe der Götter gering geachtet habe; oder wenn Stipus, obsehon er völlig umvissentlich und nach unserer Auffassung schuldlos den Bater erschlagen und sich mit der Mutter vermählt hat, dennoch sich als einen Frevler fühlt und als solcher auch von allen Personen des Stückes betrachtet wird: so geht der Leser leicht auf den moralischen Standpunkt des Dichters ein; es kommt ihm nicht in ben Sinn, Schuld und Schuldlosigfeit nach modernen Magitäben in Diese Dichtungen hineinzudeuten. Dasselbe ift der Fall, wenn wir bei Ralidaja das Unglück Sakuntalas - das Berftogenwerden durch ihren sie nicht erkennenden Gatten — als eine Folge davon dargestellt finden, daß sie aus verzeihlicher Unachtsamkeit einem muden Buger nicht die gehörige Aufmerksamkeit geschenkt hat; oder wenn wir in dem indischen Epos finden, wie Rala wegen des Verfaumens einer Waschung dem bosen Geift Rali preisgegeben und so ins Elend gestürzt wird. Dasselbe gilt von Calberons Drama "Der Argt feiner Ehre". Bier wird nicht etwa wirkliche Untreue, sondern lediglich der Berdacht und Schein von Untreue wie eine Sünde außerster Art behandelt und durch Schicksale

<sup>1</sup> Man vergleiche hierzu mein Sustem ber Afthetif, Bb. 1, S. 483 ff. und bie Afthetischen Zeitfragen, S. 8 ff., 184 ff.

von grausamer Barte bestraft. Es fällt uns nicht schwer, uns auf ben fernliegenden, ja geradezu abstoßenden moralischen Standpunkt bieses Dichters zu versetzen und von ihm aus dem Stück eine Fülle von Borzwagen zuzugestehen.

Diefelbe Unbefangenheit aber follen wir auch dann an den Tag legen, wenn der Dichter der jungften Bergangenheit ober Gegemwart angebort und durch seine Darstellung von Berechtigung und Schuld den üblichen sittlichen Auffassungen entgegentritt. Sogar wo, wie in Gukkows Berg und Belt, der Dichter eine verschrobene, sich überlegen dunkende, in Wahrheit aber schwächliche und sophistische Moral verkündet, ist es acfordert, junachst von der Denkweise des Dichters aus die Dichtung ju beurteilen. Um wieviel mehr wird dies in folchen Källen nötig fein, wo der Dichter für eine freiere, herbere, mehr auf Bahrheit beruhende Sitt= lichkeit eintritt! Sollte diese würdigere Form der Sittlichkeit auch mit Abertreibung, mit verletender Einseitigkeit dargestellt sein, so ift es doch Pflicht des Lefers, auf die Anschauungsweise des Dichters verständnisvoll einzugeben. Dies bat man sich gegenwärtig zu halten, wenn man beis spiclsweise Ibsens Rora oder seine Hilbe Wangel beurteilt. Auch wenn man in Noras Entschluß, sich von Gatten und Kindern zu trennen, nicht, wie Ibsen, eine unbedingte Forderung der in Nora erwachten höheren Menschheitsform sieht, sondern eine vor allem die Pflicht gegen die Kinder verletzende Härte, so soll man sich doch zunächst in die allzu schroffe Moral Ibsens hineinleben und sie in ihrer steilen Größe zu verfteben suchen. 1 Und auch wenn wir in Silbe einen gewiffenlosen, fast unmensch= lichen Herrenmenschen erblicken und sich in und etwas gegen ihr von dem Dichter gutgeheißenes Zun und Reden emport, so haben wir doch zunächst die Aufgabe, und in die Gefühlsweise des hochdenkenden Dichtere zu verseten, der sich zu der robuften Gewiffenlosigkeit Bildens wie zu einem Ideal bekennt. Ober man mag an Ibsens Rosmersholm denken. Ibsen ist hier, wie sonst, Verkunder einer Moral, die von dem Meuschen rucksichtsbare Entschlusse fordert, Entschlusse, die nur aus dem eigenften Gefete der Individualität heraus geboren sind und ein überindividuelles Gelten, eine Norm nicht anerkennen. Niemand darf dem Lefer verwehren, sich zu dieser, wie auch ich glaube, höchst einseitig indivis dualiftischen Ethik kritisch zu verhalten. Aber das Nächste, was der Leser zu erfüllen hat, besteht doch darin, daß er die Tragif Johannes und

<sup>1</sup> Besonders verständnisvoll sind die Darlegungen Roman Woerners über Nora (henrik Ibsen; München 1910; Bd. 2, S. 72 ff.).

Rebekkas von der tieferniten individualiftischen Grundlage aus, auf die sie gestellt ift, auf sich wirken lasse. Ober man vergegenwärtige sich Bauptmanns Einsame Menschen, Auch wer geneigt ift, Anna Mahr und Robannes Bockerat bei Bauptmann bedeutend mehr Schuld guguschreis ben, als sie nach der Darstellung des Dichters besitzen, wird boch zunächst über bie Art, wie nach ber bichterischen Darstellung ihre Schuld erscheint, ins Reine kommen und bem gemäß bie beiben Stucke auf sich wirken lassen mussen. So wird auch Biornsons Sandschuh keines weas schon aus dem Grunde beiseite zu legen sein, weil er die übliche egoistische, brutale, begueme Männermoral bekämpft, Bielmehr wird ein vorurteilsloses Eingeben auf bas Drama zu ber überzeugung bringen. daß Svava mit ihrer idealen Korderung ungleich mehr im Rechte ift, als die übliche wohlfeile Auffassung, wonach die Unzucht zu den heiligen Rechten, ja Pflichten des unverheirateten Mannes gehört. Natürlich ist jene Unbefangenheit des Eingehens auf den moralischen Standpunkt des Dichters um so schwerer zu erreichen, für je einseitiger und unhaltbarer der Lefer die moralischen Mafftabe des Dichters halt. Ich denke an solche Dramen wie "Liebe" von Wildgans ober "Plat" von Unruh. Wenn nun vollends der Leser die Denkweise eines Dichters mit der Gebärde des Abscheus abweist (wie ich dies gegenüber manchen Stücken von Wedefind tue), so verliert die Forderung des verständnisvollen Eingebens auf die Anschauungsweise des Dichters ihren positiven Sinn. Denn ein solches Eingehen bedeutet ja eben ein sofort einsetzendes Burückgestoffenwerden durch den verwerflichen moralischen Standpunkt des Dichters.

Natürlich ist bei der ästhetischen Pflicht, sich in den sittlichen Ansichauungskreis des Dichters zu versehen, dieser Anschauungskreis immer nur insoweit gemeint, als er in der Dicht ung wirklich zum Ausdrucke kommt. Wenn ich lediglich aus anderen Quellen, etwa aus den Briefen des Dichters oder aus den über ihn verfaßten Lebensbeschreibungen von seinen Auffassungen über sittliche Ideale, über Pflicht, Verantwortlichkeit, Schuld, Gewissen Kenntnis habe, so sind diese seine Überzeugungen, da sie nicht in die vorliegende Dichtung hineinzestaltet worden sind, dieser gegenüber ein Fremdes. Nur die sittliche Sprache, welche die einzelne Dichtung als solche führt, gehört zu ihrem Sinn.

Es gibt Dichter, die über das tragische Problem, das sie behandeln wollen oder eben gerade behandeln, allerhand Reflexionen anstellen, sich grübelnd hineinversenken, vielleicht eine ganze Theorie über diese oder jene Lebensfrage, über die Ehe, die freie Liebe, das gefallene Weib, die

sozialen Pflichten gegen die Notleibenden, die Willensfreiheit, Vererbung und Ahnliches daranknüpfen. Damit ist aber noch lange nicht gesagt, daß es diesen Dichtern auch gelungen ist, ihre Reflexionen und Ideen, die sie sie sichtung hineinarbeiten wollen, wirklich in ihr zum Ausdruck zu bringen. Läßt man sich z. B. von Hebbel sagen, welchen grübelnden Tiefsinn er in seinen Dramen darstellen wollte, so ist man erstaunt über die weite Kluft zwischen diesen Absichten, die er verwirklicht zu haben glaubt, und dem tatsächlich en Eindruck, den seine Stücke auf den unbefangenen Leser hervorbringen. Alle solche Reflexionen des Dichters, die es ihm nicht gelungen ist, in seiner Dichtung zur Anschauung zu bringen, bleiben für jenes geforderte Eingehen auf den sittlichen Anschauungskreis des Dichters völlig abseits liegen.

1 Ubrigens ist das Nichtübereinstimmen zwischen afthetischer Theorie und eigenem bichterischen Schaffen für Hebbel als Dichter mehr ein Glück als ein Unglück gewesen. Walzel hat Necht, wenn er hervorsebt, daß Hebbels Gestalten nicht etwa nur Verkörperungen von Ideen sind, sondern daß in seinem dichterischen Schaffen das Ergriffensein von dem Individuell-Menschlichen seiner Gestalten keineswegs gesehlt hat (Hebbelprobleme, S. 60 f.). Scheunerts Behauptung, daß Hebbel immer wieder sittliche Symbole anstatt Menschen geschaffen hat, und daß seine, tragischen Gestalten Pfropfreiser auf dem Baum seiner metaphysischeichen Erkenntnis sind (Der Pantragismus, S. 218 f.), schießt weit über das Nichtige hinaus.

#### Neunter Abschnitt

## Das Tragifde des Berbrechens

# 1. Bedingungen ber Erhebung des Berbrechens ins Tragifche

Sroße Berwirrung ist in die Theorie des Tragischen dadurch gebracht worden, daß Gestalten wie Klytämnestra bei Aschylos, Macbeth, Richard der Dritte, Sago bei Shakespeare, Franz Moor, Philipp der Iweite bei Schiller als vollwertige Beispiele für das Tragische behandelt wurden. Will man nicht grundverschiedene ästhetische Eindrücke durcheinanderwersen, so muß man zugeben, daß die genannten Personen vorwiegend anders als tragisch wirken und nur nach dem geringeren Teile des Eindrücks, den sie hervorbringen, zum Gebiet des Tragischen gerechnet werden dürfen. Das Tragische des Berbrechens ist keine reine Form des Tragischen; man könnte es als ein Tragisches von eingesschränkter Art, als einen Seitenzweig am Tragischen bezeichnen.

Es kommt auf das Berhältnis von Schuld und Größe an. über= wiegt in dem schuldvollen Verhalten der Eindruck etwa des Sochstrebenden, des Aberzeugungstreuen, des Tapferen, furz der Eindruck irgend= einer Große, so entspringt bas Tragische ber Schuld in dem Sume, wie es der lette Abschnitt behandelt hat. Anders stellt sich die Sache dort, wo und das schuldvolle Verhalten nicht mehr in überwiegender Beise dies zu Gefühl bringt, daß es sich um einen trot aller Schuld doch von edlem Streben erfüllten, trot tiefen Kalles doch im Tüchtigen und Großen wurzelnden Menschen handle; sondern wo und vielmehr das Gemeine. Verworfene und Bose als berrichende Substang des Menschen entgegentritt. In Källen diefer Urt wirkt die sittliche Befriedigung, die wir über das Leiden und Verderben des Frevlers empfinden, wesentlich anders. Hier geht dieses moralische Gefühl nicht, wie dort, in den tragischen Eindruck als in eine in der Hauptsache erhalten bleibende Grund= lage ein: fondern biefe Grundlage felbst wird umgewan= delt. Die sittliche Befriedigung überwiegt, erhält die erfte Stelle, und das Tragische tritt zuruck. Das binzutretende moralische Gefühl ift hier so stark, daß der tragische Eindruck es sich nicht mehr als einen eigen= artig färbenden Zusatz einzuverleiben vermag. Das Tragische vermag hier die Bucht des moralischen Gefühls gleichsam nicht mehr zu verdauen. Der tragische Eindruck wird in seinem Kerne umgewandelt.

Sch fasse also jett Menschen ins Auge, die im Bosen wurzeln und fteben, benen Gewissenlosiakeit und Schurkerei. Sohn und San gegen alles Gute und Edle, Freude baran, den Menschen webe zu tun und sie zu entwürdigen, zur Lebensgewohnheit geworden sind. Und ich stelle mir weiter vor, daß ein folcher verhärteter Bofewicht durch feine Schand= taten in Leid und Verderben verwickelt wird; daß, während er zu triumphieren glaubt, feine Schlechtigkeit ihm vielmehr zum vernichtenden Berhängnis ausschlägt. Es ist mir nicht zweifelhaft, daß der Eindruck, den ein berartiger Zusammenbang bervorbringt, mit dem Tragischen nichts gemein bat. Wird ein Bofewicht durch feine Miffetaten ins Berderben gestürzt, so empfinden wir dies einfach als gerecht und wohlverdient; unfer Bedürfnis nach gerechter Bergeltung ift befriedigt. Dem tragischen Leid dagegen kommt, so saben wir, der Charafter des Unangemes= fenen, Unverdienten, des übersteigend Sarten und Kurchtbaren, des Irrationalen zu. Der Untergang des Schurken fieht bierzu in vollem Gegenfat. Statt des dem Tragischen eigentümlichen Kontraftgefühles ift bier das Gefühl völligen Zusammenstimmens vorhanden. Philipp der Zweite in Alfieris gleichnamiger Tragodie ift ein so reiner Bosewicht, daß von tragischer Wirkung kaum noch die Rede sein kann. Oder denken wir an Archtaas Soll und Haben: wenn wir die beiden verhärteten Schurken Beitel Big und seinen Lehrer Hippus schrecklich enden sehen, so finden wir dies gang in der Ordnung.

Freilich tritt die Befriedigung, die und die gerechte Strafe des Schurken gewährt, nicht als beitere Freude auf. Kühlen wir auch Leid und Untergang als gerecht, so macht sich doch zugleich dieser Vollzug der Gerechtigkeit als ein ernster Vorgang fühlbar, als ein Vorgang, der eine Külle von Schmerz und Elend in sich enthält und jedem, der auf den Wegen des Frevels wandelt, ein drohendes, abschreckendes Antlit zeigt. Indessen ist dieser Ernst von der Furchtbarkeit des Tragischen völlig verschieden. Im Tragischen erscheint und der Zusammenhang der Taten und Geschicke, Gesetz und Sinn des menschlichen Daseins, schließlich die Belt überhaupt, insofern sie den hintergrund der tragischen Beziehungen bildet, als furchtbar, unheimlich, ja grauenhaft. Wo dagegen teuflische Verbrechen ihre Strafe finden, treten und die Welt und ihre Bufammenbänge zwar auch mit dem Gepräge des Ernftes entgegen, allein in diesem ihrem Ernst zeigen sie sich doch gerade als Befriedigung und Billigung erweckend. Die Strafe an sich könnte man ja, da eine Menge Schmerz mit ihr verknupft ift, als furchtbar bezeichnen; dagegen fällt auf die Belt selbst bier nicht im mindesten das dustere Licht des Furchtbaren; bricht über verhärtete Berbrecher Strafe herein, so zeigt sich vielmehr der Sinn der Belt in einem höchst munschenswerten Lichte.

Sonach bringt die Bestrafung des Bösewichtes einen Eindruck hervor, der mit dem Tragischen nicht nur nichts zu tun hat, sondern sogar in Gegensatz zu ihm steht. Es macht auch keinen Unterschied aus, ob der Bösewicht bereuend oder ohne Reue, gebessert oder ohne Besserung der Strafe teilhaftig wird. Der Bogt Hummel in Pestalozzis Erzählung "Lienhard und Gertruch", der voll Reue und Zerknirschung die schmachvolle Strafe über sich ergehen läßt, macht ebensowenig einen tragischen Eindruck wie etwa der Sekretär Wurm in Kabale und Liebe oder der Mörder Sikes und der Jude Fagin in Dickens Oliver Twist.

Indessen kann der Eindruck, den das Leid und der Untergang des Bösewichtes erzeugt, trot der dem Tragischen entgegengesetzten Grundbeschaffenheit auch einen tragischen Bestandteil in sich enthalten. Es
kommt darauf an, ob sich in dem Leben und Handeln des Bösewichtes
m en sich lich e Größe fühlbar macht. Kommt in der Verruchtheit dennoch auch etwas von menschlicher Größe zum Vorschein, so ist es möglich, daß uns die Verruchtheit, freilich nicht in der Hauptsache, aber
doch nach gewisser Seite hin tragisch berührt.

Menschliche Größe kann der Bösewicht in verschiedener Richtung zeigen. Der häufigste Fall ist wohl der, daß der Bösewicht Mut und Tapferkeit, unerschrockenes und folgerichtiges Wollen an den Tag legt. Hiermit verbindet sich bäufig starke geistige Aberlegenheit, zuweilen geradezu Genialität im Vorbereiten und Durchseten des Bosen, im Verfolgen und Vernichten des Gegners. In anderen Källen kommen im Rühlen und Sandeln des Bösewichtes hier und da sogar edle Regungen, bochbergige Entschlüffe zum Vorschein, die freilich durch das im Grunde des Herzens herrsehende Bose bald wieder verschlungen werden. Ein andermal wieder besteht das, was dem Frevler Größe verleiht, in dem hoben Grad feiner Lebensglut, in dem großen Stil, in dem fich feine Sinnlichkeit auslebt. Der ihn erfüllende "Wille zum Leben" scheint etwas von dem All-Leben der Natur, etwas Rosmisches in sich zu tragen. Hiermit ist es verwandt, wenn der Charakter des Verbrechers in machtvollem Stile gebaut ift und fich in wuchtigen Zugen ausleht, wenn gleichsam die gewaltige, in genialem Wurfe schaffende Natur bahinter zu steben scheint. Hiermit sind einige — keineswegs alle — hauptsächlichen Ele=

mente genannt, die dem Charafter auch des ruchlosen Menschen Größe zu geben imstande sind. Wer sich etwa Klytämnestra bei Aschylos, Rischard den Dritten, Macbeth und seine Gattin, Goneril, Regan, Somund bei Shakespeare, den tapferen und klugen Feldherrn Polyphontes in Voltaires Merope, Philipp bei Schiller, den Herzog von Gothland und Don Juan bei Grabbe, Golo bei Hebbel, Nero in Hamerlings Ahasver, den Bischof Nikolas in Ibsens Kronprätendenten vergegenwärztigt, wird sich leicht sagen, welche von den angegebenen Größe begrünzbenden Jügen in jeder der beispielsweise angeführten Gestalten vorhanzben sind.

Buweilen erhält der ruchlose Verbrecher durch einen Umstand Größe, der besonders hervorgehoben zu werden verdient. Hinter dem Unmenschen steht eine verwilderte Zeit, ein entartetes Bolk, ein fluchbeladenes Geschlecht; er ist die giftige Blüte seiner Zeit, das notwendige Organ, durch das sich eine Zeit vernichtend gegen sich selbst wendet, oder durch das sich ein Fluch, der schon lange Zeit gewühlt und bier und da getroffen hat, furchtbar entladet. In folchen Källen ift der Berworfene nicht bloß dieser einzelne Bosewicht; wir laden die Berantwortlichkeit zum Teil den größeren Mächten auf, die ihn erzeugten. Das bervorragenoste Beispiel hierfür bietet Richard der Dritte dar. In ihm hat sich jene Zeit mit ihrer grauenhaften Entfesselung des nackten, gewalttätigen, wahnwißigen Bollens, mit ihrer Sprengung aller sittlichen Bande und Schranfen, mit ihrem wilden bellum omnium contra omnes ihren verdichteten Auswurf und zugleich ihre eigene vernichtende Geifiel erschaffen. Auch die verruchten Berbrecher in König Lear gehören hierber. Dagegen kommt weder dem Jago, noch den entmenschten Scheufalen im Titus Andronikus ein ähnlicher Größe verleibender Hintergrund zugute. Und wenn Franz Moor bei Schiller - im Gegensaße zu Richard - kaum noch tragisch wirkt, so rührt dies zum Teil von dem Kehlen eines solchen größeren Zusammenbanges ber. Und dasselbe gilt von Francesco Cenci bei Shellen. Cenci, diefe außerfte Berkehrung der Natur gu lafter= hafter Unnatur, ift ein Bofewicht großen Stile. Es ift, ale ob bie Natur mit wütendem Saffe sich in ihm gegen sich selbst gekehrt hatte. Benn Cenci tropdem kaum eine tragische Gestalt ift, so hängt dies gleichfalls hauptfächlich damit zusammen, daß sein Rasen gegen alles Menschliche zu sehr nur als Eigentümlichkeit bieses einzelnen Individu= ums hingestellt ift. In diesen Fällen hat der Dichter den Eindruck eines tragenden, schaffenden, mit der Notwendigkeit eines Schicksals wirken-

den Hintergrundes nicht zu erzeugen verstanden. Dagegen läßt sich Rintämneftra hierherziehen. Sie erscheint als Organ bes "entsetlichen Geiftes, ber Atreus zu dem blutigen Mable trieb", des gewaltigen Rachegeistes, von dem des Tantalus Geschlecht trunken ist. Helfend hat ihr "der Albnen Fluchgeist" zur Seite gestanden. Und ebenso fällt Samerlings Nero unter den bier bervorgehobenen Gesichtspunkt. Albasver erklärt ihn für das Werkzeug, das die entartete Menschbeit braucht, um sich selbst zu richten; für den Büttel und Senker, den sie aus ihrer Mitte gebiert, um sich so burch ihre äußerste Ronsequeng zu gerstören. Auch in Bolas Renée spielt ein berartiger Hintergrund berein. Das intime Verhältnis Renées zu ihrem Stiefsohn erscheint als die giftige Blüte der sittlich verpesteten Umwelt, in der sie lebt. Auch auf delle Grazie kann bingewiesen werden. Wenn in ihrem Robesvierre Marat, Diefes rattenartige, giftige Scheufal, bennoch etwas von tragischer Große bat, fo kommt dies vor allem daber, weil die Dichterin ihn mitten in das wilde Bogen frecher, kotiger Leidenschaften bineingestellt bat, als beren genialer Ausdruck er erscheint. Und überhaupt weiß sie dem Auswurf bes Parifer Vöbels troß feiner Entartung zu Tier und Teufel bas Gepräge der Größe zu geben; denn er wird von ihr in den gewaltigen Zusammenbang der menschlieben Entwicklung eingereiht. Mit befonderem Nachdruck ift die Gestalt Schleichs in Unrubs Platz zu erwähnen. Die gigantischen, unüberbietbaren Greuel, in denen die vom Dichter geschilderte Mensch= beit raft, baben in bem satanischen Genie Schleichs ihren Gipfel. Die Birkung wird freilich, von manchem anderen abgesehen, dadurch beeinträchtigt, bag Schleich fein naturgewachsener Mensch, sondern eine von einer selbst entarteten genialen Dichterphantasie ersonnene Zusammenbäufung aller nur erdenklicher Greuel größten Stiles ift - eine Busammenhäufung, der die Eristenzfähigkeit ganglich fehlt.

Noch ein anderes Größe verleihendes Moment sei besonders hervorzgehoben. Manchmal liegt Verruchtheiten ein mehr oder minder berechtigtes Gefühl der Vergestung und Nache zugrunde. Jemand ist etwa körperlich verwahrlost, mißgeschaffen; er ist von der Natur gleichsam als ein Ausgestoßener gezeichnet; allenthalben sieht er sich durch die seinem Leibe widerfahrene Ungunst gehemmt und gestört. Da kann das dumpfe, bittere, grimmige Gefühl heranwachsen, daß er das Necht habe, an der Natur und der von ihr vorgezogenen Menschheit Vergestung zu üben, und daß diese Vergestung darin bestehen müsse, Ordnung, Glück, Sittlichkeit — diese Güter der vorgezogenen Menschheit — zu verkehren

und zu zerftören. Dieser Gesichtspunkt kommt für die Beurteilung Richarbs bei Shakelveare und des Bischofs Nikolas bei Iblen zur Geltung, Auch bei Schillers Frang Moor svielt er berein, doch ift er bier. inebesondere wegen der Keigheit diefes Schurken, nicht imstande, ibm soviel Größe zu geben, wieviel zur Erzeugung des Eindruckes des Tragischen nötig wäre. Etwas Berwandtes weist Comund im Lear auf. Er arollt zwar nicht der Natur, denn diese bat ihn gut gestaltet, wohl aber ben Menschen, Die ihn mit bem Namen Baftard brandmarken. Und biefes Gefühl reist ihn gegen ben echtgeborenen Ebgar auf. Wieder etwas anders ift es bei Grabbes Bergog von Gothland. Er hafit Schickfal und Gott als bose Mächte, die am Peinigen und Berftoren Freude empfinden und auch ihn wider seinen Willen, als er gerechte Rache zu üben glaubte, jum Brudermörder gemacht haben. Aus diesem Gefühl des Baffes gegen Schöpfer und Belt beraus geschieht es, daß er an Greueltaten Wolluft enipfindet. Wünscht er doch die Sonne an ihrem Strablenhaare packen, ihr Gehirn an einem Felfen zerschmettern und fie fo, was Schmerz beifit, fühlen laffen zu können. In anderen Källen ift ber Gegenftand des Rachegefühls von bestimmterer Art. In den Schändlichkeiten Berboas, jenes Scheufals von einem Neger, bas ben Bergog von Gothland mit seinem grimmigen Haß verfolgt, kommt die Rachewut zum Ausdruck, die ihn gegen alle Europäer erfüllt, da er von weißen Teufeln einst bis auf das Blut gegeiselt und gemartert wurde. Bei Shylock wieder ift es ber Saf gegen die Chriften, von denen die Juden wie Sunde getreten werden, was seinem teuflisch harten Auftreten gegen Antonio Größe verleibt.

Es ist nun keineswegs gesagt, daß jeder Bösewicht, der eines oder selbst mehrere der Größe verleihenden Merkmale ausweist, darum schon tragisch wirken müsse. Franz Moor wird man trotz seiner frechen Freigeisterei, die nicht ohne eine gewisse Größe ist, und trotzdem, daß er als ein von der Natur leiblich Gebrandmarkter gleichsam ein gewisses Recht zur Schurkerei besitzt, kaum tragische Größe zusprechen können. Es wurde schon erwähnt, daß nicht nur das Fehlen jedes großen Hintergrundes, sondern ganz besonders auch seine Feigheit dem im Wege steht. Überhaupt ist Feigheit, ja auch schon schleichendes, ränkesüchtiges Wesen, Mangel an Kühnheit und Offenheit ein schweres Hindernis für die trazische Wirkung eines Bösewichts. Der Sekretär Wurm kann dei Schiller als Beispiel dienen. Dem Mohren im Fiesco wiederum fehlt es nicht an frecher Wagelust; auch hat seine Schurkerei etwas kast Geniales an

sich; aber hier wieder wird jede tragische Größe dadurch unmöglich gemacht, daß er eine durchaus feile Persönlichkeit ist, die sich von seinem Herrn als Ranaille behandeln läßt.

Ubrigens folgt aus der untragischen Beschaffenbeit eines Bosewichts keineswegs seine Unbrauchbarkeit für die Dichtung. Selbst in einer Tragodie muffen nicht alle Geffalten tragisch wirken. Und im Schauspiel und in der ergablenden Dichtung ift es erst recht nicht nötig, daß alle Personen, an benen Unglud, Jammer, Entartung überwiegt, barum auch schon in die Gattung des Tragischen fallen. Neben dem Traaischen gibt es noch andere Kormen des Traurigen, wenngleich keiner eine so hobe Bedeutung für die Dichtkunst zukommt wie dem Tragischen. König Claudius im Samlet, ber Sefretar Wurm in Rabale und Liebe, Giancttino Doria und der Mohr im Kiesco, der schuftige Jammerkerl Leonbard in Bebbels Maria Magdaleng, ber bähliche, boshafte Minister Froulan in Jean Vauls Titan, ber Mörder hammaker und der Leichenräuber Bickert in Gutfows Zauberer von Rom sind, wiewohl sie keines= wegs tragisch wirken, pollig an ihrem Plate. Nur dort natürlich ist das Vorkommen eines untragischen Bosewichtes ein Kehler, wo ber Dichter die Absicht hatte, dem Bojewicht eine tragische Wirkung zu geben, und man das Nichtgelingen diefer Absicht fpurt, oder wo die Beschaffenheit des Stoffes und der Bau und Zusammenhang der Dichtung einen Berbrecher von tragischer Größe fordern. Dies alles trifft zusammen, um die durchaus untragische Wirkung der hinterlistigen, feigen, scheinbeiligen Ronigin Elisabeth in Schillers Maria Stuart als einen schweren Mangel empfinden zu lassen.

Natürlich ist die tragische Wirkung der Bösewichte auch davon abhängig, daß sie als lebensvolle Menschen dargestellt sind. Diese Bedingung versteht sich nach der allgemeinen Grundlage alles Afthetischen von selbst. Dennoch ist es nicht überflüssig, hierauf hinzuweisen, da gerade bei dem Zeichnen von Schurken und Teufeln die Gefahr nahe liegt, ins Abstrafte, Blutleere, Ausgesonnene zu verfallen. Dann kann, wie überhaupt nicht von künstlerischer, so im besonderen auch nicht von tragischer Wirkung die Rede sein. So ist die Buhlerin Marwood bei Lessing ein naturloser, verstandesmäßig ausgeklügelter Bösewicht. Ebenso sind die Schurken, die in Michael Beers Struensee die Gegenmacht darstellen — die Königin-Witwe, Obrist Köller, Kammerherr Brandt —, unindividuelle Machwerke des Dichters und lassen daher den Leser kalt.

#### 2. Borin das Tragifche am Berbrecher befteht

Noch ist aber die Hauptfrage unbeantwortet — die Frage nämlich: in welchen Beziehungen ein Bösewicht tragisch zu wirken imstande sei. Gesetzt, an einem Bösewicht sei die nötige Größe vorhanden: worin tritt dann die Tragik an ihm hervor? Indem wir diese Frage beantworten, wird sich auch von selbst die andere erledigen: unter welchen Bedingungen den Größe verleihenden Merkmalen die Kraft zukomme, den Bösewicht zu tragischer Wirkung zu bringen.

Nach zwei Nichtungen kann die Darstellung der Taten und Schicksale eines Bösewichts tragisch wirken: erstlich durch seine Schuld und
zweitens durch sein Leiden und Verderben. In erster Hinsicht kommt es
darauf an, daß durch die Verworfenheit doch soviel menschliche Vorzüge
hindurchleuchten, daß jenes tragische Kontrastgefühl entstehen kann.
Deutlicher gesprochen: wir müssen es als ein Unglück, als erschreckend,
erschütternd empfinden, daß so reiche Kräfte, so edle Anlagen ins Gemeine ausgeartet, ins Böse verkehrt sind. Erfaßt uns angesichts der
Verworfenheit nur Abscheu und Entsetzen, so ergibt sich keine Spur von
tragischer Wirkung. Es muß sich zu diesen Gefühlen ein Wehe darüber
gesellen, daß so bedeutende, vielverheißende Eigenschaften zum Schlechten herabgesunken und verzerrt sind, wenn der Eindruck des Tragischen
entspringen soll. Freisich behalten auch in diesem Kalle die Gefühle des
Abscheus und Entsetzens das übergewicht. Nur von einer Beimischung
des Tragischen kann die Rede sein.

Sehen wir Macbeth, Richard den Dritten, Don Juan, den Herzog von Gothland, William Lovell bei Tieck, Dorian Gray bei Oskar Wilde inumer tiefer in Frevel versinken, so werden wir von einem Gefühl erzgriffen, das sich ungefähr in der Weise, wie ich dies eben angedeutet habe, ausdrücken wird. Das Frevlerische der Taten erscheint als ein Sturz, den das menschliche Große, das trotz aller Verkehrung und Verzerrung an diesen Missetätern doch noch zum Vorschein kommt, erzahren hat. Dagegen fallen die Missetaten Aarons und der Tamora in Shakespeares Titus Andronikus, Franz Moors, Wurms bei Schiller, Verdoas bei Grabbe nicht oder doch kaum unter diesen den Sturz erzhöhenden Gesichtspunkt. In der Dichtung der Gegenwart werden bezeichnenderweise besonders gerne ungeheuerliche Schändlichkeiten eroztischer Art dramatisch dargestellt. Was sich ein wildes und wüstes Hirn in dieser Hinsicht nur auszudenken vermag, wird von manchen Dichtern ohne sede sittliche und künstlerische Scham auf die Bühne gebracht.

Frank Webekind genießt den traurigen Vorzug, kaum noch überbietbares in dieser Richtung geleistet zu haben. Delila in seinem Simson beispiels-weise ist eine derart entmenschte Virtuosin in jeder Art feinschmeckerisch-viehischer Unzucht und bluttriefender, erotisch gewürzter Grausamkeit, daß sie uns viel mehr als Ausgeburt einer entarteten Phantasie denn als eine bezeichnende Weise des Menschlichen erscheint. Aber auch schon wegen der schlechtweg unkünstlerischen, plumpstofflichen Wirkung, die von diesem auf die Bühne gebrachten Sichwälzen in schamlosesten Ticrischkeiten ausgeht, kann von einem tragischen Eindruck Delilas und anderer Wedesindschen Frauen keine Rede sein.

Abnliches ift in der zweiten Hinficht zu fagen. Bier kommt es darauf an, daß der Miffetäter und zu einem tragischen Kontraftgefühl zwischen ber Schärfe bes Leides und Unterganges auf ber einen Seite und der bei aller Verworfenheit berportretenden menschlichen Größe auf der anderen Seite veranlaffe. Es muß uns angefichts des Elends und Unterganges bes verruchten Berbrechers etwas von dem Gefühl überkommen: es sei hart und bejammernswert, daß ein Mensch von so bedeutenden Unlagen und Rräften, wie es biefer Berbrecher trot aller feiner Berworfenheit ist, so schmählich ende. Wie in erster Beziehung die verbrecherische Schuld, so wird in der zweiten Sinsicht der elende Untergang in gemiffen Grabe als Sturg eines großen Menschen gespurt. Freilich kann biefes Gefühl immer nur nebenber geben. Denn wo ein Schurke untergeht, wird bas Gefühl sittlicher Genugtuung stets von überwiegender Stärke fein. Es kommt eben darauf an, ob fich biergu in merklichem Grade jenes andere Gefühl gesellt. Aft dies nicht der Kall, so fehlt dem Untergang des Berbrechers jede tragische Kärbung. In je höberem Grade jenes Webegefühl sich bingugesellt, um so ftarker ift die Beimischung des Tragischen. Um ftarkften ift fie bort, wo uns die Qualen der Berbrechers als mafilos, als alle Borftellung übersteigend und als ewigwährend bargestellt werden, wie dies in Dantes Hölle der Kall ist. Die großen Berbrecher, die uns hier vorgeführt werben, erzeugen in und vermöge der Mag- und Endlosigkeit ihrer Qualen das Gefühl, von wie unausdenkbarer Furchtbarkeit es fei, daß Geschöpfe, die in allen ihren Freveln doch noch immer große Züge gezeigt haben, Die Qual bis in die Tiefe des Unendlichen binein auskoften muffen. So wirft, wenigstens auf ben modernen Menschen, bas Schickfal ber beiben Liebenden, Franziskas und Paolos, im fünften, des Freigeistes Farinata im gehnten, des Gelbstmörders Peter von Vinea im dreizehnten, des der

Sodomiterei schuldigen Lehrers Dantes, Brunettos, im fünfzehnten Gesange der Hölle und vieler Anderer. In anderen Fällen sind es die maßlosen Qualen der Gewissensangst, der zerrüttende Wahnsinn des den Tod fürchtenden Verbrechers, wodurch tragische Gefühle entstehen. Alls gutes Beispiel kann Ludwig der Elfte in Delavignes gleichnamigem Trauerspiel gelten. Hier wird uns in den zwei letzen Akten das Sterben des von gräßlichen Angstgebilden gefolterten missetäterischen Königs vorgeführt. Aber auch solche Qualen des Verbrechers können in Frage kommen, die ihm unmittelbar durch seine unseligen Leidenschaften bereitet werden. Lucrezia Borgia bei Viktor Hugo wird dadurch tragischer, daß uns angesichts dieser von furchtbaren Leidenschaften hin- und herzgeworfenen Frau das Gefühl überkommt, sie habe Unerhörtes unter ihren Dämonen gelitten.

Nach alledem kann das Tragische des Berbrechens nur als eine Seitenentwicklung des Tragischen gelten. Indessen hat der untergebende Mifsetäter boch noch eine andere Bedeutung für die Tragodie und die tragische Dichtung überhaupt, und zwar eine weit größere, als ihm nach dem unmittelbaren tragischen Ertrag zukommen würde. In den Tragödien wimmelt es von ruchlosen Berbrechern aller Arten. Bei Schiller kommen folche in fast allen Stücken vor; in den Räubern Frang Moor, Spiegelberg, Schufterle, im Fiesco Gianettino, feine Schwefter Julia und der Mohr, in Rabale und Liebe der Prafident und der Sefretar Burm, in Don Carlos König Philipp, Herzog Alba, der Beichtvater Domingo, in Maria Stuart die Königin Elisabeth, in der Jungfrau von Orleans die Königin Jabeau, im Tell Gefler. Und dies ift nicht jufällig. Der Böfewicht ift beftrebt, Bebe zuzufügen, zu zerftören; mannigfaches schweres Leid geht von ihm aus. Er ist sonach eine ge= eignete Quelle für das Entstehen tragischer Berwicklungen. In diefer Eigenschaft, als Berurfacher fremden tragischen Lei= des, ist der Missetäter für die Tragodie von größerer Bichtigkeit als seinem unmittelbaren tragischen Werte nach. Abrigens braucht, um tragisches Berderben zu entzünden, der Berbrecher nicht einmal selbst in Leid zu geraten; oder der Dichter braucht ihn doch nicht als in Leid geratend darzustellen. Marinelli in Leffings Emilia Galotti kommt als Träger des Tragischen überhaupt gar nicht in Betracht; dagegen ift er als Berursacher tragischen Unglücks bei Anderen für das Drama von höchster Wichtigkeit.

Es versteht sich von selbst, daß zwischen dem Tragischen der Schuld,

wie es der vorige Abschnitt behandelte, und dem Tragischen des Berbrechens allmäbliche Abergange stattfinden. Es wird von mancher tragifchen Geftalt zweifelhaft fein, ob fie ber erften ober zweiten Korm naber stehe. Dies ist aber kein Einwurf gegen meine Abgrenzung: vielmehr liegt die Notwendigkeit solcher Abergange in der Natur der Sache. Worauf es bei jener Unterscheidung ankommt, ist die Frage: lebt und wurzelt der schuldvolle Mensch derart im Bosen, daß höchstens nur noch von Spuren bes Guten bie Rede fein kann? Ober find neben bem Bofen boch auch menschliche Vorzüge in ihm zu finden, die als starker, wenigftens annähernd ebenbürtiger Bestandteil seines Innenlebens gelten können? Sind feine guten Seiten völlig verdunkelt, überwuchert, verunftaltet? Ober brechen sie doch durch das Niedrige und Berworfene mit fühlbarer Kraft hindurch und machen den bosen Leidenschaften ernsthaft zu schaffen? Diese Fragen werden in vielen Källen so beantwortet werden muffen, dan es zweifelhaft ift, ob der Freyler mehr dem Tragischen des Verbrechens oder dem der Schuld zugehöre. Rurg, es ift eine ziemlich weite Abergangsftrecke gwischen beiben Formen anzunehmen.

Bom Goethischen Kauft wird es nicht zweifelhaft fein, daß in ihm ber menschlich bobe Gehalt frets von einer Stärke ift, Die es verhindert, ibn den ruchlosen Verbrechern gugugablen. Der Grabbische Kauft da= aeaen ergeht sich berart in mafilosen Greueln, auch erhält er burch bas unerfättlich Gierige seines gangen Rühlens und Trachtens etwas fo Gemeines und Buftes, daß er weit mehr als der Goethische nach der Seite des Ruchlosen bin liegt. Man kann in diesem Falle zweifelhaft sein, welche von beiden Arten des Tragischen stattfinde. Schiller hat in Kiesco, Wallenstein, Maria Stuart schuldvolle Gestalten geschaffen, die durch eine fühlbare Kluft von dem verworfenen Berbrecher geschie= ben find. Dagegen gehören Schillers Rarl Moor, Holofernes, Berodes, Bagen bei Bebbel, Danton bei delle Grazie der Abergangsifrecke zwischen beiden Arten an. Die Frevel sind so ungeheuer, daß sie das menschlich Große weit überwiegen; und doch ist anderseits das menschlich Große zu ftark entwickelt, als dag von einem Burgeln und Stehen des gangen Befens im Bofen die Rede fein konnte.

Hier ist auch die Frage aufzuwerfen, wie es mit der Tragik der Berkörperungen des Bösen, Satans und seiner Scharen, stehe. Bedingung der tragischen Wirkung ist natürlich auch hier das Vorhandensein großer Eigenschaften. Ein stolzer, hochfliegender, unbezwinglich starker, auch in Qualen troßiger Geist gibt der Teufelsnatur, wiewohl sie der

Ursprung und Auszug alles Bofen ift, eine Zumischung, auf Grund beren tragische Wirkung entstehen kann. Der plämische Dichter von ben Bondel macht geradezu die Emporung Lucifers gegen den herrn der Belt zum Gegenstand feiner (im Stil des Brachtvoll-Erhabenen gehaltenen) Tragodie. Lucifer mit feinen Scharen wird durch den Engel Michael. den Keldherrn Gottes, besiegt, in ein scheufliches Ungetum verwandelt und in die Hölle geworfen. Der Dichter ift freilich in seinen Vorstellungen zu sehr biblischetheologisch gebunden, als daß es zu solch tiefer tragischer Birkung wie etwa bei Boron kommen konnte. Bas die Kauftdichtungen im besonderen betrifft, so ist es für deren tragische Wirkung gunftig, wenn der Dichter die Borftellung zugrunde legt, daß Satan einft mit Gott gerungen habe, von ibm gestürzt worden fei, diesem Schickfal fich nur mit Grimm, Bohn und Vein unterworfen babe, den furchtbaren. aualvollen Kampf gegen Gott auch jett noch weiterkämpfe und weiter= fampfen werde. Eine weitere Bebung ber tragischen Wirkung kann da= durch eintreten, dan der Teufel als von San und Grimm gegen Kauft. der ihn erniedrigt und knechtet, und gegen die Menschen überhaupt er= füllt und gequält dargestellt wird. Ein Teufel, der fein Amt mit Graf und Behagen ausübt, liegt abseits der Tragif. Daher ist Goethes Me= phisto, wiewohl es ihm an Größe keineswegs fehlt, keine tragische Gestalt; weder im ersten und noch weniger im zweiten Teil. Gerade was Mephisto zu einer so saftia menschlichen, lebensvoll individuellen Verson macht: sein Bebagen und Humor, läßt ihn nicht zu tragischer Wirkung kommen. Dies ist jedoch keineswegs ein Tadel: denn auch ohne an sich selbst tragisch zu wirken, bildet Mephisto ein äußerst wirkungsvolles, mit genialer Driginalität geftaltetes und zugleich organisch eingefügtes Glied wenigstens des ersten Teiles der Kausttragodie. Bon Mephistos Nicderlage im Rampf mit den Engeln um Kaufts Seele wird beim Tragifomischen die Rede sein. Das Tragische ift hier von Goethe mit derber Komik und spnischem Humor behandelt. Gang anders wirken Mephistophilis bei Marlowe, Satan und Levigthan in Klingers Kauft. der Ritter in Grabbes Don Juan und Fauft, Satan und feine Scharen in Miltons Berlorenem Paradies, Lucifer in Byrons Rain. Bier finden sich jene vorhin angedeuteten tragischen Elemente, natürlich in verschie= denem Grade und in verschiedenen Mischungen. In Byrons Lucifer ift das Berechtigte und Eble sogar berart gesteigert, daß dieser fühne, freie. furchtlose Geift an Größe selbst Jehovah übertrifft. Höchst eigentümlich faßt Mahler Müller feinen Mephistopheles: diefer liebt Kauft: Die Seele

Fausts ist ihm ein herrliches Kleinod; es schmerzt ihn, daß er "gezüchtigt" ist, die Seele mit Lust zu quälen, die er so liebt. Hierin liegt eine bedeutsame Verschärfung der Tragik des Teusels. Auch an Alberich in Wagners Nibelungenring ist hier zu erinnern. In dem Kampf der Weltmächte gegeneinander vertritt er die niedrig schlaue, haßerfüllte, rohe Gier nach Macht. Von großer tragischer Wirkung ist er nicht nur durch die wilde Größe seiner dem ganzen Weltschäftal gefährlichen Herrschgier und Nachewut, sondern auch durch das abgrundtiefe, vernichtende Leid, in das er durch Wotan, der ihm den Ring raubt, gestürzt wird.

#### Bebnter Abichnitt

# Die tragifde Gegenmadt nad ihrer Berechtigung

#### 1. Das Tragische der berechtigten Wegenmacht

Der Eindruck des Tragischen hängt wesentlich von Bedeutung und Wert der Gegenmacht ab. Wenn bei Shakespeare Brutus den Cässar, bei Grabbe Heinrich der Löwe den Kaiser Barbarossa, bei Georg Büchner und Robert Hamerling Robespierre Danton zu vernichten bestrebt ist, so liegt hier eine Gegenmacht von unvergleichlich höherem Geshalt und schwererem Gewicht vor, als etwa wo Jago den Othello, Marinelli Emilia Galotti oder in Sudermanns Kahensteg die Hunde von Schrandenern den Boleslav ins Verderben stürzen. Und zugleich leuchtet ohne weiteres ein, daß in der ersten Gruppe von Fällen das Verhältnis von Erschütterung und Befriedigung, von Niederdrückung und Erhebung ein fühlbar anderes sein müsse als in der zweiten Gruppe von Beispielen.

Es gilt zunächst, den durch jene Beispiele angedeuteten Unterschied in seiner Allgemeinheit genau festzustellen. Es kommt darauf an, ob und in welchem Grade die Gegenmacht gegenüber der tragischen Person berechtigt ist. In vielen Fällen ist die Gegenmacht von berechtigter Art; sie besitzt in ihrer Gegnerschaft gegen den tragischen Helden ein inneres Recht, das fühlbar in die Bagschale fällt. Den äußersten Gegensathierzu bilden solche Fälle, wo die tragische Gegenmacht jeder Berechtigung entbehrt. Bom Standpunkt des inneren Nechtes aus betrachtet, ist dann die Gegenmacht nichtiger Art. Ich unterscheide demnach das Tragische der berechtigten und das der nichtigen Gegen macht.

Die Berechtigung der Gegenmacht hat nun aber verschiedene Grade. Der höchste Grad von Berechtigung ist dort vorhanden, wo die tragische Hauptperson ein Missetäter ist und die ihn vernichtende Gegenmacht das lautere Recht, die strahlende Reinheit, die segensreiche Zukunft darsstellt. Von solcher Beschaffenheit ist das Verhältnis zwischen Richard dem Dritten und Richmond, zwischen Macbeth auf der einen und Macdusst und Malcolm auf der andern Seite. Hier wird die Verechtigung der tragischen Gegenmacht durch den Abstich der unbedingt rechtlosen Hauptperson gehoben. Dieser Abstich fehlt dort, wo die Hauptperson nicht verworfen, nicht ruchlos, sondern nur schuldvoll ist. Auch in diesem Fall kann die Gegenmacht das unbedingte Recht auf ihrer Seite haben;

nur wird dieses nicht so stark wie in den Fällen der ersten Art durch den Kontrast gehoben. Diesen Fall finden wir in Grillparzers Ottokar, wo Rudolf von Habsburg den gewalttätigen, maßlos herrschsüchtigen Böhmenkönig besiegt; in Tolstois Roman "Anna Karenina", wo Anna, dieser hochsinnigen, von unseliger Leidenschaft unwiderstehlich erfaßten Frau, ihr von ihr betrogener Ehegatte als Gegenmacht gegenübersteht. Oder wenn in Mascagnis Cavalleria rusticana Alsso, der in seiner Ehre gekränkte Ehegatte, Turiddu, den Geliebten seiner Frau, ersticht, so hat der Vertreter der tragischen Gegenmacht ohne Zweisel das unbedingte Recht auf seiner Seite; und doch ist Turiddu, die tragische Hauptperson, keineswegs ein Schurke, sondern nur ein beklagenswerter Mensch, den in gefährlicher, verführerischer Lage eine übermächtige sündhafte Leidensschaft gewissenlos gemacht hat.

In anderen Fällen liegt auf der Seite der tragischen Gegenmacht zwar nicht das unbedingte Recht, wohl aber ist in ihrem Auftreten eine be de u t en de Berecht ig ung enthalten. Der Vertreter der tragischen Gegenmacht hat einen so fühlbar großen menschlichen Wert, er kann für seine Handlungsweise so viel gute Gründe in die Wagschale werfen, daß seine Berechtigung nicht als gering, nicht als dem Nullpunkte benachbart empfunden wird. Es ist also in diesen Fällen auf seiten der tragischen Gegenmacht eine Verbindung von Necht und Unrecht vorhanden, und zwar mit der näheren Bestimmtheit, daß das Necht von ansehnlicher Größe im Verhältnis zum Unrecht ist.

Natürlich ergeben sich verschiedene Unterfälle, je nachdem sich die tragische Hauptperson zu Recht und Unrecht verhält. Es kommt vor, daß die Gegenmacht von der eben bezeichneten Art einer tragischen Hauptperson, die ohne Verschuldung ist, gegenübersteht. Ein hoher Mensch, ein lichtvoller Held wird in unverschuldetes Leid nicht durch einen Vössewicht, sondern durch einen Gegner gestürzt, der in seinem unberechtigten Vorgehen sich doch als eine Seele von Wert und Tugend, als einen auch nach der Seite des Guten ungewöhnlichen Helden erweist. Beispiele sind Cäsar und Brutus bei Shakespeare, Friedrich Barbarossa und Heinzich der löwe bei Grabbe. Cäsar erscheint bei Shakespeare wohl als ein überstarker Wille, aber frei von frevelnder Aberhebung; des Brutus Tat dagegen wird als aus Recht und Unrecht gemischt dargestellt. Auch die reine Gestalt des Priesters Bonaventura und die ihn mit sündiger Liebe versolgende Lucinde in Gustows Zauberer von Kom können erwähnt werden. Doch ebensogut kann es vorkommen, daß die tragische Haupts

person ein Verbrecher ist und ihr eine stürzende Gegenmacht von der bezeichneten mittleren Beschaffenheit gegenübersteht. Als Beispiel kann Shakespeares Richard der Zweite dienen: der schmachvoll regierende Richard wird durch Heinrich Bolingbroke gestürzt, dessen Borgehen, so gewalttätig und blutbefleckt es ist, dennoch durch die ganze Lage der Dinge ein nicht geringes Recht für sich hat. Eine besonders interessante Unterart des Tragischen aber entsteht dort, wo ein jeder der beiden Gegener sowohl in bedeutendem Maße Recht, als auch in bedeutendem Maße Unrecht hat. Der Fall verdient eine etwas nähere Betrachtung.

Ein jeder der beiden Gegner vertritt eine gute Sache, eine große Idee, eine tüchtige Art von Menschlichkeit, aber ein jeder in kurzsichtiger, übertriebener, verrannter, teilweise verfehrter, ins Gemeine verzerrter, furg burch Einseitigkeit oder Schuld verunreinigter Beife. Das echt Menichliche ift auf beiden Seiten mit Widermenschlichem ftark verquickt. Und bei jedem der beiden Gegner liegt die Einseitigkeit nach entgegen= gesetzter Richtung bin. Was der eine zu viel hat, daran hat der andere zu wenig. Was der eine übertreibt und überschätzt, das wird von dem anderen herabgebruckt und verkannt. Sie ergangen einander, fie gehoren ideell zusammen; allein fie feben in ihrer Beschränktheit und Berrannt= heit dies nicht ein, und fo find fie gerade wegen ihrer ideellen Bufam= mengehörigkeit um fo heftigere Teinde. Auf diefe Beise find die beiden Gegner durch innere Notwendigkeit gegeneinandergespannt, durch ihr eigenes aufeinander angelegtes Wefen feindfelig ineinander verftrickt. Es ift ein Rampf, ber aus bem innerlich verknüpften Gegenfat beiber Naturen, also organisch, innerlich notwendig entspringt. Bu biefem Borgug gefellt fich ber weitere, daß die auf biefem Boden entspringenden Leidenschaften, Beglückungen, Schmerzen und Berrüttungen einen besondere in die Tiefe gehenden mensch= lichen Gehalt besigen. Denn jeder der beiden Rampfer glaubt an das Gerechte und Beilige seiner Sache, an das Große und Erhabene der von ihm dargestellten Art von Menschlichkeit; jeder aber ist zugleich voll Berkennung, Barte und Ungerechtigkeit gegen den anderen, mahrend er darin doch nur gut und gerecht zu verfahren glaubt; und keiner kann sich anderseits auch wieder bem Eindruck der Größe des anderen völlig entziehen. So entstehen edle Erhebungen der Seele, die doch voll Berblendung und Ungerechtigkeit sind, Schmerzen, die aus der Tiefe des Menschentung stammen, Willensanstrengungen, in benen tapfere Männlichkeit ihr Bestes leistet. Und noch ein anderer Borzug kommt hinzu. Während in vielen anderen Fällen die Gegenmacht an sich wenig oder gar nicht tragisch wirkt und zuweilen selbst die tragische Hauptperson — man denke an die verruchten Frevler — nur in untergeordneter Weise einen tragischen Eindruck hervordringt, geht hier von sedem der beiden Gegner eine starke und tief gegründete tragische Wirkung aus. Das Tragische der eben bürtigen einseitigen Gegner — wie ich diese Form des Tragischen nennen könnte — ist auf diese Weise von überaus gewaltiger Tragischen nennen könnte — ist auf diese Weisehnten Abschnitt aus, wo die organischen Formen des Tragischen behandelt werden sollen, wird nochmals ein Licht auf diese Art des Tragischen fallen.

Auffallenderweise findet man diese wichtige Korm des Tragischen nicht so häufig zur Darftellung gebracht, als man erwarten follte; und wo sie uns entgegentritt, dort fehlt es doch gewöhnlich an der allseitigen und konsequenten Entwicklung der in ihr liegenden Borguge. Bei Goethe ftonen wir auf zwei Paare, die in dem hier geforderten Berhältnis fteben; nur hat die Gegenmacht eine Geftaltung erfahren, durch die sie am Tragischen nur geringen oder gar keinen Unteil bat. Ich meine Taffo-Untonio und Kauft-Mephifto. Besonders bei dem erften Paar ift jene gegenfähliche Ineinanderverschränkung der Charaktere. welche die Grundlage für diese Korm des Tragischen bildet, in ausgezeichneter Beise vorhanden. Man braucht nur an Leonorens Worte zu benken, wonach jene beiden nur darum Feinde find, "weil die Natur nicht Einen Mann aus ihnen beiden formte", um sich die Zugehörigkeit ber beiben zu der uns beschäftigenden Form des Tragischen deutlich werben zu laffen. Freilich zeigt nur Taffo eine entwickelte Tragit; Antonio bagegen erscheint als so fest in sich gegründet, daß die durch den Gegenfat zu Taffo in ihm entstehenden Erregungen lange nicht bis an die Kraft bes Tragischen heranreichen. Wenn ich Kaust und Mephisto bier anführe, so denke ich babei baran, daß Mephisto bem Kauft gegenüber nicht blog im Unrecht, sondern auch im Recht ift. Er hat Unrecht, weil er Fauft verflachen, erniedrigen will. Recht oder wenigstens teilweise Recht aber hat er insofern, ale er die Natur des Menschen nüchtern durchschaut, die Schranken des Menschlichen, wie der Dinge überhaupt erkennt, das überfteigerte, überfliegende in den menschlichen Beftrebungen

<sup>1</sup> Discher harafterisiert biese Art bes Tragischen in § 137 seiner Afthetik. Nur erhebt er bie Bestimmungen bieser besonderen Art bes Tragischen zu Bestimmungen bes Tragischen überhaupt.

perspottet, während Kauft in dieser Binsicht sich ausschweifenden Ginhilbungen bingibt. Merhifto vertritt Kauft gegenüber teilweise einen gefunden kritischen Realismus. So gilt also nicht nur von Fauft, daß er sowohl in hohem Grade Recht als Unrecht hat; sondern dasselbe gilt auch von Merbifto. Un fich auf Erganzung angelegt, bilden fie, weil biefes Erganzungsverhältnis nicht für ihr Bewufitsein vorhanden ift, einen um fo feindseligeren Gegensaß. Auch bier übrigens fällt die Tragik fast nur auf Seite Kaufts; Mephisto wird, wie ich schon früher bemerkte (S.181), ju wenig ale unfelig bargestellt, ale bag er zu einer tragischen Berson werden konnte. Bon Schillers Dramen gehört Ballenftein bierber, insofern man dem Belben ber Tragodie nicht bloß Octavio, sondern bie Sache und Vartei bes Raifers überhaupt gegenüberftellt. Grillparger liefert por allem in Sappho und Phaon ein treffliches Beifpiel: Sappho vertritt die bobe, lebenentrückte Runft, die sich bennoch zu große Macht über das Leben zutraut. Phaon mit Melitta das warme eingeschränkte Leben, das sich in die Soben der Runft nicht zu erheben vermag. Aber auch Medea und Jason sind ebenbürtige einseitige Gegner. Aus Grabbe find Don Juan und Kauft zu nennen; fie bilden ein Paar, bas jenes durch die innere Zusammengehörigkeit nur noch verstärkte feindselige Aluseinandergeben ber Charaftere in ausgezeichneter Beise darftellt. Nur hat der Dichter beide zu wenig in wirkliche Rampfe verwickelt, als daß sie das Berhältnis von tragischer Macht und Gegenmacht in bervorragender Beife zur Darftellung brachten. Als weitere Beifpiele nenne ich Danton und Robespierre bei Hamerling und in delle Grazies Epos, Beinrich den Bierten und Papft Gregor bei Wildenbruch, Magda und ihren Bater in Sudermanns Beimat, Johannes Bockerat und Unna Mahr auf ber einen und die Bertreter ber alten Sittlichkeit auf ber anderen Seite in Sauptmanns Ginfamen Menschen, ben "Meifter" und seine Gattin in dem Drama Hermann Bahrs. Auch die groß angelegte Tragodie Mar halbes "Der Eroberer" fann hier erwähnt werden. Lorenzo, der von Bagemut, Machtverlangen und Genuffähigkeit überschäumende Beld mit seiner Berrenrechtsmoral wird durch die Menschen, die durch ihn in ihrer Selbstheit, ihrem Rechte und Besitze empfindlich gefrankt werden, zu Falle gebracht. Mit besonderem Nachbruck aber nenne ich Paul Ernfts Canoffa. Papft Gregor wie Raifer Beinrich find außergewöhnliche, geniale Naturen, die sich berechtigt fühlen, sich ein selbstherrlicheindividuelles Lebensgesetzu geben. Der Raiser ift stolzer, genuffrober Diesseitsbejaber, ein Mensch, der fich aus seinem Ubermensch-Gefühle heraus für ausersehen zum Genießen, Herrschen und Siegen, namentlich auch zum Ausschöpfen des irdischen Liebesglückes hält. Auch der Papst steht mit Bewußtsein außerhalb der menschlichen Moral. Aber bei ihm liegt das übersittliche nach der Seite der Askese und des Gefühls der Berbündetheit mit Gott. Um Gottes willen, um des ihm auferlegten großen Werkes willen fündigt er wider die heiligsten Gedote: er bricht die Treue, begeht Grausamkeiten, wird zum Verräter. Sbenso hart aber ist er gegen sich selbst. Den Kampf dieser beiden sich übersittlich dünkenden Menschen hat Paul Ernst in wechselvollem Auf und Nieder, in interessanten Umkippungen zu scharf= und gedrängt= aepräater Anschauung gebracht.

Wir haben innerhalb des Tragischen der berechtigten Gegenmacht bis jett die beiden Formen betrachtet, in denen die Gegenmacht von un= bedingter und von bedeutender Berechtigung ift. Als britte Unterart sind die Källe anzusehen, in denen die Gegenmacht zwar vorwiegend sich im Unrecht befindet, zugleich aber doch ein gewisses Recht in die Bagichale werfen fann. Die Gegenmacht hat eine geringe, aber boch fühlbare Berechtigung. Gie ift fo bargeftellt, baf wir gegen fie Vartei ergreifen, und aber boch fagen, daß fie manche Grunde für ihr Borgeben anführen kann. Es bildet diefe Korm den Abergang zu dem Tragischen der nichtigen Gegenmacht. Als Beispiel kann Carlos in Goethes Clavigo angeführt werden. Go fehr wir ihn verurteilen, weil er den Schwächling Clavigo zu graufamer Untreue und feigem Berrat überredet, so können wir und doch - leider - anderseits nicht ver= hehlen, daß die Gründe, die er gegen die Beirat Clavigos mit der aus gewöhnlicher Familie stammenden schwindsüchtigen Marie anführt, nicht ohne Berechtigung sind. Hierher gehören auch solche Fälle, wo die Gegenmacht zwar die geschichtliche Menschheitostufe, in der sie wurzelt, mit ihren Schranken und Vorurteilen für sich anführen darf, zugleich aber doch sich uns das Gefühl aufdrängt, wie verhältnismäßig leicht es unter den obwaltenden Umftanden gewesen ware, sich von jenen Schranken und Vorurteilen zu befreien. So ift es in Michael Beers Paria, wo sich der hochbergigen She zwischen einem Varia und einer Kürstentochter die Rastenvorurteile vernichtend entaggenstellen.

## 2. Das Tragische ber nichtigen Gegenmacht

Das Tragische der nichtigen Gegenwart tritt in doppelter Gestalt auf: entweder ist die Gegenmacht ein Mensch, der mit Absicht auf den

Untergang des tragischen Helden ausgeht, oder sie besteht in blinder Notwendigkeit. Der erste Kall ist bort vorhanden, wo der Bertreter der Gegenmacht in feinen Beweggrunden, feiner Gefinnung, feiner gangen Art von Menschlichkeit nichts aufzuweisen bat, was ihm ein Recht gabe, bas Berberben ber tragischen Berson berbeignführen. Es ift gemeine, elende Gesinnung, Erbärmlichkeit, Niedertracht, was dem tragischen Belben auflauert und ben Sturg bereitet. Wie verbreitet biefe Art des Tragischen ift, lehrt ein Blick auf Shakespeare: in seinen ge= waltigsten Tragodien wird ber Beld durch verruchte Frevler geffürzt: Othello durch Jago, König Lear durch feine Töchter, König Duncan durch Macbeth, Samlet durch seinen Dheim, Beinrich der Sechste durch Richard. In Combelin wird durch die feige Schändlichkeit Nachimos, wenn auch nicht Verderben und Tod, so doch unermenliches Leid über Leonatus und Imogen gebracht. Schiller bat besonders in den Räubern und in Rabale und Liebe bie Gegenmacht in der Form von Schurkerei auftreten laffen. In Grabbes Sannibal besteht bie Gegenmacht, wenigftens zum großen Teil, in den neidischen, schurkischen Machthabern Karthagos, diefen Ausgeburten einer sich in kolossalischen Berbrechen austobenden Salbkultur. Ibsen gehört in stärkstem Grade durch die Gestalt des Brand hierher. In vielsagend symbolischer Beise wird dargestellt. wie Brand, diefer durch Schrecken und Einfamkeit hindurchschreitende Erlöser der Menschheit, von der bei Soch und Niedrig herrschenden Trägheit, Lauheit, Feigheit und Niedertracht verkannt, geschmäht, bekampft, gesteinigt wird. Biornson gebort vor allem durch sein Drama "Der König" bierber: der freis und bochgesinnte Rönig scheitert nicht nur an dem fanatischen San der radikalen Republikaner, sondern auch an der Kleinbeit, Gemeinheit, Anechtsuntertänigkeit der Geiftlichkeit, des Abels, des Heeres, des wohlhabenden, satten Bürgertums. Auch an Bahrs Apostel fann erinnert werden.

Man darf bei dieser Art des Tragischen ein gewisses Misverständnis nicht aufkommen lassen. Es handelt sich nicht darum, ob überhaupt ein Recht vorliege, den tragischen Helden zu Fall zu bringen, sondern allein darum, ob dieser bestimmte Vertreter der Gegen=macht ein Recht dazu habe. Es kann der Fall vorkommen, daß die erste Frage mit Ja, die zweite mit Nein beantwortet werden muß. Der tragische Held verdient den Untergang, und doch muß dieser bestimmten Person vermöge der Gemeinheit ihrer Gesinnung und Beweggründe das Recht, jener den Untergang zu bereiten, unbedingt abgesprochen werden.

In einem solchen Falle liegt ein Tragisches der nichtigen Gegenmacht vor, mag auch der tragische Held des Unterganges noch so wert sein. Bei Shellen wird Graf Cenci durch zwei gedungene Banditen im Schlafe ermordet. Wenn irgend jemand, so hat dieser ruchlose Frevler den Tod verdient; doch aber wäre es verfehlt, die beiden Meuchelmörder als berechtigte Gegenmacht anzuerkennen. Diese dürsen wir nur in den mißhandelten Kindern des Grafen, besonders in seiner von ihm geschändeten Tochter Beatrice, sinden. Ein anderes Beispiel bietet Hamerlings Danton und Robespierre. Es ist in der Ordnung, daß Robespierre untergeht; und doch ist Tallien, der seinen Untergang herbeisührt, wegen der durchweg unreinen und gemeinen Beweggründe, nicht als berechtigte Gegenmacht anzusehen. Danton, durch Robespierre gestürzt, ist ein Beispiel des Tragischen der berechtigten Gegenmacht; Robespierre durch den elenden Tallien zu Falle gebracht, führt uns das Tragische der nichtigen Gegenmacht vor Augen.

Bu dieser Art des Tragischen gehören nun aber auch alle die Fälle, in denen die tragische Person durch bloße Naturursachen, durch blinde Notwend ig keit ins Verderben gestürzt wird. Hier wird der Untergang nicht durch Absicht bereitet, sondern durch Jufall, wosfern dieses Wort in dem weiten Sinne gebraucht wird, daß alle Verkettungen von Ursache und Wirkung, die nicht absichtliche Verknüpfungen sind, als Zufall bezeichnet werden. Darf ich denn nun aber wirklich diese Källe zum Tragischen der nichtigen Gegenmacht zählen?

Bloße Naturursachen wird man im Ernste niemals als berechtigt zum Herbeiführen des Unterganges eines tragischen Helden ansehen dürfen. Bielmehr empfinden wir überall dort, wo ein großer Mensch durch blinde Naturursachen in Jammer und Verderben geworfen wird, dieses Eingreisen der Natur in die Entwicklung des Geistes als eine Brutalität. Es erscheint als hart, verlegend, erniedrigend, daß der zielvoll strebende, vorausschauend wirkende Menschengeist durch die hiergegen vollkommen gleichgültigen, vollkommen unintelligenten materiellen Verkettungen plößelich aus seiner Entwicklung gerissen und in Zerrüttung gestürzt wird; und als desto roher erscheint dies, von je größerem und vornehmerem geistigen Wesen der von solchem Lose getroffene Mensch ist. Es darf daher hier ohne Gezwungenheit der Ausdruck "nichtige Gegenmacht" angewandt werden.

Die Naturnotwendigkeit als tragische Gegenmacht tritt in zwei Formen auf: entweder in der Form einer zusammengehörigen verhältnis=

mäßig einheitlichen Ursachenreibe oder in der Korm des unerwarteten Sichkreuzens zweier ober mehrerer nicht zusammengehöriger Urfachenreiben. Diefe zweite Korm ift ber Bufall im engeren Ginne. Der erfte Kall tritt insbesondere dort ein, wo die tragische Verson durch Rrankbeit zugrunde geht. Das Schicksal Novalis, Beinrich Beines, Otto Lud= wias zeigt uns leibliche, bas Schickfal Sölderling, bes Malers Rethel, des Philosophen Nietsiche, des banerischen Königs Ludwigs des Zweiten geistige Erkrankung als tragische Gegenmacht. Auch das Taubwerden Beethovens kann als Beispiel bienen. Für ben Zufall im engeren Sinne als Gegenmacht laffen fich befonders Unglücksfälle als Beifviele an= führen. Wenn sich beim Spazierengeben mein Leib an einer Stelle ber Gaffe gerade in demfelben Augenblick befindet, in dem ein Ziegel vom Dach auf ebendiefelbe Stelle herabfällt, fo liegt hier jenes Sichfreugen zweier nicht zusammengehöriger Ursachenreiben vor. Soll ein folcher Zufall tragisch wirken, so wird babei insbesondere die Bedingung erfüllt sein muffen, die im sechsten Abschnitt als die schicksalsmäßige Bedeutung des Tragischen bezeichnet wurde (S. 82 ff.; besonders S. 88 ff.). Wird der unselige Zufall so dargestellt, daß er den Eindruck hervorbringt, als ob der feindselige Damon dieses Menschen darauf gelauert hatte, plotlich hervorzusturgen und in eine gleichsam nicht geschützte Stelle biefes Lebenslaufes vernichtend einzubrechen, so wird dadurch der trivialen Na= tur des Zufalls erfolgreich entgegengewirkt. Unter folche Beleuchtung läßt sich bas Schickfal bes Philosophen Glogan rücken, ber, endlich in reifem Mannesalter zur Erfüllung feines lange gebegten febnlichen Bunsches gelangt, die Stätten zu seben, wo fein über alles geliebter und verehrter Platon gewandelt, wenige Tage nach feiner Unkunft auf griechi= schem Boden beim Einsteigen in einen schon im Abfahren begriffenen Eisenbahnzug einen fürchterlichen Tod fand. Ebenso fann das Ertrinken Shellens im Meere infolge eines Gewitterfturmes, der das Boot zum Umschlagen brachte, als Beispiel angeführt werden. Auch der Tod in der Schlacht gehört unter Umftanden hierher. Freilich befteht hier die Gegenmacht nur zum Teil in einem Zufall; benn auf seiten ber Gegenmacht ist ja die Absicht vorhanden, Feinde zu toten. Nur der Umstand, daß die Rugel gerade diesen bestimmten Mann trifft, ift zufälliger Art. Der Helbentod Swald Rleifts, Theodor Körners fällt daber zum Teil unter ben Gesichtspunkt des tragischen Zufalls.

Ift es denn nun aber auch ein wertvolles Bemühen, das Tragische mit Rücksicht auf die Gegenmacht in Arten und Unterarten einzuteilen?

Liegt hier nicht ein blinder Eifer des "Klassissierens" zugrunde? Dies wäre nur dann der Fall, wenn die so gewonnenen Typen des Tragischen keine erheblichen Unterschiede im tragischen Eindruck bedeuteten. Es ist min aber leicht einzusehen, daß vor allem durch die beiden Hauptarten eine wesentlich verschiedene Ausgestaltung der pessimistischen Grundstimmung gegeben ist.

Mt die tragische Gegenmacht ein der tragischen Verson ebenbürtiger ober ihr an menschlichem Werte überlegener Beld, so tritt das Furcht= bare, bas in bem Sturg ber tragischen Verson liegt, in gemilberter Form auf: bas Barte, Schneibende, Erschreckende, Betäubende bes Sturges ift nicht mit unerbittlicher Konfequenz entwickelt. Wir stehen unter bem Eindrucke, daß das Große in der Welt durch ein gleichfalls Großes, wo nicht aar Größeres zu Kalle kommt. Daber finden fich in der veffimistischen Grundstimmung, die einem solchen Sturze ber tragischen Der= fon entspricht, die Gefühle des Graufigen, Erschreckenden, Demütigenben. Erniedrigenden bei weitem weniger entwickelt als bort, wo die Gegenmacht nichtiger Art ift. Geht bas Große burch moralische Er= bärmlichkeit ober elenden Zufall zugrunde, so fühlen wir uns beschämt, berabaewürdigt. Durch die Nichtigkeit der Gegenmacht wird der peffimistische Stachel bes Tragischen fühlbar verschärft, während umgekehrt die Größe der Gegenmacht der pessimistischen Grundstimmung des Traaischen entacaenwirkt. Bon der Beschaffenheit der Gegenmacht geht sonach eine entgegengesette Wirkung auf bas Gemüt aus: bas eine Mal wird das tragische Weh gelindert, das andere Mal verschärft. Und leicht ließe sich nun weiter ausführen, daß auch den dargelegten Unterarten besondere Schattierungen des tragischen Bebes entsprechen.

Nach der mehr gegenständlichen Seite ausgedrückt bedeutet das Gesagte Folgendes. Der Charafter des Weltganges erscheint in der zweiten Art des Tragischen irrationaler, absurder, von allem Versöhnlichen weister abliegend. Der Weltgang ist unter den Gesichtspunkt der Herrschaft des Endlichsten gerückt. Im ersten Falle dagegen macht die Welt einen edleren, vornehmeren Eindruck. Dem großen Individuum wird die Ehre zuteil, mit einem anderen großen Menschen zu ringen und von ihm bessiegt zu werden.

Auch nach ihrem menschlichen Gehalte sind beide Arten des Tragischen verschieden. Steht dem tragischen Helden ein groß und reich ans gelegter Gegner gegenüber, so kann sich auf seiten der Gegenmacht das Menschliche in weit umfassenderer und interessanterer Beise entwickeln

als in dem Falle, wo der Bertreter der Gegenmacht ein schuftiger Wicht ist. Die Gefühle und Leidenschaften, die in dem großen ebenbürtigen Gegner entstehen, sind vielgestaltiger, reicher an Gegensäßen, offensbaren das Menschliche in erschöpfenderer Weise als die Gefühle und Leidenschaften eines Jammermenschen oder eines einfachen Bösewichtes. Natürlich ist dies nur als im Durchschnitt geltend gesagt.

So werden wir schließlich darauf geführt, daß das Tragische der berechtigten Gegenmacht die menschlich bedeutungsvollere von beiden Gestalten des Tragischen ist. Dies liegt schon in dem Dargelegten. Dazu kommt aber noch, daß wir von dem Tragischen der berechtigten Gegenmacht weit mehr auf den Höhen der Menschheit gehalten werden. Auch die Gegenmacht läßt uns hier dem näher bleiben, was dem menschlichen Leben Wert und Gehalt gibt.

Ich habe in diesem Abschnitt von den inneren Gegenmächten man denke an den siebenten Abschnitt - völlig abgesehen. Die Einteis lung nach dem Grade der Berechtigung führt nur rücksichtlich ber äußeren Gegenmacht zu flaren und ersprieflichen Ergebniffen. Bollte man diefen Einteilungsgrund auf die innere Gegenmacht amwenden, fo wurde man fich hiermit einer unzweckmäßigen Aufgabe unterziehen. Auch habe ich bas Bufammenwirken ber außeren Gegenmächte außer acht gelaffen. Die Gesamtgegenmacht ift in ber Regel mannig= faltig zusammengesett. Der Sauptgegenmacht gefellen sich feindsetige Mächte zweiten und britten Ranges, ferner helfende Umftande und Berhältnisse hinzu. Oft zerlegt sich auch die Hauptgegenmacht in eine Un= zahl selbständig und verschiedenartig vorgehender Versonen. Um nicht in ein dem Lefer läftiges Säufen zu verfallen, habe ich biervon abgeseben und lediglich folche Gegenmächte ins Auge gefaßt, die unzweifelhaft im Mittelpunkt der Gegenbewegung stehen und von ausschlaggebender Be= deutung sind.

#### Elfter Abschnitt

### Die erhebenden Momente im tragifden Untergang

### 1. Grundlage der tragischen Erhebung

er Typus des Tragischen, wie er sich uns dis jetzt ergeben hat, bes darf einer wesentlichen Ergänzung. Jum Tragischen gehört Ershebung. Benn im Tragischen keine Faktoren wirksam wären, die unser Gemüt aufrichten, erhöhen, vertrauenss und glaubensvoll stimmen, so würde das Tragische in seiner Grundverfassung aufgehoben sein. Dem Faktor der Erhebung haben wir jetzt unser Augenmerk zuzuwenden. An zwei Stellen übrigens sind wir im Tragischen schon auf erhebende Gestühlsrichtungen gestoßen: das erste Mal dort, wo von der tragischen Schuld und den ihr entsprechenden Gefühlen sittlicher Befriedigung die Rede war (S. 149 ff.); sodann soeben bei dem Tragischen der berechtigten Gegenmacht. Es gilt nun zu sehen, ob solche erhebenden Gefühle nicht aus prinzipielleren Gründen und in weit größerem Umfange zur Natur des Tragischen gehören.

Dem Deutschen ist besonders durch Schiller, aber auch durch Goethe, ebenso durch Grillparzer das erhebende Moment im Tragischen nach seiner ganzen Stärke nahe gelegt. So schreckensvoll auch Schillers Trasgödien enden, so hat der Dichter doch überall für die Erweckung von Gefühlen, die der Seele Aufschwung geben und den Glauben an das Gute und die Menschheit beleben, aus seinem hochfühlenden Herzen heraus reichlich Sorge getragen. Und so wird wohl schon mancher Leser sich gefragt haben, ob Schillers bekanntes Distichon von dem großen, gigantischen Schicksal, welches den Menschen erhebt, wenn es den Menschen zermalnt, für mich nicht gesagt worden sei. In der Tat, es würde im Bilde des Tragischen ein allerwichtigster Zug fehlen, wenn nicht die erhebenden, reinigenden, befreienden, erlösenden Gefühle in die Wesensgestaltung des Tragischen aufgenommen würden.

Wir brauchen uns nur auf die grundlegenden Züge des Tragischen zu besinnen, um einzusehen, daß Erhebung eine wesentliche Seite am Tragischen bildet. Wir sahen, daß der Eindruck des Tragischen nur auf dem Boden der Größe der tragischen Person entstehen kann. Und zwar bewährt sich, so sahen wir weiter (S. 72 ff.), diese Größe auch in Not und Jammer, auch in Schrecken und Untergang. Bo sich ein Mensch, mag er auch vorber groß dagestanden sein, in den Stunden höchsten Lei-

des feige und jämmerlich benimmt, haltlos in sich zusammenbricht, in stumpfsinnige Gleichgültigkeit verfällt, dort ist es mit dem Eindruck des Tragischen zu Ende. Indem so das tragische Individuum auch in den härtesten Leiden einen großen Sinn zeigt, so ist damit auch gesagt, daß eine erhebende, der pessimistischen Grundstimmung entgegenstrebende Wirkung von ihm ausgeht. Wie auch immer sich diese Größe äußern mag: in jedem Falle wirkt sie erhebend. Wir richten uns an dieser Größe empor, wir wachsen mit ihr. Wir sehen, daß selbst die heftigsten, unerträglichsten Angriffe des Schicksals den Menschen nicht klein zu machen vermögen, daß der menschliche Geist und Wille auch den zersschmetternden Schicksalsgewalten gegenüber etwas ihnen Gewachsenes, ja Iherlegenes in sich trägt. Angesichts dieses ungewöhnlichen Könnens, mit dem der tragische Mensch selbst gegenüber den äußersten Untergrasbungen seines Wesens seine Größe behauptet, hebt sich in uns das Gestübl dessen, was es heißt Mensch sein.

Mehr ift binfichtlich der tragischen Erhebung dem bis jest über den tragischen Trous Kestgestellten nicht zu entnehmen. Es bleibt baber Gegenstand weiterer überlegungen, in welchen Formen fich die in Leid und Untergang bewährende Größe äußern könne, und welche Möglich= feiten sich dementsprechend für die tragische Erhebung ergeben. Bier= über kann nur durch erfahrungsmäßig psychologisches Eingeben auf die tragischen Tatbestände Klarheit gewonnen werden. Auf dem Wege von Folgerungen aus dem bereits gewonnenen Enpus des Tragischen läßt sich hierüber nichts ausmachen. Ebenso müssen uns die weiteren Untersuchungen darüber belehren, ob im Tragischen, auch abgesehen von der Größe der tragischen Person, noch andere Möglichkeiten für bas Ent= springen erhebender Gefühle liegen. Ja auch noch eine andere bochft wichtige Frage hinsichtlich der tragischen Erbebung bleibt zunächst völlig unentschieden. Denn baraus, daß bie Große der tragischen Person not= wendig zu erhebenden Gefühlen führt, folgt keineswegs, dan die Erhebung notwendig eine für den Gesamteindruck des Tragischen wesentlich be= stimmende Stärke erreichen muffe. Es besteht auch die andere Möglichkeit, daß die erhebenden Gefühle von der peffimiftischen Grundstimmung weit überwogen werden. Von vornherein liegen beide Möglichkeiten vor: für den Gesamteindruck, der von dem Untergang eines großen Menschen ausgeht, können erhebende Gefühle von einer mit-ausschlaggebenden Bedeutung sein; die erhebenden Gefühle können aber auch lediglich als ein gegenüber der peffiniftischen Grundstimmung nur wenig in Betracht kommender Faktor auftreten. Dort bilden sie ein starkes Gegengewicht gegen den Eindruck des Furchtbaren; hier sind sie einem lichten Schimsmer in einem düstern Gemälde zu vergleichen. Nur eines darf auf Grund dessen, was uns feststeht, hinsichtlich der Stärke, in der die erhebenden Gefühle vorkommen dürfen, schon hier ausgesprochen werden: sie dürfen nicht so stark sein, daß die pessimistische Grundstimmung des Tragischen geradezu aufgehoben würde. Diese pessimistische Grundstimmung ist der von uns festgelegte Ausgangspunkt; sie kann durch hinzutretende Gefühle wohl eine Einschränkung und Dämpfung erfahren, niemals aber darf es bis zum überwogenwerden oder gar bis zur Aushebung dieser Grundlage kommen. Denn dann hätte man es mit einem anderen Gefühlsstypus zu tun, für den man auch einen anderen Namen wählen müßte.

Es gilt nun, die erhebenden Gefühle, deren Verknüpfung mit der Darftellung des tragischen Unterganges sich menschlich-naturgemäß nahelegt, psychologisch aufzuweisen. Es wird am besten sein, diese psychologische Aufweisung nach den Quellen zu ordnen, aus denen die erhebenden Gefühle entspringen. Dabei will ich zunächst davon absehen, ob die erhebenden Gefühle aus der Größe der tragischen Personen oder anderswoher hervorgehen.

# 2. Die in der Gemütsverfassung der tragischen Person liegenden erhebenden Momente

Buerft faffe ich die fubjektive Saltung ine Auge, die der tragische Mensch im Untergange zeigt. Überall dort fühlen wir von seiner Haltung erhebende Wirkung ausgehen, wo in ihr etwas liegt, wodurch jener sich in böchstem Leid, angesichts des Unterganges, dem siegenden feindlichen Schickfal dennoch in deutlichem Grade in= nerlich gewach fen zeigt. In folchen Fällen fiegen die Gegemnächte zwar äußerlich; sie siegen vielleicht teilweise auch innerlich, indem sie die tragische Verson in Schuld, Unseligkeit, Zerrüttung werfen. Doch steht zugleich ber töblich getroffene Beld auf innerlichem Boden insofern fiegreich da, ale er auch im gesteigertsten Leiden den siegenden Mäch= ten eine Kraft, Größe, Sobeit gegenüberftellt, der diefe nichts anzuhaben vermögen. Diefer Bedingung genügen nun aber gablreiche, fehr verschiedene Formen der subjektiven Haltung der tragischen Person. Und es ift jest unfere Aufgabe, und die verschiedenen Möglichkeiten zum Bewußt= sein zu bringen, durch die der Seld in seiner subjektiven Saltung den feindlichen Geschicken erhebende Größe entgegensett.

Es lassen sich diese Möglichkeiten nach verschiedenen Gesichtspunkten

in Gruppen ordnen. Die er st e Gruppe ergibt sich, wenn man ins Auge faßt, in welches Verhältnis die tragische Person sich in ihrem Gemüte ummittelbar zu den feindlichen Mächten stellt.

Aus den unter diesem Gesichtspunkte entstehenden Momenten ber Erbebung greife ich an erfter Stelle die tropige Galtung bes Selden beraus. Diese Saltung fett fich aus folgenden Seiten zusammen. Erftlich ift die Unerkennung des wenigstens augenblicklichen Sieges der feindlichen Macht vorhanden. Bir fühlen fie als die ftarfere Gewalt, die wir wenigstens in der Gegenwart nicht aus ihrer siegreichen Stellung verdrängen konnen. Damit verbindet fich aber zweitens das Gefühl von der Rechtlosiafeit der uns verfolgenden Mächte. Wir versagen, sei es offen ober in gebeimem, bem feindlichen Schicksal und feinen menschlichen Bertretern unfere Anerkennung. Der Sieg ber feindlichen Gewalt ist für uns zwar eine Tatsache, aber eine nicht zu Recht bestehende Tatsache. Sierin liegt ber Gegenstoß, den der Tropende gegen den nicht wegguschaffenden Druck der feindlichen Gewalt ausübt. Diefes Nichtanerkennen ist aber nicht bloß ein Akt des Urteilens, sondern auch - und dies ift das Dritte - des Gemütes und Charafters. Die gange Verfönlichkeit ift im Buftande der Auflehnung, bes Protestes gegen Die feindliche siegreiche Macht. Im Trope liegt stets der heftige Bunsch eingeschloffen, die siegreiche feindliche Macht zu Kalle zu bringen. Go steht also der Unterliegende, so verlett, verhöhnt, gefränkt er sich fühlt, doch in straff aufrechter Haltung da. Trot der Niederlage in den zur Entscheidung gebrachten Machtfragen fühlt sich der Beld im Innersten feines Befens ungebrochen und unbefiegbar.

Es ist flar: wo eine solche Gemüts- und Charafterhaltung vorliegt, dort ist ein nicht geringes Gegengewicht gegen die niederdrückende Wirskung vorhanden, die von dem Untergange des großen Menschen ausgeht. Der Unterliegende trägt etwas in sich, wodurch er dem siegreichen bösen Schicksal gewachsen ist. Dieses erhebende Moment kommt sowohl bei schuldlosen, als auch bei schuldvollen tragischen Personen vor. Gerade bei ruchlosen Berbrechern kinden wir es häufig. Freilich liegt, je schwerer die Schuld ist, um so weniger ein Necht zur Auslehnung gegen die rächenden Mächte vor. Nichtsdestoweniger wirkt auch beim Berbrecher die aufrechte, ungebrochene Haltung des Willens als ein Gegengewicht gegen das Entsetliche des Unterganges. Dies fühlt man beispielsweise an der Rede, die Richard der Dritte, nachdem er von seinem Gewissen gepeinigt worden, unmittelbar vor seinem Tode an seine Krieger hält.

Der Trot als erhebendes Moment kommt überaus häufig vor. Als ausgezeichnete Beispiele erwähne ich den Prometheus bei Afchylos, beffen Trok bem Gefühl bes Rechtes und ber sittlichen Aberlegenheit entspringt, und von bem August Bilbelm Schlegel faat, dan ber Triumph bes Unterliegens niemals glorreicher gefeiert worden fei:1 ben Satan in Miltons Berlorenem Varadies, ber ben Qualen, Die feinem Sturg aus bem himmel folgen, unbezwingliche Willensstärke, Bag und Emporung entgegensent: Don Ruan bei Grabbe, der angesichts des sich öffnenden Abgrundes ber Bölle bie an die Bedingung ber Reue ge= fnüpfte Rettung ohne Banken guruckweift, und Jurg Benatich bei Konrad Kerdinand Mener, eine Vrachtaestalt, ju deren grundlegenden Eigenschaften ein sich im Laufe bes Lebens immer ffarfer entwickelndes Ge= fühl des Trokes gegen alle ihm entgegentretenden Ordnungen und Gewalten gehört. Natürlich kann der Trot fehr verschiedene Gestalten annehmen. Bald tritt das Gefühl der Rrankung und Bitterkeit, bald bas der Geringschäßung und Berachtung der feindlichen Macht (fo bei Barus in Rleifts Hermannsschlacht) farbegebend hervor. Bald wechielt der Trop mit Gefühlen der Berzweiflung und Erweichung (so bei Sauwt= manns Florian Gener), bald mit solchen ber Ergebung ab, bald bildet er den beharrenden Grundton der Stimmung. Auch der innerlich Berbrochene fann doch troBig und fteinhart bafteben, fo der alte, aller Gobne beraubte Drnulf im vierten Afte von Ibfens Nordischer Beerfahrt.

Das Gemütsverhältnis des Helden zum feindlichen Schicksal wirkt aber nicht nur dann in erhebendem Sinne, wenn es die Haltung des Troges zeigt. Es lassen sich hieran mehrere andere Haltungen reihen, die gleichfalls von erhebender Wirkung sind. An zweiter Stelle nenne ich die ruhige Gefaßtheit, den stoischen Gleichmut, die kalte, selbstverständliche Entschlossenheit im Ertragen von Leid und Untergang. Es hat diese Form mit der vorigen das straffe, unbezwingliche Aufrechtstehen des tragischen Charakters gemeinsam. Doch fehlen hier die Auslehnung, der Grimm, die Anklagen gegen das verfolgende Schicksal. Damit ist aber keineswegs gesagt, daß hier etwas von ehrsurchtsvoller Ergebung in das hohe und heilige Walten des Schicksals vorhanden sei. Das Schicksal wird, wie im vorigen Fall, als feindliche, harte Macht, ohne alle Wendung ins Freundliche und Wohlmeinende, empfunden. Doch

<sup>1</sup> A. W. v. Schlegels Borlesungen über dramatische Kunft und Litteratur. 3. Aufl. Leipzig 1846. S. 110. Unvergleichlich gewaltig und tiefsinnig spricht über den Prometheus des Aschylos Klein in der Geschichte des Dramas (Bb. 1, S. 186 ff., 236 ff.).

aber fehlt der Feindlichkeit anderseits jener Stachel, der für die erste Form charafteristisch war. Vielmehr wird hier die Auffassung des Schickssals in solchem Grade von dem Gesichtspunkt der unvermeidlichen Notwendigkeit beherrscht, daß sich gegen das Schicksal keine Affekte, keine pathetischen Erregungen entwickeln können. Mit harter, eisiger Gleichsgültigkeit sieht der untergehende Held sich die Geschick vollziehen. Natürlich ist hiermit nur ein Typus gezeichnet, der in mancherlei Färsbungen, Abänderungen, Annäherungen vorkommen kann.

Denkt man an Shakespeare, so stehen vor allem Brutus und Cassius als Beispiele für das stoisch gefaßte In-den-Tod-Gehen vor Augen. Doch bietet Shakespeare auch noch andere Helden dar, die als Beispiele dienen können: so Antonius in der Cleopatratragödie, Clifford und Warwick in Heinrich dem Sechsten. Hebbel hat uns in Hagen einen gewaltigen Bertreter dieser ehernen, finsteren Ruhe hingestellt, die bis zum blutigen Ende ohne Murren und Anklagen, treu und einfach aushält. Eine wesentlich andere Färbung des in Frage stehenden erhebenden Momentes zeigt der alternde Casanova bei Schnigler. Dieser Dichter hat ihm in seiner meisterlich erzählten Novelle "Casanovas Heimfahrt" einen Zug tragischer Größe zu geben verstanden.

Der troßigen Auflehnung und der unpathetischen Gefaßtheit reiht sich an dritter Stelle die ehrfurchtes und ergebungevolle Gemutshaltung an. Auch diefe wirkt erhebend. Dem feindlichen Schickfal zeigt fich der Mensch auch dann gewachsen, wenn er freiwillig, aus tiefer Einficht in den Zusammenhang der Dinge, zu der Anerkennung kommt, daß das unheilvolle Walten der höheren Mächte doch im Grunde weise, gerecht und beilvoll sei. Wiewohl der Mensch auch bier die Feindschaft des Schicksals schmerzvoll fühlt, so geht er doch in einer mit ihm versöhnten Gemüteverfaffung aus dem Leben. Gelbft indem er die Bitterniffe des Unterganges durchkoftet, flicht er, wenn vielleicht auch scheu und 30= gernd, über die Schmerzen hinweg einen Bund mit dem Schickfal. So liegt in diesem Falle nicht nur darum Erhebung vor, weil sich die tragifche Perfon bem feindlichen Schickfal gewachsen zeigt, sondern auch darum, weil durch eine Gegenwirkung in ihrem Gemute die Schmerzen des Unterganges gelöft, gemildert, verklärt werden. In der troßigen Auflehnung und dem stoischen Gleichmut ist von einer lösenden Einwirkung auf die Schmerzen des Helden nichts zu finden. Dort bleibt das Leid wie eine ftarre, dumpfe Last auf dem Gemüte liegen.

Diese ergebungsvolle Gemütshaltung kommt besonders bei schuld=

vollen Charakteren vor. Die Verhängung von Leid und Untergang wird als gerecht und heilsam empfunden; das vernichtende Schicksal verliert seinen feindlichen Stachel. Ergeben nimmt der Verbrecher das höchste Leid als verdiente Strafe auf sich. So ist es bei Karl Moor: er erfennt voll Schrecken, daß er am Zugrundegehen der sittlichen Weltordmung gearbeitet habe, und nimmt den Tod in der Aberzeugung auf sich, daß er als Opfer für die von ihm mißhandelte heilige Weltordnung fallen müsse. Weitere Beispiele bieten Schiller in Maria Stuart, Konrad Ferdinand Meyer in Thomas Vecket dar. Es liegt in der Natur der Sache, daß sich in derartigen Fällen mit diesem erhebenden Momento zugleich moralische Reinigung verbindet. Von dieser Urt der Erhebung wird sogleich in anderem Zusammenhange die Rede sein.

Aber auch bort, wo ber leidende Mensch fich von jeder Schuld frei weiß, kann es zu ergebungsvoller Gemütsstimmung kommen. Wird auch das Walten des Schickfals als bart und graufam empfunden, so besteht boch zugleich die ahnende überzeugung, dag in biefem Balten, fo un= begreiflich es ericheinen moge, both ein letten Endes guter, beiliger Ginn liegen muffe. Und fo beugt fich der untergebende Beld in abnender, alaubender Unwiffenheit vor dem Spruche des Schickfals. Das griechische Drama bietet hierfür, wie es bie Stellung bes griechischen Bewuftfeins jum Schickfal erwarten läßt, erleuchtende Beispiele. Befonders ragt Dbivus auf Kolonos bervor. 3mar fühlt der blinde Greis das Widerfinnige des über ihn verhängten Schickfals; allein diefes Gefühl entwickelt sich nicht; vielmehr wird es durch das Bewußtsein zurückgehalten, daß das Berhängte recht fei und daher mit ehrfurchtevoller Schen bingenommen werden muffe. Das Malten ber Götter erscheint als ein feier= liches Geheimnis, das fromm zu verehren fei. Ahnliches gilt von Mas: trop des Grauens, das er vor den göttlichen Schickungen empfindet, wendet er sich doch vertrauensvoll an die Götter, da ihm der Glaube selbstverftandlich ift, dag die Götter Alles fügen, wie es in der Ordnung ift.

Nur die Ergebung, wie sie soeben geschildert wurde, das heißt: die hohe, ehrfurchtsvolle, stille Ergebung ift ein wirksames erhebendes Moment. Undere Arten ber Ergebung wirken weit weniger in diesem Sinne.

<sup>1</sup> Carl Weitbrecht halt einseitigerweise tragische Versöhnung nur auf biesem Wege für möglich. Die Ergebung in die ewigen Lebensordnungen, die Andacht vor bem Ewige Gultigen ift ihm mit dem Wesen des Tragischen verknüpft (Das beutsche Drama: Grundzüge seiner Afthetik; Berlin 1900; S. 205 ff.).

Um wenigsten die dumpfe und grimmige Ergebung. Hier ist zwar auch die Stimmung des Sichfügens und Beugens vorhanden; aber zugleich ist im Herzen verborgen knirschender Groll, zurückgehaltene But gegen-wärtig. Auch die weiche, wehmutsvolle, klagende Ergebung wirkt nur in geringem Grade als erhebendes Moment.

Eine vierte Korm der Erhebung steht zum feindlichen Schicksal in einem noch mehr bejahenden Berhältnis. In der dritten Form klingt zwar die Stellung des Gemutes zum Schickfal verfohnungevoll aus: aber es wird doch das Schickfal als feindlich, als Webe zufügend empfunden. Best ift auch diefer Mifflang verschwunden. Der Mensch geht freudig, jubelnd, in dem alles Undere guruckbrangenden Gefühl der Erhabenheit und des Sieges in den Untergang. Es kann fich babei um einen nur innerlichen ober einen zugleich auch äußeren Sieg handeln. Wenn Ingo bei Frentag bochgemut, triumphierend, in dem Gefühl, sich selber treu geblieben zu fein, gang nur seiner hoben Liebe lebend, in den Tod geht, so besteht hier der Sieg lediglich in den erhabenen Gefühlen, die ihn das Graufige feines Berderbens vergeffen laffen. Unders in Schillers Junafrau: hier hat das Gefühl des Sieges in der Bruft der sterbenden Belbin einen Sieg in der Außenwelt — und fogar einen doppelten zur Grundlage: Johanna sieht sich von ihrem Bolfe wieder in Ehre und Liebe aufgenommen und zugleich die Sache ihres Bolkes im Kampfe gegen die Engländer zum Giege gebracht. Auch an den Tod Emanuels, des Jenseits-Abermenschen in Jean Pauls Besperus, kann erinnert werben. Emanuels Seele wird vor dem Tode wohl auch von dufferen und schweren Gefühlen bedrängt. Überwiegend aber ift in feiner Todes= ftimmung das symphonisch Feierliche, das im All und Unendlichen felig Schwelgende.

An fünfter Stelle endlich schließt sich der Fall an, wo der Untergehende seinem Schicksal mit Wig und Humor gegenübersteht, sich über seinen Untergang derart erhebt, daß er auf ihn mit der Freiheit eines scherzenden, lachenden Geistes herabsieht. Ze grimmiger, bitterer, schmerzslicher dabei der Humor ist, um so geringer natürlich ist die von ihm ausgehende Erhebung. Mit der Freiheit und Heiterkeit des Humors wächst auch seine Gegenwirkung gegen die Furchtbarkeit des Tragischen. Selbstverständlich darf der Humor nicht bloß in einer äußeren, auf der Oberfläche spielenden, die Umgebung täuschen sollenden Gemütshaltung bestehen. In diesem Falle wirkt er für den tieser Schauenden umgekehrt als ein das Leid der Tragist verschärfendes Moment. So ist es bei Tois

nette gegen den Schluß der Kinder der Welt von Hense: der Humor ihres letzen Briefes an Sowin läßt ihr zerrissenes Inneres grell erstennen. Es wird begreiflicherweise nur selten vorkommen, daß der Untersgehende sich zu siegreich freiem Humor erhebt. Mercutio bei Shakesspeare, Doktor Rank in Ihsens Nora zeigen Humor angesichts des Lodes; aber er ist nicht freier Art. Weit mehr nähert sich dem gekennzeichneten Idealfall Roquairol bei Jean Paul: mit grauenhaft phantastischem Humor, mit dem furchtbaren Komödiantentum eines wilden freien Geistes setzt Roquairol seinen Untergang in Szene. Mit diesem fünften Fall babe ich in den Bereich des Tragikomischen hinübergegriffen.

Bis jest haben wir den Gemütszustand der tragischen Person in ihrem Verhältnis zum feindlichen Schicksal in Betracht gezogen. Ich fasse an zweiter Stelle die nicht minder wichtige Art und Beise ins Auge, wie sich die tragische Person angesichts des Unterganges zu der Notwendigkeit, aus dem Leben scheiden zu müssen, in ihrem Gesmüte verhält.

Ber sich angesichts des Todes mit allen Organen ans Leben klammert und in Behklagen oder gar in Jammern ausbricht, vermehrt das durch nur das Bangen, die Angst, den Druck, kurz all die unlustvollen Gefühle, die der tragische Untergang in uns erregt. Ganz anders, wo das Gemüt sich vom Leben losgelöst hat und sich von ihm ohne heftige Schmerzen, vielleicht sogar mit Freuden trennt. In diesem Falle ersicheint der Untergang, obgleich er die äußerste Steigerung des leidvollen Berhängnisses ist, doch zugleich in seiner Unlustwirkung bedeutend herabsgeset. Die Lossösung des Gemütes vom Leben wirkt auf das Gemüt des Zuschauers in hobem Grade beruhigend und befreiend.

In zwei Formen tritt die Ablösung vom Leben auf: in einer mehr pessimistischen und einer mehr optimistischen. Im ersten Falle hat der Mensch mit dieser Welt so schlimme Erfahrungen gemacht, daß er sie geringschätzt oder verachtet und eine gewisse Freude oder doch Genugtung bei dem Gedanken empfindet, diesen argen Schauplatz des Lebens verlassen zu müssen. Der Feldherr Talbot in Schillers Jungfrau ist ein naheliegendes Beispiel: er stirbt mit dem Ausdruck der Einsicht in das Nichts und herzlicher Verachtung alles dessen, was ihm erhaben und wünschenswert erschienen war. Sbenso kann Goethes Faust herangezogen werden: in der Osternacht, bevor er die Giftschale an seine Lippen setzt, wendet sich sein Geist aus einer an Wissen was ebensglück verzweiselnden Stimmung heraus von dem irdischen Dasein ab. In Henses Hoch

zeit auf bem Aventin wirft Gajus Viso voll Weltverachtung fein Leben weg und fühlt sich gerade in diesem Bewuftsein als herrn der Welt. Allerdings geht von biefer Korm der Ablösung vom Leben nur eine ge= ringere erhebende Birfung aus ale von der folgenden. Ber mit den Affekten ber Berachtung, Berböhnung, des Grimmes gegen bas Leben in den Tod geht, befindet sich in einem Zustand derartiger Unfreudig= feit. Niedergebrücktheit und wohl gar Berruttung, daß bieraus fur ben Betrachter ein niederschlagender Eindruck und sonach ein mehr ober we= niger beträchtliches Gegengewicht gegen das durch die Abwendung vom Leben erzeugte Moment ber Erhebung entsteht. Gehr beutlich zeigt bies das Ende Macbeths und noch mehr des Herzogs von Gothland bei Grabbe. Beide find berart von ber Belt abgeloft, daß ihnen Leben und Tod völlig gleichgültig sind. Doch kommt diese Ablösung hier nicht als erhebendes Moment zur Geltung; vielmehr überwiegt weitaus das ohne= gleichen Grauenhafte ber Berruttung und Berödung, in die diese Granit= und Glutnaturen geraten find.

Bon weit reinerer erhebender Wirkung ist die zweite Korm der Abwendung vom Leben. Sier hat die Welt für den Untergehenden feines= wege ihren Reig und Wert verloren; aber er befitt die Rraft, zu ent= fagen, fich ohne Groll und Jammer im Bergen von der reichen, schönen Belt zu trennen, feinen Billen zum Leben zu verneinen. Roch im Dafein stebend, schwebt er doch schon wie ein halb abgeschiedener Geist über ihm, wehmutig lächelnd, alle die Stätten des Genießens und Schaffens in freundlicher Gesinnung Anderen, Glücklicheren gonnend. Naturlich ift hiermit ein 3 de al der Ablösung bezeichnet; ich zähle auch solche Falle hierher, in benen nur eine Unnaberung an biefe erhabene Form vorliegt. Ein schönes Beispiel bietet Goethes Egmont. Man fann in feinen letten Stunden die Wandlung von Egmonts heftiger, Rettung ersehnender Liebe zum Leben in eine Stimmung, welche die "schöne freundliche Gewohnheit des Dafeins und Wirkens" ohne Schmerz und Ungst entschwinden sieht, deutlich beobachten. Bon Schillers Geftalten gehört vor allem Maria Stuart hierher. Auch Grillparzers Sappho zeigt vor dem Scheiden jenes erhabene, fanft losgelofte Schweben über den noch immer lockenden Gefilden des Lebens; ebenfo Konrad Ferdi nand Meyers Sutten. Im höchsten Grade aber kommt die Ablösung vom Leben bei Sofrates in Platons Phadon zur Verwirklichung.

Nun gibt es aber auch Fälle, die in der Mitte zwischen beiden Formen liegen. Dem Untergehenden erscheint die Welt als erfüllt von Un-

ordnung, Härte, Gewalttat, Berkehrtheit, und diese mit Schmerz empfundene Mißbeschaffenheit der Welt ist vielleicht auch schuld an dem Leiden und Erliegen. Dessenungeachtet nimmt die Abkehr von dem Leben überwiegend die Form sanfter Wehmut an; mit mildem, schmerzlich freundlichem Scheideblick verläßt der Unterliegende das Leben. Es liegt hier eine Bereinigung der pessimistischen und optimistischen Ablösungsform vor. Grillparzer hat hierfür in Libussa und Kaiser Rudolf dem Zweiten ausgezeichnete Beispiele geliefert. Ebenso zähle ich die gehaltreichen Reden hierher, die Wilhelm von Scholz Nasson, dem Juden von Konstanz, in dem Nachspiel zu dieser Tragödie in den Mund legt.

So wichtig dieses erhebende Moment ift, so einseitig ift es boch, wenn Hartmann "die weltüberwindende Willensverneinung" von ie der Geftaltung bes Tragischen als die einzig mögliche Lösung bes tragischen Konfliftes fordert. In der "Abwendung des Willens vom Leben", fo lautet die Forderung nach etwas anderer Seite bin gewendet, bestehe die auf dem Boden des Tragischen eingig mögliche Er= löfung von dem Leide und der Leidenschaft des Ronfliktes. Der gange gegenwärtige wie auch der folgende Abschnitt sollen den Beweis liefern, daß es eine große Ungabl von Bendungen in der Entwicklung des Tragischen gibt, die in unübersehbar mannigfaltigen Beisen des Zusammenwirkens dem Auslaufen des tragischen Konfliktes in Untergang und Tob einen relativen Sieg ber vom Untergang betroffenen Verson und Sache entgegenstellen. Für Bartmann dagegen ist die Abfehr bes Willens vom Leben fo fehr bas einzig Erlösende, daß er bas so wichtige erhebende Moment des Tropes geradezu für etwas abstoffend Bäßliches erklärt. Außerdem nimmt Bartmann das Wort "Löfung" und "Erlöfung" in abfolutem Sinne: ale ob durch die Billeneverneis nung an die Stelle des Leides die Abwesenheit und Berneinung alles Leibes für den helben und den Buschauer trate. Dies gilt indeffen für ben Belben nur in den allerfeltenften Fällen, für den Buschauer aber niemals, auch nicht bei rabifalfter Willensverneinung. Die Qualen und der Untergang des bedeutenden Menschen sind ein Leid, das uns auch durch die Willensverneinung nicht von der Seele genommen werden kann. Es gibt nur relative Gegengewichte, relativ fiegreiche Momente

<sup>1</sup> Eduard von Sartmann, Philosophie des Schönen, S. 378 f. In der oben begründeten Ablehnung ift auf ben metaphysischen Hintergrund der Willensverneinung bei Sartmann (burch ben seine Lehre noch weniger annehmbar wird) feine Rudficht genommen.

gegenüber dem Furchtbaren, was in Leid und Untergang des tragischen Menschen enthalten ist. Nur Religion und Metaphysik können, indem sie uns in Einheit mit dem ewigen Urgrunde und Endzwecke alles Seins setzen, einen absoluten Sieg ahnen lassen. Außerdem aber würde, wenn Hartmann Recht hätte, die weitaus größte Anzahl der anerkannten Tragödien aus dem Reiche des Tragischen ausgeschieden werden mussen.

Die dritte Richtung, nach der ich den Gemütszustand des untersgehenden Helden betrachte, liegt nach der Seite des Moralischen hin. Es fragt sich hier insbesondere: wie stellt sich der Held innerlich zu seiner Schuld? Hierbei ist also das Tragische der schuldvollen und versbrecherischen Art vorausgesett.

In doppelter Weise kann sich die Größe der tragischen Person in ihrer Stellung zur Schuld zeigen: indem sich der tragische Charakter zu moralischer Reinigung hindurcharbeitet, oder indem er die Schuld furchtlos auf sich nimmt.

Was die moralische Reinigung betrifft, so ist sie besonders dann ein wirksames Gegengewicht gegen das Niederdrückende im Tragischen, wenn fie mehr als bloges Berenen ift. Reue zu empfinden, von Gemiffens= biffen gequalt zu fein, dies offenbart noch keine ungewöhnliche Größe bes Menschen. Wer sich bagegen aus seiner Verstrickung in tiefe Schuld, feiner Berblendung durch die Zauberkraft der Gunde tapfer berausfampft, in sittlicher Erleuchtung und Durchschütterung eine Wiedergeburt in sich vollzieht und so seine ins Arge verkehrte Natur wieder zum Guten umkehrt, der legt ein großes sittliches Können, eine ungewöhnliche Rraft, es mit dem Guten ernft zu nehmen, an den Tag. In folchen Fällen liegt das Erhebende nicht nur in der einfachen Genugtung darüber, daß die moralische Migordnung als nichtseinsollend anerkannt wird, fondern in der ermutigenden, moralisch stählenden Freude über die sich herrlich offenbarende Macht bes Guten, die auch den der feindlichen Gewalt gänzlich verfallenen Charafter wieder umzukehren und ins Rechte zu bringen imstande ift. Fehlt diese in die Tiefe gebende 11m= kehrung des Charakters zum Guten, ift nur Schuldgefühl und Reue ohne diese radikale Wirkung vorhanden, so kann dies zwar auch als moralische Reinigung bezeichnet werden; nur ist sie von weit geringerer erhebender Kraft. Diese besteht dann nur in der verhältnismäßig fühlen Genugtnung darüber, daß die Berletzung des Sittengesetes von dem Berleter felbft migbilligt wird.

Ein hervorragendes Beispiel für die moralische Reinigung der gründ-

lichen Art bietet Goethes Kauft: und war beginnt sie sich schon im erften Teile zu regen. Ich weise auf die Stene "Erüber Tag" und die Rerferfgene bin: bier wird flar, daß das beffere Gelbft in Kauft nicht zugrunde gerichtet ift und fich mitten aus der Berfunkenheit Kaufts in wilde Gier siegreich zu erheben die Kraft bat. Auch die Reinigung Tannbäufers bei Bagner fann bier ermähnt werden. Der ein Beifviel aus Benfes Dramen: Elfriede in ber gleichnamigen interessanten Tragobie und ihr Gatte Ethelwold arbeiten fich aus schmerzvollem Schuldaefühl zu innerer Reinigung empor. Mit besonderem Nachdruck ift bier auf Die Bunpfalmen bingumeifen. Bier erreicht das Sehreien der vom Gunbenbewußtsein germarterten und gerwühlten Seele einen folchen Grad. daß die Wiedergeburt an fich felber eine tragische Seite hat. Daneben aber ringt fich aus den Noten des Sundenbewufitieins das erhabene Bertrauen auf den helfenden, erhörenden Gott empor. Bierin liegt bas besonders Erhebende biefer Wiedergeburt. Gigentumlich liegt die Sache in ber Gudrun-Tragodie Ernit Bardte. Bier fteht ber Tod mit ber fittlichen Reinigung in besonders engem Zusammenbang. Der Entschluß Gudruns nämlich, sich durch den Dolch Gerlindens den Tod geben gu laffen, bedeutet bier felbit die fittliche Reinigung. Gie will aus bem Leben scheiden, weil fie fürchtet, daß, wenn fie weiterlebte, fie wider ihren Stola und ihre Wflicht fundigen, den Begierden ihres Blutes folgen und fo von fich abfallen wurde, und weil fie nur im Sterben die Mogliebkeit gegeben sieht, fich liebend zu hartmut zu bekennen. Eigenartig liegt die Sache in folden Fällen, wo die sittliche Reinigung die Ur= fach e bes tragischen Unterganges ift. In Julius Mosens Raifer Otto Dem Dritten ringt sich ber Raifer, ber in die Liebe zu einer Römerin verstrieft ist, zu dem Entschlusse durch, sich fortan als deutscher Raifer zu betätigen: er entfagt feinem Liebeswahnfinn, ber ibn feiner Aufgabe untreu gemacht hat. Eben diese Läuterung hat aber zur Folge, daß die getäuschte Römerin ihn vergiftet. Durch die moralische Reinis gung wird alfo hier ber Untergang geradezu herbeigeführt. Go knupft fich auch bei Ibsen an Noras Biedergeburt, an ihr Sichemporheben gu selbstätiger Sittlichkeit allererst die Tragik ihres Lebens.

Eine besondere Form der moralischen Reinigung verdient hervorgehoben zu werden. Häufig kommt es vor, daß die moralische Reinigung zugleich die Zerrüttung der ganzen Persönlichkeit bedeutet. Das Gefühl der verübten Frevel, der Erniedrigung und Schmach wirkt zerstörend auf das Gefüge der Persönlichkeit. Die Verwüstung, die hier

die Sünde in dem eigenen Innern erzeugt bat, ift so gewaltig, daß sich der Mensch nicht emporzurichten, nicht zu neuem Leben zu sammeln vermag. Die moralische Reinigung bleibt bier in der Form des qual= vollen Bewuftfeins von der eigenen Entwürdigung und Berrüttung stecken; sie vermag sich nicht zu der Stufe eines geklärten, gefestigten neuen sittlichen Lebens emporzuarbeiten. Ein grelles Beispiel hierfür bietet Georg Kalkner in Senses Roman Merlin. Diefer Bertreter eines tapferen schroffen Mealismus erliegt unter Bedingungen, die auch den fittlich Stärksten zu Kall bringen konnten, der raffinierten Berführung einer Schauspielerin. Der boje Bufall will es, daß in berfelben Racht feine Frau in der Ferne ftirbt. Falkner kommt über die Schuld diefer einen Stunde nicht hinweg; er ist einfach zerbrochen, entscelt; er vermag sich nicht aufzuraffen und mit jenem Ereignis abzuschließen; er endet als willenloser, halb wahnfinniger Mensch in einer Nervenheil= anftalt durch Selbstmord. Ein noch grelleres Beispiel liegt in Bolas Therefe Raguin vor. Die weitaus größere halfte des Stücks ift der Darftellung ber inneren Bernichtung der beiden Schuldigen durch das Gewiffen gewidmet.

Es leuchtet ein, daß diese Form der moralischen Reinigung eine weit geringere erhebende Rraft besitzt als jene andere, in der es zu siegreicher sittlicher Wiedergeburt kommt. Dem Erhebenden, was die moralische Reinigung in sich trägt, wirkt das Grauenhafte der inneren Bernichtung entgegen. Daber ift beispielsweise Leo Tolitois Macht der Finfternis - trot ber ftarkeren Baufung des Efelhaften und Scheuslichen — erhebender als das genannte Drama Bolas. Denn aus Ge= wiffenspein und Bergweiflung rafft fich Nifita, ber Greuel über Greuel begangen bat, zu einfachem, geradem, nacktem Bekennen feiner Gunden und Verbrechen auf und überliefert sich so freiwillig dem Gericht. Bie in den erften Akten die Sunde in großem Stile geschildert ift (fic erscheint als eine kolossal anschwellende Flut von Schmutz und Unrat): fo tritt im letten Aft die Wiedergeburt mit einer Gewalt des Durch= bruches auf, wie man es nur felten finden wird. Auch sonst trifft man bei Tolftoi hervorragende Beispiele von innerer Läuterung tragischer Menschen; so gehören aus seiner gewaltigen Dichtung "Rrieg und Frieden" Fürst Andrei und Pierre bierber. Bei Pierre übrigens ringt sich das Schicksal aus der langen Rette jammervoller leiblicher und feeli= scher Leiden endlich zum Guten empor.

über die zweite Form der Erhebung im Berhältniffe des Helden gu

seiner Schuld — das furchtlose, stolze Bejahen der Schuld — genügen wenige Worte. Es liegt hier ein Trotz vor, der den moralisch ex Mächten beharrlich die Anerkennung versagt. Es gilt daher hier im Ganzen das, was oben (S. 197 f.) von der in der trotzigen Willensshaltung liegenden Erhebung gesagt worden ist, wenn sich dort auch der Trotz auf die verfolgen den feindlich en Mächte bezog. Ohnesdies wird es sich immer so machen, daß der Schuldige, der trotzig seine Schuld bejaht und mit gehobenem Selbstbewußtsein sich als eins mit ihr erklärt, auch dem verfolgenden und vernichtenden Schicksal gegensüber mit trotzigem Mute dasteht. Hagen und Don Juan sind besonders bervorragende Beispiele für diesen Trotz gegen das Moralische.

Noch nach einer vierten Richtung ist der Gemütszustand des untergehenden Selden ins Auge zu fassen. Dem Verhältnis zu dem feindlichen Schicksal, dem Verhältnis zu der Notwendigkeit, das Leben zu verlassen, und dem Verhältnis zur Schuld reiht sich jest das Vershältnis seines im Untergehen hervortretenden Gemütszustandes zu seiner gewöhnlichen geistigen Beschaffenheit an. Wie stellt sich das Innen-wesen der untergehenden tragischen Person verglichen mit der sonstigen bisher an den Tag gelegten Haltung ihres inneren Menschen dar?

Wenn die geistigen Kräfte im Leiden und Untergehen ein allmähliches Schwinden oder einen plöglichen Absturz erfahren, wenn das Innenleben verödet, verkümmert, entartet, so liegt hierin eine Verstärstung der furchtbaren Seite des Tragischen. Wenn Grillparzer Medeas Gemüt zu einem Abgrund voll dumpfer, eintöniger Qual werden und Jason, dieses kühne Herz, das schwellend, tatendurstig, wagelustig dem sockenden Auf des Ruhmes und der Größe folgte, gleichfalls in völliger Zertrümmerung seines Innenlebens enden läßt, so wird dadurch das Schwerlastende, das der Ausgang des Goldenen Bließes hat, noch ungeheuer gesteigert. Oder wenn Madame Gervaisais in dem gleichnamigen psychologisch interessanten Romane der beiden Goncourts immer tiefer in wahmwißige sittliche Selbstzermarterung, in schmußige teilnahmslose Selbstverwahrlosung hineingerät, so ist dies gleichfalls ein starkes Beispiel für die in Frage stehende Steigerung des Niederdrückenden im Tragischen.

Umgekehrt verhält es sich, wenn der Dichter im Leiden und Untersgehen das Innenleben sich nur noch schöner, reicher, kraftvoller entfalten läßt. Es ist ein Triumph über den Tod, wenn der Mensch angesichts des Todes kraftvoll und mutig in die Tiefen des Lebens hinabtaucht und

sich mit Steigerung als einen wahrhaft Lebenden fühlt und gibt. Es ist ein Triumph über das feindliche Schickfal, wenn sich der Mensch durch noch so zerschmetternde Schläge sein Inneres nicht vernichten läßt und trot allen Berwundungen und Berwüstungen seines Gemütes sein geistiges Selbst nur um so herrlicher offenbart. Und dem Dichter muß sich eine solche Darstellung schon aus dem Grunde nahe legen, weil es eine häusig vorkommende Tatsache ist, daß gerade höchstes Leid den Willen zu gewaltigsten Aufraffungen antreibt, die Leidenschaften zu ungeahnter Glut anfacht, das Gemüt stillt und veredelt, die Einsicht tiefer und weiser macht, kurz das Innenleben nach der einen oder anderen Seite steigert.

Besonders deutlich fällt die Steigerung in die Augen, wo Liebende angesichts des Todes in ihren Liebesgefühlen ein Auferstes leisten: sei es in der triumphierenden Gewifibeit des wechselfeitigen inneren Befibens, in ber Seliafeit, allen Gefahren zum Trope Eins zu fein, in ber Rühnheit, der gangen Welt zu vergessen und allein ihrer Liebe zu leben. in der Ausweitung und Vertiefung ihrer Liebe zu einer für sie den Wert des Absoluten besitzenden Welt; sei es in der hinreißenden Gewalt der Rlage ober in der muftischen Sehnsucht nach der Bereinigung im Tode. Bald findet die Steigerung des Innenlebens der Liebenden durch bas Leid mehr nach der einen, bald mehr nach einer anderen Seite bin ftatt. Ich denke dabei an Romeo und Julia bei Shakespeare, aber auch bei Gottfried Reller, an Mar und Thekla bei Schiller, an Bero bei Grill= parzer, an Triftan und Rolbe bei Bagner, an den Bildhauer und Brene in Ibsens Wenn wir Toten erwachen. Abnlich ist es auch in Frang Schrekers wundersam ergreifender Oper "Der ferne Rlang", wo der junge dahinsiechende Dichter Frit feine verlorene Geliebte erft in ber Stunde seines Sterbens wiederfindet. Doch nicht nur Liebende natürlich kommen in Betracht. Bei Ballenftein, Maria Stuart, Grillvargers Sappho bewirkt das Leid Stillung, Läuterung des Gemütes, Entlaftung von Leidenschaften. Stellen wir uns dagegen Grillparzers Libussa und den Raifer Rudolf im Bruderzwift vor Augen, fo haben wir Beifpiele für die Steigerung nach der Richtung der Einsicht und Weisheit. Es ift natürlich, daß diese Weisheit nicht optimistischer Art ist, sondern die

<sup>1</sup> Dühring sieht in dieser Erhöhung des Lebensgefühles angesichts des Todes den Schwerpunkt des Tragischen (Der Wert des Lebens; 5. Aufl. Leipzig 1894; S. 282 ff.). Im übrigen kennzeichnet sich das, was er über das Tragische sagt, durch Werständnislosigkeit und Haß gegen die Kunst.

Beibe bober Trauer bat. Etwas Abnliches finden wir auch in Bölderling Sprerion. In den nächtlichsten Stunden seines Lebens, als er sich feiner Diotima fur unwert balt, und fpater als er von ihrem Binscheiden erfährt, geht dem Sowerion das Evangelium von der Beiliafeit und befreienden Rraft des Schmerzes auf. Er begruft den Schmerz als etwas Begeifterndes und Erhöhendes: erft bas tiefe Leid laffe uns bas lebenslied ber Welt ertonen und führe uns von einer Wonne zur anderen. Auch an Die ergreifend aufgefante Odniseusgestalt in Sauptmanns tiefwühlendem Drama "Der Bogen bes Obniseus" fann er= innert werben. Gegen ben Ausgang biefer Dichtung bin freilich wandelt fich bas Tragische an Obniseus ins positiv Siegreiche. Aber in ben erften Aften bewegt fich Sauptmanns Odnffeus burchaus in schwerer Tragif. So furchtbar indessen auch die Tragik des zu einem wahnwitigen und zerlumpten Bettler berabgefunkenen Obnffeus ift, fo ift vom Dichter doch zugleich die Bertiefung des Innenlebens diefer Beldenfeele durch den von ihr guruckgelegten Schmerzensweg bedeutsam gum Ausdruck gebracht. Bierher gehört auch die Tragik der ftarken, abgrundlichen Geifter, die durch icharffte Schmerzen zu tavferer Selbitüberwindung, zu berberen, magenderen Menschlichkeitsstufen, zu übermenschlichen Kraftaugerungen gelangen. Ibfens Gedichte bieten gablreiche Belege bierfur. In feinem großen Gelbitbekenntnis "Auf ben Söben" seben wir ihn sich lodringen aus träumender Romantik, aus ben Gefühlen eines weichen, teilnehmenden Gemütes und empordringen ju febroffen Gipfeln, ju Sturm und Gis. Auch Niepfebes Barathuffra zeigt in vielen seiner Selbstaespräche und Gefange eine Tragik biefer Urt. Sodann gehören aber auch alle bie ungabligen Källe bierber, wo bochfie Gefahr Mut und Todesverachtung entfacht. Ich weise nur auf die Belden der Mias, des Beomulf, des Nibelungen- und des Walthariliedes, in Taffes Befreitem Berufalem und in Chakefpeares Ronigsbramen, oder, um moderne Dichter zu nennen, auf Taras Bulba bei Gogol und auf die Könige Herwig und Hartmut in Ernst Bardte Gudrun hin.

Nicht nur aber bort, wo durch Leid und Verderben das Innenleben erhöht wird, sondern auch dort, wo das Gute und Reine im Mensichen sich troß aller Schrecknisse und Todesgefahren dauernd ershält, kann eine starke erhebende Wirkung entstehen. Nechljudow in Tolstois Auferstehung kann als Beispiel dienen. Er faßt den Vorsatz, das schwere Unrecht, das er an Katsuscha dadurch begangen hat, daß er sie verführte, verließ und auf die Bahn des Lasters stieß, mit allen

Mitteln wieder gut zu machen. Er bricht mit seinem vornehmen Leben und folgt der Verurteilten nach Sibirien. Es ist ein furchtbares, an entsetzlichen Eindrücken überreiches Leben, das er auf sich nimmt. Er gerät in innere Ermüdung und Erschöpfung. Trotz alledem bleibt er seinem echt christlichen, aus reuigem und erbarmungsvollem Herzen gestorenen Vorsatze getreu. Dieses sittliche Heldentum wirkt mächtig ershebend in all dem Jammer, den Nechljudow erlebt.

# 3. Die in dem objektiven Ausgang der Sache liegen=

Bisher war es die subjektive Haltung des Untergehenden, die wir nach ihrem Ertrag an erhebenden Gefühlen betrachteten. Zest wollen wir den Ausgang der durch die tragische Entwicklung getroffenen Sache, also eine objektive Seite an der tragischen Entwicklung ins Auge fassen und auf die Möglichkeit erhebender Wirkung hin prüfen.

Wo auch immer der Tod die tragische Entwicklung beschließt, dort muß er als etwas Furchtbares, als ein bochftes Leid, als etwas schmerzvoll Vernichtendes bargestellt sein. Doch aber kann sich mit dem tragischen Tob troß seiner vernichtenden Schärfe ein gewisser Sieg der durch den Tod des Belben getroffenen Sache derart verknüpfen, daß dadurch dem erschütternden Eindruck des Todes der Eindruck des Sieges gegenübertritt. Es handelt sich alfo hierbei nicht um einen Sieg, ber nur in der subjektiven Haltung des Untergebenden besteht (davon ist jett nicht mehr die Rede), sondern um einen Sieg, den die von der tragischen Gegenmacht verfolgte objektive Macht. Idee ober Sach e erfährt. Diese Sache wird einesteils durch den Tod des Belden getroffen, schwer geschädigt, zur Niederlage gebracht; anderenteils aber wird sie doch als in gewisser Beziehung siegreich bargestellt. Natürlich findet dabei die Boraussetzung ftatt, daß der untergebende Beld eine wenigstens in ihrem Kerne gute, wertvolle Sache vertrete. Ift die tragische Person schlechtweg ein Bösewicht, so wurde ein nach irgendeiner Seite hervortretender Sieg der von ihr verfochtenen Sache vielmehr zu den ftark niederdrückenden Momenten gezählt werden muffen.

So ist also jett das teilweis siegreiche Hervorgehen ber von dem untergehenden Helden vertretenen gusten Sache näher ins Auge zu fassen. Sovielich sehe, kann ein solcher Sieg in vierfacher hinsicht stattfinden.

In erfter Stelle betrachte ich ben Kall, wo mit bem unterliegenden Belden gwar auch fur die Gegenwart die von ibm vertretene Sache unterliegt, die Dichtung aber den Eindruck hinterläft, dan die ient verlorene Sache in ber Bufunft - ber ferneren ober naberen - fieareich fein werde. Mogen auch jett die feindlichen Machte triumphieren: wir icheiben von ber Dichtung mit ber Gewiffheit, daß ber iebt besiegten Sache die Bukunft gehöre. Go entläft und Birgil, wenn er und im zweiten Buch der Aneide die Zerftörung Trojas in ihrer gangen schickfalsschweren Kurchtbarkeit schildert, bennoch mit der tröftlichen Gewinbeit. daß das jest hingemordete Geschlecht bereinst in seinen Abkömmlingen wieder aufblüben und zu Berrlichkeit und Macht gelangen werde. Indbesondere ift dies dort der Kall, wo die edlen Borkampfer der Kort= schritte der Menschheit, Die zu fruh Gekommenen, Die Geber und Revolutionare, die den Ruck des Beltgeistes zu einer Zeit spuren, wo die übrigen Menschen noch blind und taub im Alten steben, den tragischen Stoff bilden. Bir feben den Vorkampfer einer böberen Bukunft unter den Schlägen der verftandnislosen Gewalten erliegen; zugleich aber läßt uns der Dichter über der Stätte feines Unterganges die Morgenrote einer besseren Zeit erblicken, in der die Menschheit durch das, was fie jest von sich gestoßen hat, veredelt, befreit, beglückt sein werde. Und nicht nur dort findet diese den Untergang des Belden verklärende Wirfung statt, wo die Sache, der die Bukunft gebort, von ihrem untergebenden Bertreter in voller Reinheit, in unentstellter Große verkorpert wird; fondern biefe Berklärung kann auch dort eintreten, wo die Ibee von ihrem ber Zeit vorauseilenden Berfechter ins Ginseitige gezogen, durch Bergröberung, überspannung, allzu abstrakte Auffassung ober auf irgendeine andere Beise entstellt wird. Auch in folchen Fällen wirft der Ausblick nach einer menschlicheren Zukunft hin auf das Unterliegen des Helden einen erhöhenden Glang. Es kommt nur darauf an, bag wir und foviel fagen konnen: nach ihrem Rerne, nach ihrem zugrunde liegenden Ginn, wenn auch freilich nicht in allen gegenwärtig vorhandenen Bugen, wird die Sache, die jett unterlegen ift, bereinst von der Menschheit anerkannt und zur Berrschaft gebracht werden. Go fordern also nicht nur die Gestalten eines Sofrates ober Jefus, sondern beispielsweife auch die Auhrer der großen frangösischen Revolution ben Dichter zu einer Behandlung auf, die den tragischen Untergang durch den Bimveis auf den dereinftigen Sieg ber jest erliegenden Ideen verklart. Dies ift in einem folchen Grade der

Fall, daß, wo von einem Dichter die Tragik der französischen Revolution ohne dieses erhebende Moment dargestellt wird (wie beispielsweise in Dantons Tod von Georg Büchner), dies als ein wesentlicher Mangel empfunden wird.

Ra in den Källen, wo die Abee durch ihren allzu frühen Bertreter in verunreinigter und entstellter Gestalt verkundet wird, ift bas Tragische in besonders entwickelter Korm vorhanden. Denn hier wirkt neben dem Untergange ber großen Sache und ihres Bertreters auch noch der Umstand in hohem Grade tragisch, daß die große Sache durch ihren revolutionaren Bertreter überfpannt, unreif-idealistisch aufgefaßt, vielleicht gar mit trüben Inftinkten, fturmischen Garungen und felbstfuchtigen Leidenschaften vermengt und so herabgewürdigt wird. Bald fällt diese Verunstaltung der großen Sache durch ihren revolutionären Verfechter mehr unter den Gesichtspunkt der Schuld, bald mehr unter den der menschlichen Einseitiakeit. Dieser zweite Gesichtspunkt tritt besonders dort bervor, wo die Verunstaltung der Zukunftsidee von dem Dichter so dargestellt wird, daß nicht so fehr individuelle Schwäche und Schlechtigkeit, als vielmehr der dem Bervorbrechen der Idee anhaftende Charafter des Erstmaligen, Allzufrühen, Nochnichtausgereiften die Berzerrung der großen Idee zur naturgemäß notwendigen Folge hat. In diesen Källen erscheint es als ein tragisches Schickfal der Menschheits= entwicklung, daß gerade bie erften Berkunder und Berfechter ber segensreichen Bukunftsideen diese Ideen nur entstellt zum Ausdruck zu bringen vermögen und auf diese Beise fie felbst ihre eigene, über alles hochgestellte Sache verdunkeln, entweihen und zugrunde richten. Bon der tiefen Bedeutung gerade diefer Tragik wird noch in einem anderen Zusammenhange (im sechzehnten Abschnitt) zu reden sein. Besonders Vischer bat die Bedeutung der Revolutionen für das Tragische gewürdigt.1

Für das erhebende Moment des zu künftigen Sieges der unterliegen den Sache bietet Goethe im Egmont, Schiller in Kasbale und Liebe und in der Gestalt des Marquis Posa gute Beispiele dar. Es ist in allen drei Fällen die Sache einer freieren, innerlicheren, selbstsständigeren, edleren — freilich in jedem der drei Beispiele wiederum sehr verschieden gearteten — Menschlichkeit, der vom Dichter der Sieg in der Zufunft zugesprochen wird. Im ersten Beispiele wird dieser Eindruck besonders durch den Traum und Schlusmonolog Egmonts, im

<sup>1</sup> Difcher, Afthetif, §§ 136, 898, 907.

zweiten und dritten weniger burch eine bestimmte Rede ober einen beffinunten Borgang, als vielmehr durch die gange Saltung und Bertftellung erzielt, die vom Dichter ben Vertretern ber Freiheit im Gegenfate zu denen der Unterdrückung und Knechtung gegeben wird. Man fühlt aus ber gangen Charafterifierung beraus, daß im Sinne bes Dichters der Sache der Freiheit die Zukunft gebort. In Rabale und Liebe wird iener Eindruck außerdem noch durch das Verhalten der Ladn Milford gesteigert. hamerlings Konig von Sion kann als ein Beispiel für den zukunftigen Sieg einer in der Gegenwart nur verzerrt dargestellten Sache angeführt werden. Jan von Lenden, der König von Sion, schaut am Schluß auf die tollften Auswüchse des "Aleisch gewordenen Wortes" mit lächelnder Beiterkeit herab; denn er weiß, daß der "fionische große Gedanke", bas ift: ber Gedanke ber felbsttätigen, sich ihre Ibeale einzig pon innen beraus erschaffenden, lebensfreudigen Menschheit, trop des Arrens feiner fterblichen Rampfer, einft "von trüben Schlacken geläutert", siegen und eine Zeit des Glückes heraufführen werde. Burde dies= mal auch das Ziel schmählich verfehlt, so ist doch ebendamit, daß der Schwarmer bas Biel "mit bem Kinger gewiesen", ein Schritt naber an das Ziel getan. Mit besonderem Nachdruck ist Raiser Julian in dem zweiten Teil von Ibiens Raifer und Galilaer zu nennen. Er ist gleichfalls einer von den zu fruh gekommenen Rampfern fur eine große welt= geschichtliche Idee. Er will die Zeit des Bundes der Schönheit mit der Wahrheit heraufführen, verzerrt aber diese Idee derart ins prahlerisch Außerliche, daß er oft beinahe wie ein Bertreter eines weltgeschichtlichen humbuge erscheint. Sein Untergang aber wird überglänzt von dem unerschütterten Glauben bes Marinus an das "dritte Reich", wo Gott und Mensch, Bernunft und Belt Eins sein werden. Der Menschengeist werde einst das Erbe Julians wieder übernehmen. Abrigens will ich mit bem Gesagten den Grundgedanken des an beziehungsvollen Ideen überreichen Dramas nicht erschöpft haben.

Ich reihe noch einige andere Beispiele an. Lenaus Albigenser und Savanarola enden mit dem Hinweis auf den Sieg des Lichtes. Björnsson läßt in dem zweiten Teile des Dramas "Über unsere Kraft" dem über alle Maßen entsetzlichen dritten Aft einen vierten folgen, in dem, freilich in etwas schwächlicher Weise, in der Ferne der Zukunft eine die schröffen Gegensäße versöhnende Zeit erscheint. Auch an den Roman "Quo vadis" von Sienkiewiez mag erinnert werden: das Christentum wird von der noch mächtigen kolossischen Weltmacht der Römer grausam

unterdrückt: aber bie Darftellung läßt es als zu fünftigem Siege, gu Reltherrschaft bestimmt erscheinen. So gibt uns auch Sudermann in feinem Sobannes trot bes Unterganges biefes Borläufers Jefu ben Sieg der Sache Jefu deutlich ju ahnen. Besonders Dichter ber Kreibeit und Menschheitsbeglückung lieben naturgeman das farte Sindeuten auf den Bukunftofieg der untergebenden Idee. Nur darf diese Bindeutung nicht allzu pathetisch oder gar beklamatorisch gehalten, nicht äußerlich herangebracht fein. Sonft klingt sie wohlfeil und frostig und verfehlt ibre Wirfung ganglich. Gutfows Pugatschew kann hierfur als Beisviel dienen. Richt felten kommt es vor, daß Dichter ausgesprochenermaßen einen Borkampfer einer großen neuen Idee jum Belden eines Dramas machen wollen, tatfächlich aber ben Belden nicht auf Grund von Busammenbangen, die fich aus der von ibm vertretenen Idee ergeben, son= dern infolge von allerlei Intrigen unterliegen laffen. Bierdurch entsteht ein besonders unbefriedigender Eindruck. Sowohl von Michael Beer wie von Laube wird die Tragik des danischen Ministers Struensee in diefer unangemeffenen Beife behandelt.

Kur biefes gufünftige Siegen ber unterliegenden Idee und die bierin enthaltene erhebende Rraft hat wohl niemand so treffende Ausdrücke gefunden wie Bischer. Mur daß er das, was gemäß der hier vertretenen Gefamtauffassung nur ein, wenn auch fehr wichtiges, keineswegs aber unentbehrliches Glied im Organismus des Tragischen sein kann, als etwas zum Tragischen unbedingt Gehöriges hinftellt. In Diesem Sinne fagt er: "Die Idee wirkt über das Subjekt und die Form, die es ihr gegeben, hinaus und in diesem Fortwirken reinigt sie sieh von der Bereinzelung diefer Form. Eine berechtigte Revolution kann mit ihrem Belden scheitern, aber sie überlebt ihren Untergang, sie wirkt unsichtbar fort und bricht wieder hervor. So ist die frangosische Revolution in Entstellung untergegangen, aber fie ift nicht zu Ende." Das tragifche Gubiekt "fieht, unterliegend, nicht mur die siegreiche Fortdauer seines Werkes voraus, fondern es wird auch im Tode zu einer verklärten Geftalt, welche verewigt über ihrem Grabe schwebt. Sie ift als unvergegliches Bild auf= genommen in das Leben der Idee, und es tritt die Schlugempfindung ein, daß diese als absolutes Subjekt selbst ewig doch nur durch einzelne Subjette wirkt und daber das von seiner Endlichkeit gereinigte Subjekt in dem Abnensaal ihrer unfterblichen Monumente aufstellt." In dem

<sup>1</sup> Difcher, Afthetik, § 126. — Bei hartmann erscheint dieses erhebende Moment als "außertragisches Komplement" (Philosophie bes Schönen, S. 387 ff.). Ihm gilt

letzten Sat allerdings macht sich der übersteigernde Einfluß der Hegelsschen Metaphysik geltend. Bringt man indessen diesen Einfluß in Abzug, so hat Bischer durchaus Necht. Wird uns der künftige Sieg der unterliegenden Idee zu Gefühl gebracht, so sagen wir uns: der Held hat nicht umsonst gekämpft und den Tod erlitten; die von ihm vertretene Idee hat eine über seinen Tod weit hinausreichende Macht; sie überdauert den Tod auch ihrer erlesensten Werkzeuge; so wahr es eine strebende, dem Idealen zuschreitende Menschheit gibt, so sicher ist der Tod des Helden ein kostdares Glied in der Entwicklung der sich endlich doch durchsetzenden Idee. Es kann nicht zweiselhaft sein, daß wir es hier mit einer erzhebenden Wirkung von weit stärkerer Kraft zu tun haben, als uns dis jest eine vorgekommen ist.

Ich betrachte jett in rascher Kolge die drei anderen Kormen der troß bem Tode des Helden teilweis siegreich werdenden Sache. War in ber erften Korm bie Sache ber unterliegenden Belben als in ber Bufunft siegend dargestellt, so gibt es andere Källe, wo der unterliegende Beld seine Sache ich on in der Gegenwart zum Siege gelangen sieht. Die Berwicklung der Lage bringt es mit sich, daß der Bertreter der Idee fallen muß, daß aber nichtsdestoweniger oder vielleicht gerade aus biesem Grunde die Idee jum Siege gelangt. Bier liegt eine er= hebende Wirkung von noch größerer Stärke ale im vorigen Kalle vor. Ja es kann vorkommen, daß der eigentümlich tragische Eindruck durch den in diesem erhebenden Moment enthaltenen verföhnenden, zum Ziele führenden Abschluß abgeschwächt wird. Eines der nächstliegenden Beispiele für die hier in Frage stehende Art der Erhebung ist Schillers Jungfrau von Orleans: die Sache des frangösischen Bolkes wird durch ihr wunderwirkendes Wiedererscheinen jum Siege geführt, sie selbst aber, tödlich verwundet, entflieht diefer Erde, die ihr fo viel Schweres angetan bat. In Ludwigs Maffabäern liegt die Sache etwas anders: das judische Bolk geht siegreich aus dem Kampfe mit Antiochus hervor; seine natio=

die transzendente Willensverneinung so sehr als Ein und Alles des Tragischen, daß er alle Ausblide auf immanente Berföhnung, wenn er sie auch für nicht völlig ver-

meibbar halt, doch als eine Trübung bes Tragischen betrachtet.

<sup>1</sup> Walzel glaubt, daß Sebbel sich auch in seiner späteren Zeit, als er sich von ber spekulativen Afthetik losgemacht hatte, zu einer Auffassung vom Tragischen betannt habe, die in der Hauptsache auf das im Terte Dargelegte hinausläuft, und daß er diese Auffassung nicht bloß in der Theorie gehabt habe, sondern daß sie auch in den Dramen der späteren Zeit hindurchleuchte (Hobbelprobleme, S. 56 ff.). Dem zweiten Teil dieser Behauptung kann ich nur unter starken Einschränkungen zustimmen.

nale und religiöse Selbständigkeit ist aus der schweren Gefahr gerettet; doch ist Judah, der Hauptvertreter der jüdischen Idee, furchtbar getroffen. Nur ist es bei ihm nicht bis zu leiblichem Untergang gekommen; aber er hat seine Mutter und Brüder verloren und ist von Schmerzen ers drückt, die ihn sein ganzes Leben lang heimsuchen werden. Auch Shakespeares Lear hat einen Ausgang, der hierher gehört; nur daß hier das im Siege der guten Sache liegende erhebende Moment infolge der jammervollen Geschicke, von denen hier gerade die Schuldslosen und Guten getroffen werden, für den Endeindruck nicht vorwiegend bestimmend ist.

Den beiden besprochenen Formen des Siegreichen im tragischen Untergang liegt die Boraussetzung zugrunde, daß die von der tragischen Persson vertretene Sache über ihre Einzelpersönlichkeit hinausreicht, daß sie von ihrem Bertreter als Sache des Bolkes, der Menschheit, des Fortsschrittes, nicht bloß als eigene Angelegenheit vertreten wird. Für die beiden folgenden Formen besteht diese Boraussetzung nicht: sie gelten auch dort, wo die tragische Person nur ihre eigene Angelegenheit vertritt, nur in eigener Sache stirbt. Dagegen bleibt die Boraussetzung besstehen, daß das Interesse, das der Untergehende vertritt, wenigstens im Grunde gut sei (vgl. S. 211).

Auf dieser Grundlage ift es nun das Nachstliegende, daß die tragifche Perfon, indem fie untergeht, doch ihrer Sache treu bleibt, glühend und glaubend fich mit ihr eine fühlt. Bier wird wenigstens im Innern ber tragischen Person die Sache jum Siege über die sie vernichten wollende Gegenmacht gebracht. Es wirkt erhebend, wenn wir zwei Liebende mitten in einer Belt von Feinden, mitten unter den totenden Schlägen des Schicksals, sich freudig und mutig zu ihrer Liebe bekennen hören; oder wenn ein beiffer Idealift, nachdem ihn alle Freunde verlaffen und verraten haben und Schmach und Berderben über ihn hereingebrochen ift, mit bemfelben oder noch größerem Feuer fein Glauben und Soffen verfündet. Doch macht biefer auf das Innere des Belben beschränkte Sieg ber Sache nur bann einen beträchtlich erhebenden Eindruck, wenn die Treue zu der vertretenen Sache mit besonderer Rraft und Leidenschaft bervortritt. Daber ift bieses erhebende Moment in Ibsens Brand und Bolksfeind von jo ftarker Wirkung. Umgekehrt wirkt kaum etwas fo niederdrückend und verfinsternd, als wenn der tragische Beld unter der But der feindlichen Mächte feiner Sache untreu wird, an ihr verzweifelt, fie verhöhnt und fo fein befferes Gelbft verliert. Jedermann, ber sich Shakespeares Timon von Athen oder Grabbes Herzog von Gothland vor Augen hält, wird dies zugeben.

Auch in den zwei ersten Formen des siegreichen Hervorgehens der von dem untergehenden Helden vertretenen guten Idee liegt die Sache in der Regel so, daß der Held, indem er in den Tod geht, von dem Werte seiner Idee überzeugt ist. Dieses Wert de wußt sein ist es, was Gerhard von Mutius in seinem schönen Aufsatz über die Tragödie nicht nur in den Mittelpunkt des Tragischen rückt, sondern als einzig sein Wesen ausmachend hinstellt. Und zwar umgibt Mutius das Wertbewußtsein mit einem mystisch=metaphysischen Nimbus: die Tragödie bringt eine Weltanschauung zum Ausdruck, wonach "das Leben nicht nur eine Naturbegebenheit", sondern "darüber hinaus Einheit, Selbstgenugsamkeit, Totalität, Ewigkeit, Wert ist".2 So entsteht eine Einengung des Tragischen, die zwar dem subjektiven Erleben des hochgestimmten Verfassers gegensüber dem Weltlauf, nicht aber der Külle der in den weiten Bereichen der Dichtung gegebenen Gestalten des Tragischen entspricht.

Und nun noch die vierte und lette Form der Wendung des tragischen Ausgangs ins relativ Siegreiche! Bier kommt es nicht barauf an, baf der Wert der Idee von dem Belden oder anderen Versonen der Dichtung ausgesprochen wird. Sondern bier ift es der Dichter, der von sich aus die unterliegende Sache so darstellt, daß sie als weitaus wertvoller benn die siegende Sache, also ale in sich des Sieges wurdig erscheint. Obaleich bier die nachdrucksvolle Betonung vom Dichter ausgeht, fo entifebt boch ber Eindruck, daß die unterliegende Sache an fich von überlegener Beschaffenheit fei und ihr baber in tieferem Sinne der Sieg zukomme. Deswegen gehört dieses erhebende Moment in die gegenwär= tige Reihenfolge. So wird die schuldvolle Sache Wallensteins vom Dichter als berart getragen und erfüllt von ebler, weiter und freier Menschlich= feit dargestellt, daß fie trop ihres formalen Unrechts die Sache der Gegenmacht, mag diefe auch das formale Recht für sich baben, nach ber Seite bes menschlichen Gesamtivertes überragt. Und in Goethes Braut von Korinth ergreift der Dichter so bejahend und feurig die Partei des naturfreudigen Beidentums, daß dieses, wiewohl das sinnenfeind-

2 Gerhard von Mutius, Gebante und Erlebnis. Darmftadt 1922. C. 230 (in bem Auffat "Die Tragobie").

<sup>1</sup> Die Erhebung, die Duboe vom Tragischen fordert, liegt im Wesentlichen (benn es spielen auch andere Gesichtspunkte herein) nach dieser Seite hin. Im Tobe dem höheren Prinzip treu bleiben und so sein Unsterbliches retten, dies gilt ihm als tragische Erhebung (Das Tragische vom Standpunkte bes Optimismus, S. 38 ff.).

liche, naturtötende Christentum siegt, bennoch als das Wertvollere und innerlich Aberlegene erscheint. In Schönherrs Glaube und Heimat ist die mit der Erschütterung verbundene Erhebung gleichfalls vor allem darin gegründet, daß der zu Boden getretene Glaube der Evangelischen als innerlich siegreich gegenüber dem finsteren Fanatismus der Natholischen dargestellt wird.

In entgegengesetzter Weise natürlich verhält es sich, wo die von der tragischen Person vertretene Sache eine Nichtswürdigkeit bedeutet. Die Darstellung von Verbrechen wirkt in höchstem Maße niederdrückend, wenn die Sache, um die es sich darin handelt, in irgendeiner Beziehung als siegreich dargestellt wird. Wo die tragische Person ein Bösewicht ist, dort liegt das erhebende Moment vielmehr darin, daß die von ihr vertretene Sache gründlich und endgültig vernichtet wird. Und die Erhebung wird verstärkt, wenn die Gegenmacht den ruchlosen Frevler nicht nur vernichtet, sondern auch positiv eine bessere, glücklichere Zeit heraufführt. So treten Edgar und der Herzog von Albanien im König Lear, der Herzog von Richmond in Richard dem Dritten als Besseier des Landes von moralischen Ungeheuern und als Begründer einer besseren Zeit auf.

# 4. Die im Tode als solchem liegenden erhebenden Momente

Noch ist der tragische Tod selbst auf seine erhebende Wirkung hin zu betrachten. In der Spige des Todes rückt der Gegensatz von Druck und Befreiung, von Beklemmung und Erlösung am dichtesten zusammen. Bisher war es so, daß das Furchtbare des Untergangs teils in der subsektiven Haltung des Untergehenden, teils in dem nach gewisser Seite hervortretenden Sieg der von dem untergehenden Helden vertretenen Sache entgegenwirskende Kräfte fand; jetzt dagegen ist es der Tod selbst, der dem Furchtbaren, das in ihm liegt, doch zugleich Erhebendes entgegensetzen soll. Ans dem Tode selbst soll unser Gemüt nicht nur Grauen, sondern auch Erlösung empfangen.

Hier kommt zunächst das Tragische der Schuld und des Verbrechens in Betracht. Schon an früheren Stellen (S. 149, 170 ff.) war davon die Rede, daß in dieser Art des Tragischen das Leiden und noch mehr der Untergang die Bedeutung gerechter Strafe und Buße habe und uns mit dem Gefühl sittlicher Genugtuung erfülle. Durch den Tod wird die

sittliche Weltordnung bewährt. Der Tod befreit uns sonach von schwerem sittlichen Drucke. So erhält im Bereiche des Tragischen der Schuld und des Verbrechens der Tod eine Bedeutung, die durch die Vereinigung der Furchtbarkeit und des sittlich Befriedigenden ihr eigentümlich Wert-volles hat. Dem übrigen Bereiche des Tragischen fehlt diese Bedeutung des Todes. Freilich se mehr sich der schuldvolle Held einem ruchlosen Verbrecher annähert, um so mehr tritt am Tode das Moment des Furcht-baren zurück, um so mehr überwiegt die sittliche Befriedigung; das heißt: um so mehr ninmt das charakteristisch Tragische ab. Hiervon wurde schon in dem Abschnitt über das Tragische des Verbrechens geshandelt (S. 171).

Mit diesem Gefühl sittlicher Genugtuung verbindet sich bäufig ein anderes Gefühl. Der Tod erscheint nicht nur als gerechte Strafe und Buffe, sondern auch als Suhne, Biermit ift der Tod zugleich als eine Urt Reinigung bezeichnet. Im Tode wird alles im üblen Ginne Froische wie in einem Feuerbade verzehrt. Alle Flecken und Schlacken verschwinben, und der aute, lichte Kern tritt strahlend hervor. Bon dem Tode geht für unfer Gefühl eine Art Läuterungszauber aus. 3weierlei wirkt meines Erachtens hierbei zusammen. Das Los des Todes wird als etwas so Bitteres und Bartes empfunden, daß wir dem Toten das Absehen von allen entstellenden Kehlern gleichsam als eine Ausgleichung zugute kommen laffen. Noch ftärker in die Bagschale aber fällt das Gefühl, daß der Tote in eine unvergleichlich andere Daseinssphäre entrückt ift, einem geheimnisvollen Reiche (und ware dies auch nur das Reich des Nichts) angehört, und daß biefem uns mit feierlichen Schauern erfüllenden Reiche des Todes gegenüber alles Vorwerfen und Nachrechnen, alles Zu-Gerichte-Sipen als kleinlich und verlegend erscheint. Natürlich wirft der Tod nicht in allen Källen in diesem reinigenden Ginne. Wo wir einen in Grund und Rern binein ruchlofen Verbrecher untergeben seben, dort ist eben kein "Rern" vorhanden, der licht und rein bervortreten könnte. Und wo umgekehrt eine reine Lichtgestalt untergeht, dort ist Reinigung nicht erst nötig. Aber auch bei Menschen, die in mäßigem Sinne, also ohne ins Bermorfene ausgeartet zu fein, schuldvoll sind, übt der Tod nicht in allen Källen reinigende Rraft in beträchtlichem Mage aus. Benn dem Tode beispielsweise verstockte, auf dem Bofen tropig bestehende Stimmungen vorangegangen sind, fo wird von der reinigenden Kraft des Todes nicht viel zu fpuren sein. Dagegen liegen für sie die Falle gunftig, in benen milbe, bobe Stimmungen, weise Bedanken, moralisches Insichgehen, Ablösung vom Leben dem Tode vorsausgegangen sind. In hohem Grade trifft dies bei Wallenstein zu, wo der Tod denn auch ganz besonders sich als läuternde Macht, als Sühne bewährt. Weitere Beispiele sind Don Cesar in Schillers Braut von Messina (wobei ich von der Verquickung des Schicksals mit der Schuld gänzlich absehe und Don Cesar nur als einen von wilden Leidenschaften umhergetriedenen Menschen betrachte), Guido bei Leisewig in Julius von Tarent, Guelso in Klingers Zwillingen.

Doch noch in anderer und allgemeinerer Hinsicht geht vom tragischen Tod als folchem eine erlösende Wirkung aus. Aberall im Leben, wo der Tod ein geguältes Dafein endet, wird er bei allem Schmerze über den Berluft doch zugleich als Befreier und Erlöfer begrüßt. Diefes Gefühl macht sich nun auch dem tragischen Tode gegenüber geltend; geben doch dem tragischen Tode meift Leiden unerträglicher Art voraus. Der Dichter fann auf das Entsteben biefes Gefühls ber Erleichterung durch einzelne Borte hinwirken, indem er ben Sterbenden oder jemand aus feiner Um= gebung auf die durch den Tod eintretende Befrejung von den Bitternissen und Wirrsalen des Daseins oder auf die Sehnsucht danach bindeuten läßt. Doch mehr noch träat die ganze Art der dichterischen Darftellung dazu bei, den Tod als Befreier von der Laft des Daseins erscheinen zu lassen. In manchen Tragodien empfangen wir durch die ganze Art der Behandlung den Eindruck, daß der Beld genng und übergenug gekampft und gelitten habe, daß er durch die Schrecken und Kinfterniffe des Le= bens, durch die Widersprüche und Abgrunde der menschlichen Natur in einem höheren Grade, als sich menschlich ertragen läßt, hindurchgejagt worden sei, und daß er es mahrlich verdiene, in Stille und Frieden ein= zugehen. Bielleicht das hervorragenofte Beifpiel hierfür ift Soipus auf Rolonos: zu dem perfonlichen Leidenswege des Soipus gesellt sich bier noch die besonders durch Gefänge des Chors und durch gewisse Betrach= tungen bes Bbipus erzeugte allgemeine Stimmung, daß bas leben unter der Berrichaft von Bergänglichkeit, Schmerz, Schrecken und Miffetat stehe; um so mehr erscheint hierdurch das Ende des unseligen Ban= berere ale eine gnadenvolle Erlöfung. Unter den Shakefpeareschen Ge= stalten brängt sich vor allem Samlet als hierher gehörig auf, für ben der Tod, nach Berders Borten,1 feine Strafe, fein Unglück ift, sondern "Befreiung, Entlassung, Erlösung, sein wohlverdientes quietus est". Auch Shakespeares Beinrich der Bierte gehört hierher. Bense

<sup>1</sup> Merder, Borlefungen über Shatespeares Samlet, S. 248 f.

hat seinen Alkibiades von Anfang bis zu Ende in diese Stimmung getaucht: der Held ist müde von all den Wonnen und Bitternissen, Triumphen, Stürmen und Schiffbrüchen, Liebkosungen und Verwundungen, die ihm durch das Leben kamen, und so atmen wir auf, indem wir ihn in die Stille des Todes eingehen sehen. Höchst eigentümlicher Art ist die erlösende Bedeutung des Todes in der Alkestis von Robert Prechtl: in dieser "Tragödie vom Leben" spielt der letzte Akt im Hades: Admet will Alkestis in den vollen, von Liebe verklärten Lebensstrom zurückrusen. Abmet ist völlig vom Lebenswahn umfangen; Alkestis dagegen hat des Lebens Quelle und Flut als unsagdar qualenreich erkannt, sie hat das Leben als Spiel der Täuschung, als Hin und Her von Liebe und Haß durchschant. Sie steht jenseits des Lebenswillens; ihre Stirn ist "schon vom Tau der Ewiskeiten kühl". Und so weigert sie sich, in das Leben zurückzukehren. Sonach wird hier das im Tode liegende erlösende Mosment als selbständiae Wirklichkeit zur Anschauung gebracht.

Doch auch noch in einem positiveren Sinne kann der Tod selbst einen Sieg des unterliegenden Belden bedeuten. Der Zusammenhang der traaifchen Berwicklung kann es mit sich bringen, daß das Eingeben in den Tod als folches für das Gefühl des Sterbenden einen gewissen muftischen Triumph, ein gewiffes geheimnisvolles Erreichen des ersehnten Bieles bedeutet. Go etwas fann in dem Tod der Martnrer liegen. Rann der Glaubensheld nicht schon felbft feine Sache zum Siege führen, fo er= blickt er in seinem Tode eine gebeimnisvolle Bewährung dafür, daß seine Sache von überftrahlender Reinheit, von überschwenalichem Werte ift. Die Grauen des Todes werden ihm zu Wonnen. Er schwelgt in dem Borgenuß bes Todes und glaubt barin ben Sieg feiner Sache zu schmecken. In anderer Beise äußert sich biese positiv siegreiche Natur bes Todes zuweilen dort, wo es sich um den Untergang zweier Liebenden handelt. Der Bereinigung im Leben traten feindliche Gewalten entgegen; so winkt ihnen der Tod als der unheimlich wonnevolle Ort, wo sie liebend Eins werden follen. Dabei ift nicht an ein Biedersehen im Jenseits gedacht, sondern nur dies ist gemeint, daß der Tod umnittelbar, der Tod als Beraustreten aus den räumlich-zeitlichen Schranken des Irdischen bie Liebenden vereint. Hier ift das Genießen des Todes noch umftischer als in bem Falle bes Märtyrers. Im hochsten Grade tritt uns dies in Wagners Triftan und Isolde entgegen: der Tod als Bernichter der Lie= benden ift doch zugleich der nächtliche Schoß, der sie zu unbewußtem Einheiterausch in sich aufnimmt. Etwas anders liegt die Sache in ber

Oper "Morma". Der Liebesverrat Pollios führt Norma, aber auch ihn felber in den Tod. In bitterfugem Schnierze fieht Norma den Tod als bas Element an, bas fie zur Bereinigung mit bem, ber fie verraten bat, bringen werde. Als Pollio dieses Bekenntnis bort, erwacht in ibm Reue und die alte Liebe. So gewinnen sich beide, vereint sterbend, im Sterben wieder guruck. Der Tod ift auf diese Beise ber Boben, auf dem fich die Liebe der beiden verwirklicht. Eine ähnliche Bedeutung hat das gemeinsame Sterben Huldas und des treulosen Giolf in Björnsons Tragodie "Hulda". Anders wieder ist es in Ibsens Rosmersholm. Hier wird durch höchst verwickelte seelische Borgange eine Lage geschaffen, die es mit sich bringt, daß Rebekka und Johannes nur durch die Ber= einigung in einem freiwillig gewählten gemeinsamen Tod ihre Bermählung vollziehen können. Nicht minder gehört in dem Drama "Wenn wir Toten erwachen" das vereinte Sinaufstürmen Rubeks und Brenens in den Lawinentod hierher. Auch an die Art, wie Mar Halbe in dem Drama "Mutter Erde" die beiden Liebenden vereint in den Tod geben läft, kann erinnert werden: der schwarze Abgrund, in den sie wie auf Aluaeln bineinfturmen, verwandelt fich ihnen in einen Schoff von Selig= feit. Aber auch der Opfertod Posas für Carlos fällt in gewissem Mage unter den gegenwärtigen Gesichtspunkt: sein Tod ift ihm die Besiege= lung der von ihm erftrebten Rettung seines Freundes, und fo sucht er ben Tod mit Schwärmerei auf. Gine ber genialften Beifen, bas Bineingerissenwerden in den Tod als freien, herrlichen Triumph erscheinen zu laffen, findet sich bei Bean Paul im Komischen Unbang zum Titan: ich meine die Art, wie der Dichter den Luftschiffer Giannozzo, diesen selbstherrlichen humoristen, Diefen überweltsmenschen, Diefen Geistesverwandten von Leibgeber-Schoppe, durch die Gewalten des weiten, freien Luftreiches mit ftarfer, verachtend jauchzender Seele zugrunde geben läßt.

Schließlich ist noch darauf hinzuweisen, daß der Tod durch die Folgen, die er im Jenseits hat, erhebende Gefühle mit sich führen kann. Der tragisch Unterliegende lenkt seine Blicke auf das Jenseits, seinen Frieden und seine Seligkeit oder wie der Goethische Faust, wo er die Giftschale zum Munde führen will, auf die erhöhte, geläuterte Tätigkeit im Jenseits. Ohne Zweisel bewirken solche Worte beim Zushörer eine Erleichterung der lastenden Gefühle, die durch die Furchtbarskeit des Unterganges in ihm erregt werden. Im höchsten Grade gilt dies von dem Untergang der beiden letzten Menschen in zehn Millionen Jahren, den Flammarion in seiner aftronomischen Dichtung "Das Ende

ber Melt" schildert: sie sterben in dem Glauben an einen spiritualistischen Sinn und Kern ber Belt, an ein Burgeln und Leben bes Beiftes in einem tranfgendenten Ewigen. Und zwar tritt eine gewisse Erleichterung felbst bann ein, wenn ber Buborer an einem seligen Jenseits zweifelt ober ben Glauben baran völlig verwirft. Denn ber Umftand, daß ber fterbende held durch diefen seinen Glauben über die Schrecken des Todes leichter hinweafommt, muß auch dem ffeptischen Zuhörer den tragischen Untergang in milberem Lichte erscheinen laffen. Auch ist es keineswegs notwendig, dan der Dichter den Glauben an die Gnaden und Wonnen des Benfeits als feine verfönliche Aberzeugung zum Ausdruck bringe; es können berartige Borte bem Sterbenden ledialich aus beffen ciaener Gemüteverfaffung beraus vom Dichter in den Mund gelegt fein. Nie= mand wird die Hoffmung der Maria Stuart oder der Jungfrau von Orleans auf ein jenseitiges Freudenreich so auffassen, als ob der Dichter barin zugleich seinen eigenen Jenfeitsglauben habe zum Ausbruck bringen wollen. Shakespeare läßt gern feine fterbenden Großen, auch wenn fie nichts weniger als fromme Gemüter waren, 3. B. Richard ben Zweiten, ben Bergog Dorf und ben Grafen Barwick in Beinrich bem Sechsten, bie Hoffnung auf ein anabenreiches Jenseits aussprechen. Wo biefe Hoffnung zur glübenden Zuversicht wird, den ganzen Menschen ausfüllt und befeligt und so die Schrecken bes Todes überwindet, dort tritt so= gar eine Abschwächung des tragischen Eindrucks ein. Aus dem erhebenben Moment ist eine berart siegreiche Macht geworden, daß die Tragif barunter Abbruch leidet. So ift es, wo der fterbende Beld, und noch mehr, wo auch der Dichter von ausgesprochen christlicher Unsterblichkeits= gewißbeit erfüllt ift.

### 5. Die in der Notwendigkeit liegende Erhebung

Schließlich ift auf das Verhältnis des untergehenden Helden zur Notwendigkeit zu achten. Wir erinnern uns: an einer früheren Stelle war von dem Kampfe der Freiheit der tragischen Person gegen die Notwendigkeit der objektiven Schicksalsmächte die Rede (S. 109 f.). Da der tragische Eindruck darin besteht, daß die Freiheit in diesem Kampfe unterliegt, so macht sich die Notwendigkeit zunächst in niederdrückendem Sinne geltend. Doch kann die Notwendigkeit unter gewissen Be so in gungen zur Grundlage für erhebende Wirkungen werden.

"Unter gewissen Bedingungen": damit ist zunächst gemeint, daß die allgemeine Tatsache der Hineingehörigkeit der tragischen Person in

die ummterbrochene Verkettung von Ursache und Wirkung noch nicht im Sinne der Erhebung wirkt. Der Zwang der Kausalität rein als solcher gibt dem tragischen Leiden und Untergehen noch nichts von versöhnen- dem Schimmer. Wo jedoch die Notwendigkeit die Form des Überindividuellen, den Charafter objektiver Schicksalsmächte annimmt, dort kann sie, wie sie auf der einen Seite für den tragischen Helden einen Druck bedeutet, zugleich sein Unterliegen in verklärendem Lichte erscheinen lassen. Doch muß, wenn dies geschehen soll, noch eine zweite Bedingung erstüllt sein.

Benn die Notwendigkeit mit unerbittlicher Graufamkeit, mit jäher Tücke, mit brutaler Sinnlofigkeit ihre Berbeerungen anrichtet, fo wirkt bick in einem aller Erhebung entgegengesetzen Sinne. Go ift co befonders bäufig in Einaktern; in Benfes Frau Lucrezia, in Bofmannsthals Frau im Kenster, in Hartlebens Abschied vom Regiment; und in Novellen der kurzen, scharfen, grellen Art, wie etwa in den Affiatischen Novellen von Dauthenden oder auch in der Novelle aus feinen Japanis schen Liebesgeschichten "Den Abendschnee am Hiranama seben". Bo bagegen an bem Walten bes obiektiven Schicksals bas Rubige und Ewige, das erhaben Cherne, das Weltumfassende und Einheitliche bervorgekehrt wird, wo die Schickfalsmächte in letter Tiefe eine wenn auch nicht faßbare Vernunft, eine wenn auch unergründliche Seiliakeit abnen laffen, dort wird eine beruhigende Wirkung nicht ausbleiben. In des Sophoffes Antigone, in Schillers Wallenstein, in Grillvarzers Sappho spüren wir deutlich etwas davon. Wo von dem erhebenden Moment der Ergebung die Rede war, dort kam bereits dieselbe erhebende Wirkung, nur bezeichnet von der subjektiven Saltung des tragischen Selden aus, zur Sprache (3.199 f.). Im allerhöchsten Grade aber wirkt bas Walten bes objektiven Schicksals dann erhebend, wenn fich in ihm unwider= sprechlich die gerechte Weltordnung offenbart. In dem Sturge des Frevlers tritt die gebührende sittliche Vergeltung zutage.

Wo diese Bedingungen erfüllt sind, ist die Notwendigkeit von doppelsseitiger, in sich entgegengesetzer Wirkung. Einerseits besiegt sie den gegen sie ankämpfenden Helden und übt daher auf den Betrachter eine niederdrückende Wirkung aus. Anderseits aber mildert sie den tragischen Eindruck. Sie gibt dem Furchtbaren die Weihe heiliger Unentrinnbarkeit, die geheimnisvolle Tiefe ehrfurchtgebietenden Schieksals. Wenn sich angesichts des tragischen Untergangs unser das Gefühl bemächtigt, daß — um mit Goethe zu reden — wir alle nach ewigen, ehernen, großen Boltelt, A. D. I. 4, 21.

Gesetzen unseres Daseins Kreise vollenden, dann hat die Notwendigkeit etwas Linderndes, Lösendes für uns gewonnen.

Es versteht sich von selbst, dan auch dort, wo die bildende Kunft Tragisches baritellt, erhebende Momente mit um Ausbruck gebracht werden können. Nur kann dies im allgemeinen nicht mit der Deutlichkeit und Schärfe wie in der Dichtkunft geschehen. Benn wir die verschiedenen Darftellungen ber Rreuzigung betrachten, jo liegt in ber gangen Formenund Karbengebung bäufig ausgedrückt, daß ber Gefreuzigte troß feines Unterganges in Bahrheit doch gesiegt bat. Der Sieg des Ewigen über das Zeitliche scheint den Gefreuzigten zu umschweben. Undere Male geht durch die Darstellung eine wilde Barte, eine unausschöpfbare Aurchtbar= feit. So ift es in der Kreuzigung Grümwalds in Kolmar und im Mufeum zu Bafel, mabrend durch die Kreuzigung Dürers in der Großen Paffion ein sieghafter, triumphierender Bug geht. Ebenso kann aus der Darftellung des Schmerzes der Maria, des Johannes, der beweinenden Frauen doch zugleich glaubens- und liebevolle Ergebung in das unfaßbar Ungebeure sprechen. Man vergleiche etwa die Darstellung der mater dolorosa durch Tizian im Madrider Museum mit der Art. wie Rlinger in feiner Pieta Maria und Johannes aufgefaßt bat, und man wird finden, wie sehr dort bei Tisian durch das Tragische weiche Berföhnung hindurchtont. Auch kann moralische Reinigung und Wiedergeburt durch die bildende Runft ausgedrückt werden. Man denke etwa an Dürere Rupferftich vom verlorenen Sobn: man fiebt ibn bier aus der Tiefe seines Bewuftseins von der Verlorenheit beraus sich erheben. Ober man veraegenwärtige sich ben Konful Decius Mus auf bem Bilbe von Rubens, das die Beimsendung der Liktoren durch den Konful darstellt: hier spricht aus Gestalt und Zügen des Konfuls eindrucksvoll die Abgelöftheit vom Leben. Stelle ich mir die tragischen Darftellungen auf den Bilbern von Delacroir vor, wie etwa Dante und Birgil in ber Bölle, das Gemetel auf Chios, Othello in das Schlafgemach Desdemonas eintretend, Samlet vor der Leiche des Polonius, so finde ich - von allem Underen abgesehen - burch die gange Auffassung und Behandlung des Meisters Diejenige Erhebung jum Ausbruck gebracht, Die barin liegt, daß dem tragischen Schickfal eine gewaltige Größe gegeben wird. Auch in der Tonkunft lassen sich dem tragischen Gindruck erhebende Wirkungen mannigfacher Art zugesellen. Ja ich glaube, daß Tonstücke, die mit einer

<sup>1</sup> Diese doppelseitige Bedeutung der Notwendigteit findet sich bei Solger (Nache gelassen Schriften und Briefwechsel, Bb. 2, S. 455 f.) hervorgehoben.

der erhebenden Gefühle entbehrenden, ausgesprochen niederdrückenden Tragik schließen, zu den Seltenheiten gehören. Hierbei sehe ich freilich von den die Musik begleitenden Worten ab. Denn die tragische Dichtung, die in Musik gesetzt ist, kann natürlich ebensosehr mit beklemmens der wie mit befreiender Tragik enden.

#### 6. Methodisches und Aritisches

Ich kann mir vorstellen, daß ein Afthetiker, der nach transzendentaler. aprivrisch-konstruierender Beise verfährt, die bier versuchte Daritellung der erhebenden Seiten am Tragischen als viel zu uneinheitlich, als ein aggregatartiges Vielerlei bezeichnen wird. Ich habe weder an Vergewal= tigung des Menschlichen durch rein begriffliche Konstruktionen, noch an deren Magerkeit und leeren Beite Freude. Ich erblicke gerade einen Bor= jug meiner Darstellung barin, daß fie in unbefangen pspehologischer Methode auf die Untersuchung der verschiedenen Beisen eingebt, wie sich innerhalb des tragischen Enpus an der Entfaltung des Menichlichen er= hebende Seiten bervortun. Der Inpus des Tragischen läßt eben einer Rulle von Möglichkeiten erhebender Gefühle freien Spielraum. In un= übersehbar mannigfaltigen Berbindungen können die bier aufgereibten Momente der Erhebung zusammentreten. Bald tritt biefe, bald jene er= hebende Wirkung mit besonderer Rraft bervor, während von den übrigen erhebenden Momenten einige ganglich fehlen, andere nur in geringerem Grade mitwirfen. Sämtliche erhebende Momente können in keinem Kalle vereinigt sein; schon darum nicht, weil manche in dem Berhältnis ber Ausschließung zueinander steben (beispielsweise Trot und Ergebung, moralische Reinigung und furchtloses Bejahen der Schuld). Die Theorie des Tragischen hat sich bisher immer auf eine einzige, bald diese, bald jene Art der Erhebung gefteift. Man war der irrigen Ansicht, daß der innere Zusammenhang bes Tragischen auf eine einzige, schlechtweg gel= tende löfung und Verföhnung angelegt fei. Wir dagegen haben geseben, daß die tragische Berwicklung menschlich-naturgemäß zu einer ganzen Ungahl mehr oder weniger wirksamer, unter verschiedenen Gesichts= punkten entspringender Erhebungemöglichkeiten hinleitet.

Zu Beginn dieses Abschnittes (S. 195) warf ich die Frage auf, ob ce erhebende Wirkungen des Tragischen gebe, die nicht aus der Größe des tragischen Helden, sondern aus anderen Zusammenhängen im Trazgischen entspringen. Jeht kann geantwortet werden: teils haben die ershebenden Momente unmittelbar ihren Ursprung in der Größe der tragis

ichen Verson (3. B. Trop. Ergebung, jubelndes Schreiten in den Untergang, furchtlofes Beighen ber Schuld); teile find fie bergrt, baf fie wohl in anderen Zusammenbängen wurzeln, baf sie aber nur unter Borausfehung ber Größe der tragischen Verson ibre erhebende Rraft gewinnen. Go kann man von ber "Aussicht auf ben fünftigen Sieg ber Ibee" nicht fagen, daß biefe unmittelbar aus ber Größe ber tragischen Verson folge: aber mare die tragische Verson, Die diese Idee vertritt, ein Jammermensch, so wurde der Ausblick auf den fünftigen Sieg ber Sache nicht als Erhebung wirken. Ebensowenig kann man von dem "Tod als Erlöser vom leidvollen Leben" fagen, daß diefes erhebende Moment in der Größe des tragischen Selden begründet sei; aber auch von diesem erhebenden Moment gilt, daß es feine erhebende Rraft nur unter der Voraussekung gewinnt, daß der von seinem Leiden erlöfte Menich in feinem Leiden Große bewiesen habe. Go ergibt fich alfo, daß die Bielbeit der erhebenden Momente ibr Einbeitliches barin bat, daß fie famtlich in bem einen ober anderen Ginne mit ber Größe ber tragischen Verson zusammenhängen.

Ein völliges Fehlen der erhebenden Momente ist daher — um nochmals hieran zu erinnern — im Tragischen ausgeschlossen. Die Größe der tragischen Person muß sich, wenn sie für uns als Größe fühlbar werden soll, nach der einen oder anderen Richtung der möglichen Erstebungsweisen geltend machen. Aber so wenig auch fraft der Größe der tragischen Person Erhebung gänzlich fehlen darf, so bleibt doch im Prinzip völlig unbestimmt, in welcher Weise sich dieses unerläßliche Maß von Erhebung äußern müsse. Reine einzige der aufgereihten erhebenden Wirstungsweisen ist unentbehrlich.

Auf der anderen Seite darf sich das Erhebende im Tragischen nicht so weit steigern, daß das Furchtbare des Tragischen einfach beseitigt würde und reine Bersöhnung, lautere Harmonie an seine Stelle träte. Damit wäre das Eigenartige des tragischen Eindrucks vernichtet. Nur von einer Milderung, Aufhellung, Erleichterung des tragischen Eindrucks kann die Rede sein. Das Düstere, Lastende, Erschreckende, Aufwühlende, mit ungewöhnlichem Weh Erfüllende bleibt bestehen; nur relativ entgegen in wirken des relativen, mehr oder weniger abändernd wirkenden Gegengewichtes muß die ganze Behandlung der erhebenden Seite am Tragischen gerückt werden. Der Dichter wird, je nach der Beschaffenheit seines Gegenstandes, bald diese, bald jene erhebende Wirkung in den

Vordergrund rücken, bald eine größere, bald eine kleinere Anzahl zu einer so oder anders gefärbten Mischung zusammenwirken lassen. Hier ergibt sich eine unabsehhare Menge von Möglichkeiten, die natürlich ästhetisch keineswegs gleichwertig sind. Der nächste Abschnitt wird in diese Möglichkeiten durch eine ausschlaggebende Zweiteilung und durch Herausbebung ausgezeichneter typischer Källe Ordnung zu bringen suchen.

Schiller fett die erhebende Wirkung des Tragischen völlig nach der moralischen Seite bin: das Tragische foll, indem es den Menschen als in Leid verftricft darstellt, die Stärke der moralischen Natur gegenüber der sinnlichen, den Triumph des Abersinnlichen im Menschen in schlagendes Licht rücken.1 Der erhebende Charafter des Tragischen bei Schiller sett sich sonach aus den beiden erhebenden Momenten des Tropes und der Treue gegen die eigene Sache (S. 197 f., 217) zusammen. Bei Begel wieder tritt die tragische Erhebung nur in der Form der "ewigen Gerechtigkeit" auf, die mit dem Untergang der ihre Rube fforenden Individualität "die sittliche Substang und Einheit" wiederherftellt.2 Es ift hier also das, was in meiner Darlegung als der besondere Kall ber Erbebung durch den die Schuld strafenden und sühnenden Untergang auftritt (S. 219 f.), zum Ganzen und Unbedingten gemacht. Anders wieder ift es bei Bischer: hier wird neben dem fühnenden Charakter des Untergangs der zufünftige Sieg der vom untergehenden Belden vertretenen Idee, die zukunftige Ausgleichung der in der Gegenwart sich in ausschließendem und vernichtendem Gegensatz mähnenden Interessen als Berföhnung im Tragischen behandelt (val. S. 212 ff.).3 Nach einer anderen Richtung geht die Einseitigkeit Bartmanns: er stellt die Abkehr des Willens von Leben und Dasein als die einzige lösung des tragischen Ronfliktes hin (vgl. S. 202 ff.).4 Wiederum anders verhält es sich bei Solger. Dieser übersteigert und metaphysiziert jenes erhebende Moment. das ich als den im Tod als solchem liegenden Triumph der Sache bezeichnet habe (S. 222 f.). In der Vertilgung des Sterblichen und in dem Sichfelbstaufheben der darin zur Erscheinung bervorgetretenen Idee

<sup>1</sup> Um ftärtsten tritt dies in Schillers Ubhandlung über das Pathetische hervor.

<sup>2</sup> Hegel, Borlefungen über die Afthetif, Bb. 3, S. 530. 3 Bifcher, Afthetik & 126, 129, 139.

<sup>4</sup> hartmann, Philosophie des Schonen, S. 378 ff.; Gesammelte Studien und Auffähe, S. 304 ff. Die Erhebung durch die in der Buffe und Sühne liegende sittliche Befriedigung, sowie durch den Ausblid auf den Jufunftesieg der unterliegenden Sache verwirft hartmann (Gesammelte Studien und Auffähe, S. 293 ff., 306 f.), wie er denn überhaupt infolge seiner überall zum Maßstab gemachten Metaphysik in der Theorie des Tragischen nicht genug weitdenkend ist.

soll sich die Sphäre der Idee in ihrer Hoheit und Ewigkeit offenbaren. Es wird sonach hier das Versähnende im Tragischen in eine metaphysische Mystik des Todes gesetzt. Und ähnlich spricht Nietzsche, nur daß sich bei ihm diese Mystik aus der Auffassung der Philosophie der "Idee" in die Willensmetaphysik übersetzt findet (vgl. S. 100 f.).

Mit dieser nicht genug relativistischen Behandlung der erhebenden Momente verknüpft sich bäufig eine berartige Abersteigerung ber erbebenden Seite am Tragischen, daß der peffimiftische Grundcharakter des Tragischen geschädigt wird. Diervon war ichon im sechsten Abschnitt - freilich unter allaemeineren Gesichtsvunkten - die Rede (3. 94 ff.). Als eines ber itarfiten Beispiele fur die Aberschätzung des Erhebenden fann Zeifing gelten. Nach feiner Auffassung foll die Tragodie den christlichen Gott als eine Macht, die bas - nur scheinbar untergebende -Besondere als wesenhaften Bestandteil in sich aufnimmt und das echte Gold in feinen Urquell guruckleitet, als eine Macht, gegen die es mur Scheinempörung gibt, gur Darftellung bringen.2 In unferer Zeit bat Diese Berichiebung des tragischen Schwerpunktes aus der Kurchtbarkeit Des Unterganges in das Berfohnende des Sieges an Lipps einen ent= schiedenen Bertreter gefunden. Das Grundthema aller Tragodien foll in der Bewahrung der inneren Macht des Guten liegen.3 Und ähnlich ist es bei Duboc: er fest das Befen des Tragischen darein, daß der Held aus Liebe jum Ideal, aus Liebe zur reinen Bollendung ftirbt und fo im Tode dem "böberen Pringip" Treue balt.4

Diesen Fällen stehen andere gegenüber, in denen das Erhebende am Tragischen nicht zu seinem Rechte kommt. Dies ist schon bei Platon der Fall. Die verwerfende Haltung, die er der Tragödie gegenüber einsnimmt, gründet sich insbesondere darauf, daß er ihr vorwirft, das Gemüt in klägliche, zu Jammer und Tränen geneigte Stimmung zu vers

2 Beifing, Afthetische Forschungen, G. 341 ff.

3 Lipps, Der Streit über die Tragodie, G. 63 ff.; Komif und humor, C. 227 ff.;

Grundlegung der Afthetit, G. 566, 570.

¹ Solger, Borlesungen über Afthetik, S. 309 ff.; Erwin, S. 256 f. Meniger eins seitig außert sich Solger in seinem Aufsat über Sophokses und die alte Tragobie (Nachgelassen Schriften und Briefwechsel, Bd. 2, S. 455 f., 459, 465 f., 469).

<sup>4</sup> Duboe, Die Tragit vom Standpuntte des Optimismus, S. 38 ff. Bgl. die Anmertung oben S. 218. Auch Nichard Müller-Freienfels findet, daß "wahre Tragit" (übrigens dürfte ein Afthetiter, der nur beschreiben will, wie das kunftlerische Leben ist, nicht wie es sein soll, nicht von "wahrer" Tragit reden) uns immer ein Gefühl höchster Lebensbejahung und nicht ein Gefühl der Schwäche oder der Depresssion erleben lasse (Psychologie der Aunst; Leipzig 1912; Bb. 1, S. 147).

feken. Dierber geboren ferner Beife, Schopenhauer, Babufen. Diefe murden schon im sechsten Abschnitte (S. 99 ff.) als Bertreter ber einfeitig peffimiftischen Auffassung vom Tragischen angeführt. Bon ben Darftellern ber Literaturgeschichte in letter Zeit gehört besonders Georg Brandes bierber. In feinem Berfe über Shakelveare, bas, foviel Einwendungen auch gegen dasselbe zu erheben sein mogen, den leidenschaft= lichen Nerv in Shakesveares Schaffen freigeistig bloglegt, erklärt er Lear als die ungeheure Tragodie des Menschenlebens. Macbeth ist wegen feiner mehr moralischen Haltung weniger nach feinem Ginn. Othello gilt ibm im Bergleiche mit Macbeth als gewaltiger Fortichritt in bem Studium der Lebenstragodie. Der Sieg des Guten erscheint ihm als theatermäßiger, konventioneller Ausgang. "Die Bosheit ift ber eine Kaktor in ber Lebenstragodie; die Dummheit ber andere." In ieder Alithetik, Die den tragischen Tod als Strafe für eine Schuld angesehen wiffen will, fiebt er nur veraltete Scholaftif, nur als Afthetik verfleidete Theologie.2

<sup>1</sup> Bgl. Julius Walter, Die Geschichte ber Afthetif im Altertum (Leipzig 1893), C. 425 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Georg Brandes, William Shakespeare; Leipzig 1896; S. 532, 598, 609 f., 614, 633, 641, 648 und sonft.

#### 3mölfter Abschnitt

# Das Tragische der befreienden und der nieder =

## 1. Diefer Gegenfat im allgemeinen

chon im vorigen Abschnitt (S. 195) eröffnete sich uns im Hinblick auf die erhebenden Gefühle die Aussicht auf eine doppelte Form des Tragischen. Jetzt gilt es, diese unter dem Gesichtspunkt der Erhebung sich ergebenden beiden Arten des Tragischen näher ins Auge zu fassen.

Es kommt barauf an, ob ber Dichter ein berartiges Zusammenwirken erhebender Gefühle nach Bahl und Beschaffenheit herbeiführt, daß in dem Gemüte gegen den Druck des Tragischen eine fühlbare Gegenwirkung erzeugt wird, oder ob die erhebenden Momente, zu deren Berwertung ber Dichter burch Stoff und Behandlungsweise geführt wird, ein fühlbares Gegengewicht nicht hervorzubringen imftande find. Ent= weder entsteht durch das Zusammenwirken der erhebenden Momente eine für den Gesamteindruck des Tragischen mit = aussehlaggebende Birfung: bem Einbruck bes Furchtbaren ftellen fich erleichternde, befreiende Gefühle derart entgegen, daß für den Gesamteindruck des Tragischen nicht bloß jener, sondern auch diese in Betracht kommen. Dieser Gefamteindruck ift durch bie befreienden Gefühle wesentlich mitbestimmt. Ober aber die befreienden Gefühle sind von fo geringer Wirkung, daß der Gefamteindruck des Tragischen wesentlich nur durch die Gefühle des Furchtbaren bestimmt erscheint. Im tragischen Gesamtgefühl erscheinen Die Gefühle des Kurchtbaren als derart beherrschend, daß das Tragische nicht als Synthese aus zwei einander entgegenstrebenden Faktoren ge= fühlt wird. Dort haben wir das Tragische der befreienden, hier bas ber niederdrückenden Art.

In dem ersten Fall geht durch die wehevolle Erschütterung etwas Milderndes, Erlösendes, ein Aufatmen, ein Blicken ins Helle und Freie. Dem Leben und der Welt gegenüber machen sich nicht bloß Gefühle des Schreckens und Grauens, sondern zugleich Gefühle des Zutrauens, der Bejahung geltend. Die Nacht des tragischen Wehes lagert sich nicht mit bleiernem Druck über unser Gemüt; sondern wiewohl die Nacht den Sieg davonträgt, läßt uns der Dichter doch eine Macht des Lichtes ahnen,

der wir es zutrauen, die Nacht ernstlich zu bedrängen und sie vielleicht zu ver drängen. Wir wagen es, der Welt und ihren Mächten, bei aller Borherrschaft des Furchtbaren doch auch vertrauend, hoffend, verehrend, liebend zu nahen. In dem anderen Fall sehlen zwar auch die erhebenden Gefühle nicht gänzlich; allein sie haben nicht die Kraft, gegen die belastende, beklemmende Wirkung des Tragischen eine fühlbare Gegenwirkung zu bilden. Der drohende, niederdrückende Charakter des Tragischen lebt sich hier ungebrochen, geradlinig aus. Was an erhebenden Gefühlen vorliegt, gewinnt nicht die Stärke von Weltze fühlen; sondern sie bewirken nur, daß der Einzelfall einen gewissen Grad des Furchtbaren und Gräßlichen nicht überschreitet; aber er ist immer noch so furchtbar, daß durch ihn die Welt ausschließlich oder nahezu ausschließlich unter die Beleuchtung des Furchtbaren gerückt erscheint. Wir gehen beklommen, zermalmt, stöhnend von dannen.

Mit Necht wird darüber geflagt, daß im Bergleiche mit der viel= gestaltigen Külle der tragischen Dichtungen die Theorien des Tragischen zu eng, zu ausschließend, zu eigensinnig seien. Und nicht zum wenigsten hat diefe Kluft zwischen dem Reichtum des tatsächlichen Tragischen und der Enge der Theorien darin ihren Grund, daß dem Tragischen der niederdrückenden Art feine berechtigte Stelle in der Theorie gegonnt wird. Und doch verdankt das Tragische der niederbrückenden Art nicht ctwa erft den naturalistischen Richtungen der Gegenwart seinen Ur= iprung. In entfernter Bergangenheit sebon finden wir Beisviele baffir. Mus der Reihe der griechischen Tragodien fällt jedermann vor allem Rönig Odipus ein. Aber auch das Nibelungenlied stellt ein Tragisches dieser schwerlastenden Art dar. Wir empfinden am Ausgange des Eros eine ungeheure Maffe von Miffetat und Greuel. Bir feben barunter die gange Belt der Burgunder und hunnen in unerhittlieher wechselfeitiger Berfleischung zugrunde geben. Und es sind keineswegs wuste Misse= täter, die ihren Untergang finden, fondern es werden große, auch im Buten und Edlen tüchtige Naturen durch den Fluch einer furchtbaren Schuld in immer wachsende Berhärtung und Untat bineingeriffen. Auch seben wir über den Leichenmassen keinen Ordnung und Glück verheißenden Sieger emporsteigen. Die Aberlebenden - Ebel, Dietrich, Silbebrand — stehen jammernd über all das Turchtbare da. Wohl fehlt es nicht an erhebenden Momenten: geben doch die Belden fämtlich mit Größe unter. Aber gegen die Bucht des Furchtbaren vermogen diefe erhebenden Seiten wenig auszurichten. Denft man an Shakefpeare, jo

bietet sich besonders Othello als Beispiel für das Tragische der niederdrückenden Art bar. Ein koloffaler Leidenschaftsmensch. der sich doch Reinheit und Güte bewahrt hat, ein Mensch, der sowohl Beld als Kind ift, wird durch die Ranke eines an Berftand weit überlegenen Bofewichtes um Blück und Frieden gebracht, in innere Berwüftung gefturgt, jum brutalen, tierischen Mörder feines unschuldigen Beibes gemacht und endlich in Selbstmord getrieben. Die Entlarvung und Bestrafung Ragos und die Subne, die in dem Selbstmord Othellos liegt, wirken wohl ale erhebende Momente: aber fie baben nicht im entfernteften die Mraft, das Gefühl der Befreiung in durchschlagender Beife zu erzeugen. Auch das jammervolle Zugrundegeben der überschwenglichen Liebe des Troilus durch Creffidas schmachvolle Untreue gebort hierher. Hebbel hat - abgegeben von den Nibelungen - in feiner Judith und in Maria Magdalene zwei ftarke Beispiele für diese Art des Tragischen geliefert. Bwar bat Judith Ifrael von Bolofernes befreit; aber die Befreierin fühlt fich innerlich verwüstet und vernichtet. Sie ut durch die Rettunas= tat nicht nur leiblich entehrt, sondern sie weiß auch, daß sie von ihrer boben, strengen Aufgabe durch Ginmischung von Gelüften, die aus der chaptischen geschlechtlichen Sphare stammen, abgefallen ift. Sie konnte Die Befreiungstat nur um den Preis ihrer Reinheit und ihrer Lebensgrundlagen vollbringen. Go läßt das Stück die Beldin in einer erftickenden Beklemmung guruck. Gie lebt mit dem furchtbaren Bewußt= sein unerträglicher Berunreinigung ihrer Beiblichkeit weiter, wartend, ob fie fich von Holofernes schwanger fühlen werde. Kur diesen Kall bedingt fie fich von den Altesten und Prieftern den Tod aus. Diefe granenvolle innere Berwüftung der gewaltigen, bochaeftimmten Audith durch eine alaubensstarke, beldenhafte Tat bestimmt den Endeindruck in weitaus überwiegender Beise. Biel ausschlieflicher noch geht durch Maria Magdalene eine bange, beängstigende Stimmung. Unter zwar engen und starren, aber doch tüchtigen und aufrechten Menschen haust unbarmbergig ein wildes Schickfal. Beder ift hier etwas von einem bellen Ausblief in die Bukunft zu finden, noch auch gelangen die tragifchen Personen zu innerer Befreiung, zu hober Ergebenheit, zur Ablöfung von dem Leben. Die unschuldige gemarterte Klara geht in ftumpfer Troftlosigkeit in den Tod, und Meifter Anton fteht zwar in aufrechter Starrheit ba, aber innerlich ift er völlig zerbrochen. Auch wird Die reine, frarte Liebe Rlaras zu dem Gefretar einfach als roben Gewalten unterliegend gezeichnet, ohne, wie etwa die Liebe Romeos und Julias, als ein innerlich unvergleichlich Gültiges, als ein über Raum und Zeit Schwebendes hinausgehoben zu werben. So kommt das Ershebende, an dem es auch hier nicht gänzlich fehlt, gegen die bleierne Schwere des Schluffes auch nicht im mindeften auf. Ja, ist nicht auch Lessings Emilia Galotti ein Beispiel dafür? Erich Schmidt hat Necht, wenn er sagt, daß man dem Prinzen, trot allem, was Lessing zu seiner Deckung erfinderisch aufgeboten habe, zum Schluß zurufen möchte: du bist zu gut weggekommen! In der Tat, es ist ein widersimig grausames Schicksal, das uns aus dem Ausgange der Tragödie anstarrt.

Ist sonach das niederdrückend Tragische keineswegs erst ein Erzeugnis der modernen Dichtung, so tritt es doch erst hier als ein entscheis
dender Zug hervor. Vom modernen Dramatiker wird die erhebende Gegenwirkung im Tragischen eher gemieden als erstrebt: das Erhebende gehöre einer längst abgetanen kleinbürgerlichen, wohlkeil-moralischen Gefühlssphäre an. So kann sich die moderne Tragödie im Steigern des
Grauenhaften und Gräßlichen nicht genug tun; sie scheut vor den ausgeklügeltsten Reizmitteln nicht zurück, um durch die Nerven Grausigkeitsgefühle der überwürztesten, vergiftetsten Art hindurchzusagen. Ich
ziehe einmal die moderne Oper beran und denke an Salome von Richard
Strauß, an Tosca von Puccini, an Mona Lisa von Schillings, an den

Was ich als eine Zweiteilung des Tragischen hinstelle, wird von Anderen vielmehr als ein unberechtigtes Hereinziehen eines außertragisschen Gebietes in das Tragische angeschen. Der Unterschied, der mir als ein Unterschied in nerhalb des Tragischen gilt, wird als so bedeutend angesehen, daß durch ihn vielmehr das Wesen des Tragischen als aufzgehoben erscheint. Es kommt alles darauf an, ob man der Auffassung von der Grundform des Tragischen, wie ich sie entwickelt habe, zusstimmt. Gemäß dieser Auffassung handelt es sich dabei um einen im höchsten Grade charakteristischen Typus menschlichsbedeutsamer Gefühle, um einen Typus, der eben wegen dieser seiner charakteristischen Bedeutssamkeit durch einen auszeichnenden, gleichsam packenden Namen bezeichnet werden muß. Als ein solcher kommt aber nur der Name "Tragisch" in Frage. Weiter erwies sich uns nun dieser Grundtypus als so umfassungskräftig, als so mannigfaltigkeitsmächtig, daß der Untersschied des überwiegend Erhebenden und des überwiegend Niederdrückenschied

<sup>1</sup> Erich Schmidt, Leffing; Berlin 1892; Bb. 2, S. 215 ff. Ahnlich urteilt Gustav Rettner, Lessings Dramen im Lichte ihrer und unserer Zeit; Berlin 1904; S. 244 f.

den sich auf seinem Boden durchaus zu entfalten vermag. Besteht aber jemand dennoch darauf, daß der Name "Tragisch" nur zur Bezeichnung jener fühlbar erhebenden Form dienen solle, so müßte gefordert werden, daß dann die ästhetische Gestaltung, die ich als das Tragische der niederdrückenden Art bezeichne, als ein dem Tragischen nächstwerwandtes, und zwar ästhetisch berechtigtes und hochwichtiges Gediet anerkannt werde. Und auf diesen sachlichen Ertrag komunt es schließlich mehr an als auf die Benennung "Tragisch". Auch wenn für diese unfustwollere ästhetische Gestaltung ein anderer Name gewählt werden sollte, so bleibt doch aus den vorangehenden Untersuchungen als sachliches Ergebnis bestehen, daß diese ästhetische Gestaltung keineswegs etwa als Entartung, sondern als ein wertvolles Glied im Reiche des Afthetischen anerkannt werden muß.

Freilich wird diese Anerkennung von denen nicht zu erwarten fein, die in der allgemeinen Afthetik eine einseitigsbarmonistische Auffassung vertreten. Wer aus der Harmonie der Form und des Inhalts ieden schneidend-disharmonischen Einschlag ausscheidet, wird das Tragische der niederdrückenden Urt nicht als afthetisch-berechtigt zugeben können. Was zunächst die Form betrifft, so verlangt der einseitige Barmonist, daß dem Auge, dem Ohre, der Phantafic lauteres, sonniges Wohlgefallen bereitet werde. Die niederdrückende Form des Tragischen mutet der Phantaffe, fo wird er fagen, viel zu febr zu, fich im Barten, Schwerverträglichen, Unförmlichen, Bergerrten zu ergeben. Er wird fie im Namen ber reinen, lichtvollen Schönheit abweisen. Anders dagegen wird urteilen, wer neben dem "Schonen" das "Charafteriftische", b. b. eine Form mit fühlbar berbem Einschlag, mit verbältnismäßig wehetuenden Bumischungen anerkennt. Er wird dem Tragischen der niederdrückenden Art von vornherein Verftandnis entgegenbringen. Ich habe im gweiten Bande des Spftems der Afthetif das "Charakteriftische" als eine dem "Schonen" durchaus ebenbürtige Form ausführlich zu erweisen versucht (S. 22 ff.).

Aber auch hinsichtlich des Inhalts darf die Harmonie nicht übertrieben werden, wenn der niederdrückenden Tragik ihr Recht widerfahren
soll. Wer von dem Inhalte des ästhetischen Gegenstandes in jedem Falle
erwartet, daß er das Gemüt beruhige, erquicke, erhebe, beselige, muß die
niederdrückende Tragik verwerfen. Soll diese Tragik Anerkennung fin-

<sup>1</sup> So verweist Duboe, der Philosoph des Optimismus, jede Tragidie, in der nicht die Erhebung überwiegt, in die "Aftertunst" (Die Tragit vom Standpunkt des Optimismus, S. 17 ff.).

den, so muß der Standpunkt eingenommen werden, daß auch solcher Inhalt unter Umftänden als äfthetisch berechtigt gelten dürfe, der das Gemüt in einen Zustand der Beunruhigung, Beklemmung und Ratstosisseit versetzt. Nur wer in dieser Weise ästhetisch weitdenkend ist, wird der niederdrückenden Tragik seine Zustimmung nicht versagen. Im zweiten Bande des Systems der Afthetik findet man dargelegt, daß neben dem Afthetischen der erfreuenden Art der Typus des Niederdrückends Afthetischen als berechtigt anzuerkennen sei (S. 9 ff.).

Wie schon einige Male hervorgehoben wurde, sind die meisten Darsstellungen des Tragischen einseitig auf das Tragische der erhebenden Natur gestimmt. Schon im sechsten Abschnitt war eine lange Reihe von Bertretern der einseitigsoptimistischen Auffassung vom Tragischen genannt und zum Teil mehr oder weniger aussührlich charakterissiert (S. 94 ff.). Weitaus geringer ist die Zahl der ausschließlich das Tragische der nieders drückenden Art anerkennenden Asthetiker. Zu den dort (S. 99 ff.) charakterissierten einseitigspessimistischen Bertretern der Asthetik des Tragischen sei hier noch Dessoir hinzugefügt. Nach seiner Auffassung läßt sede echte Tragödie den Konflikt ungelöst, so daß uns Mensch und Welt als endgültigsdisharmonisch erscheinen. "Das Tragische ist nur zu versstehen, wenn man zugibt, daß Mensch und Welt disharmonisch sind."

# 2. Arten des Erhebend=Tragifchen

Es ist jetzt das Verhältnis der beiden Formen des Tragischen zu den erhebenden Momenten näher ins Auge zu fassen. In welchem Maße und in welcher Auswahl müssen die erhebenden Momente verwendet werden, damit der Eindruck des Tragischen befreiend wirke? Und welche erhebenden Momente müssen vernachlässigt oder gänzlich beiseite gesetzt sein, wenn das Tragische niederdrückend wirken soll?

Diese Fragen lassen sich nicht erschöpfend beantworten. Es gibt eine kaum übersehbare Külle von Gruppierungen der erhebenden Momente, die dem Tragischen den Charakter des Befreienden geben; und ebenso entsteht das Tragische der anderen Art bei sehr verschiedenartiger Stellung des Dichters zu den erhebenden Gefühlen. Auch ist zu bedenken, daß die erhebenden Momente ein sehr verschiedenartiges Gewicht erhalten können, se nachdem Handlung und Charaktere der Dichtung diese oder jene bestimmte Beschaffenheit haben. Es würden sich daher nur mit aller Borsicht und unter Hinzusügung aller möglichen Wenn und Aber ge-

<sup>1</sup> Deffoir, Afthetif und allgemeine Kunftwiffenschaft, S. 211.

wisse Schemata des Zusammenwirkens erhebender Momente für die eine und die andere Art des Tragischen hinstellen lassen.

Ich will daher jene Fragen nur in der Weise beantworten, daß ich nach ausgezeichneten Fällen suche, in denen das Tragische der einen oder anderen Art an die Anwendung oder Beiseitesetung dieses oder jenes erhebenden Momentes geknüpft erscheint. Und auch diese Fälle will ich nur so aufgefaßt wissen, daß es sich dabei nicht um eine unbedingte Notwendigkeit, sondern nur um einen in der Regel stattfindenden Zussammenhang handle.

Aberblicke ich die Fülle der erhebenden Momente, so gibt es eines darunter, das mir in nahezu iedem Falle, auch unter sehr ungünstigen Bedingungen, dem Tragischen die Endwirkung des Befreienden zu erreilen imstande zu sein scheint. Ich habe den schon in der Gegen wart errungenen Sieg der von dem untergehenden Helden vertretenen Sache im Auge (vgl. S. 216 f.). Dieses erhebende Moment, entschieden ausgeprägt, dürfte wohl in den weitaus meisten Fällen gegenüber den niederdrückenden Momenten von ausschlaggebender Kraft sein. Diese müßten sich denn so zuschärfen und häusen wie in Shakespeares Lear. In dieser Tragödie des sittlichen Umsturzes überwiegt trotz des gegenwärtigen Sieges der Sache doch der Eindruck des Niederdrückenden. Was bedeutet der endliche Sieg gegen die überschwellende Flut von Kränfungen, Qualen, Verwüstungen, die Lear, Cordelia, Gloster, Edgar, Kent an sich erfahren baben?

Bon starker befreiender Wirkung ist auch der in Aussicht gestellte zu künft ige Sieg der von dem untergehenden Helden vertretenen Sache (vgl. S. 212 ff.). Wo der tragische Dichter im Zuhörer die Gewissheit oder doch die Hoffmung entstehen läßt, daß die jest verkannte und unterliegende Idee dereinst durchdringen und eine bessere, glücklichere Zeit heraufführen werde, dort müßte die tragische Berwicklung nach ihren übrigen Seiten hin einen ganz besonders fruchtbaren Boden für die Entfaltung niederdrückender Gesühle darbieten, wenn troß des Borhandenseins jener erhebenden Seite dennoch der Eindruck des Lastenden und Beklemmenden überwiegen sollte. Beispiele, die das durchzgreisend Befreiende, das in dem Zukunftssieg der unterliegenden Sache enthalten ist, belegen, habe ich in der oben gegebenen Erörterung dieses Mounentes angesührt.

Auch wo der Tod als Strafe und Guhne für verübten Frevel den Lebensgang beschließt (vgl. S. 219 f.), gewinnt das Tragische die End=

wirkung der Befreiung. Der große Frevler und Berbrecher erweckt in uns vor allem das Bedürfnis nach Wiederherstellung der verletzen sittslichen Ordnung und nach Reinigung seines verunstalteten Wesenskernes. Es kann daher nicht wohl ausbleiben, daß, wenn der Untergang des Helden als Strafe und Sühne dargestellt wird, die tragische Entwicklung in befreiender Weise ausklingt. Wird freilich der Tod als Eingang zu endlosen Martern aufgefaßt oder werden diese Martern geradezu darzestellt, so überwiegt der Eindruck von der Unwerhältnismäßigkeit, Grausamfeit und empörenden Furchtbarkeit der Strafe derart, daß die sittsliche Befriedigung verschwindet und das Tragische in das Gefühl des unbeschreiblich Beklemmenden und Erdrückenden ausläuft. Dies gilt von den Szenen in Dantes Hölle, soweit die Gestalten der Verdammten überhaupt tragisch zu wirken geeignet sind. Denn nur von einzelnen unter ihnen werden solche Züge aus ihrem irdischen Leben hervorgehoben oder angedeutet, die ihnen menschliche Größe geben.

Unter den übrigen erhebenden Momenten ist es, soviel ich sehe, noch folgendes, wodurch in der Regel dem Tragischen eine befreiende Endwirfung gegeben wird. Wenn jemand den Tod, in den er einzugehen im Begriffe steht, als eine Bewährung seiner Sache, als Sieg mit intuitiver Gewißheit genießt (vgl. S. 222 f.), so hebt uns dies gewaltig über all die Schmerzen und Entsagungen, über all die Bernichtungen und Trümmer hinweg, die sich im tragischen Ausgange häusen. Jedenfalls entspringt hier das Tragische der befreienden Art mit größerer Sicherheit als dort, wo der Ausblick auf die Wonnen und Gnaden des Jenseits dem tragischen Helden den Tod erleichtert (vgl. S. 223).

Doch noch auf mannigfaltige andere Art kann die erhebende Tragik zustande kommen. Ein interessantes Beispiel bietet der Bettelmönch Rosbak dar, diese ergreifend tragische Gestalt in dem von einem mächtigen, prächtigen Strome kestlicher Freude durchrauschten Spos des Mickiewicz "Herr Thaddäus", das Siegfried Lipiner mit nachdichtender Kraft ins Deutsche übertragen hat. Bon dem stolzen Truchseß, dessen Tochter er liebte, höhnisch abgewiesen, ermordet er ihn in Nachewut meuchlings. Nach vergeblichen Bersuchen, seine Gewissensqualen zu betäuben, entsichließt er sich, ein Leben der Armut, Niedrigkeit, Gefahr, Mühsal auf sich zu nehmen und sindet dann auch im Dienste der gefahrvollen Pflichten, die er auf sich genommen hat, den Tod. Dem Berbrechen solgt hier innere Bernichtung und ein hartes, mühsalvolles Leben, das der moralischen Reinigung gewidmet ist. Hier bringt also sogar das peins

volle Weiterleben eines zerbrochenen Menschen, weil es ernst und beharrlich dem Zwecke des Wiedergutmachens geweiht ist, einen überwiegend erhebenden Eindruck bervor.

#### 3. Arten des Miederdrückend=Tragifchen

Wende ich mich nun zu dem Tragischen der niederdrückenden Art, so hätte sich die entsprechende Frage auf die erhebenden Momente zu richten, durch deren Weglassung dem Tragischen in der Regel der Endeindruck des Niederdrückenden gegeben werde. Doch würden die Antworten auf diese Frage so unbestimmt ausfallen, daß ich es vorziehe, die Frage anders zu stellen. Vielleicht wird es möglich sein, bestimmtere Antworten zu erzielen, wenn ich frage: welche Beschaffenheiten der tragisschen Verwicklungen tassen, auch wenn dabei auf Erhebung in so um fassen der Weise wie möglich hingezielt wird, das Gefühl des Niederdrückenden als kaum vermeidbar erscheinen?

Wir feten den Kall: Die tragische Verson vertrete eine gute Sache, eine Sache, die in des Dichters wie in unferen Augen einen Fortschritt ber Menschheit zum Guten und Beilvollen bedeutet und daber den Sieg verdient. Und nun nehmen wir weiter an: diese große, gute, beilige Sache dringe nicht durch, sie werde von der Mehrzahl verkannt, von der siegenden Partei niedergetreten, der Ausrottung preisgegeben. Und noch mehr: die siegende Partei bestebe nicht etwa aus Menschen, die sich für eine relativ berechtigte Sache mit weitem und hohem Sinn, mit Bingebung und Begeisterung einseten, sondern aus engen, eigenfüchtigen, brutalen Seelen. Und weiter; ber Dichter halte seine Darftellung nicht fo, daß wir in eine belle Bufunft blicken, wo die jett unterdrückte Sache fiegreich sein werde, sondern er laffe in dem Lefer das Gefühl entstehen, daß elende Mittelmäßigkeit, Robeit, Nichtswürdigkeit, Finfternis immer= bar zur Herrschaft bestimmt seien und es auch in Zukunft höchstens zu vorübergehender, nutloser Auflehnung der Erleuchteten und Edlen gegen die berrschenden Mächte kommen werde. Bo das Tragische in dieser oder ähnlicher Weise ausläuft, dort liegt der Eindruck des Troftlosen, Beklemmenden und Laftenden vor, mogen noch fo viele und noch fo ftarke erhebende Momente - wie etwa Trop, Gleichmut, Ergebung im Untergang — baneben angewandt sein.

In der modernen Literatur gibt es zahlreiche Beispiele dafür. Wersten in Hauptmanns Webern auch die Soldaten zum Dorfe hinausgesagt, so bringt doch Haltung und Verlauf des Dramas den Eindruck hervor,

daß der Aufstand diefer geschundenen, dumpfen, besimmungelofen Bebermaffe vergeblich ift. daß die barten Aussauger vom Schlage des Kabrikanten Dreifiger bald wieder die Oberhand gewinnen und all die Reime edler, aufwärtoftrebender Regungen in der Bruft der Beber verfümmern werden. Diefes Gefühl des fich aussichtslos weiterschleppenden Sammers leat fich uns am Schluffe bes Dramas bleischwer auf die Bruft. Und etwas Abuliches gilt von Hauptmanns Florian Gener. Mag sich auch in die von Klorian Gewer und den aufständischen Bauern vertretene Sache viel Buftheit und Unverstand gemengt haben, so lagen ihr doch bochfliegende Gedanken und berechtigte Bedürfniffe zugrunde. Und nun wird sie in brutalfter Beise niedergetreten und ausgerottet: Die siegen= ben Ritter find nichts als befoffene, blutdurftige Bestien, obne jede Spur von Empfindung für das Aberragende. Beldenhafte in der Geffalt des zu Tode gehetten Gener und für den echten Rern in der gangen Bauernbewegung. Es gibt faum ein Drama, bas entmutigender, beschämender für das menschliche Selbstaefühl endete. Noch sei das meister= hafte Drama Unruhs "Louis Ferdinand Pring von Preugen" hervorgehoben. Der Schluß zeigt uns Berwirrung, Flucht: der Pring ift gefallen, schon sind die Frangosen in nächster Näbe, der Rönig ist ein Jammerbild von Ratlofigkeit, die Königin ruft aus: "Es gibt keine Vreußen mebr."

Kaft man diesen ersten Kall des Tragischen der niederdrückenden Art allgemeiner, so erhält man einen zweiten Kall. Auch abgesehen nämlich von dem Schickfal der auf die Zukunft weisenden Sache und auch dort, wo die tragische Verwicklung sich überhaupt nicht um eine solche Sache bewegt, kann die Darstellung so gehalten fein, daß fie den Grundeindruck hervorbringt: es gehe im Leben sinnlos und wust zu, es laufe alles darunter und darüber, es herrsche allenthalben Gemeinheit, Robeit, Berworfenheit, Dummheit, jämmerliche Mittelmäßigkeit. Geht eine berart trostlos pessimistische Lebensanschauung oder Lebensstimmung durch eine Dichtung, so können im einzelnen noch soviel erhebende Momente bervortreten, und es wird doch der Endeindruck wesentlich durch jenen pessi= mistischen Grundton bestimmt. Es ift dabei nicht erforderlich, daß eine der Personen der Dichtung oder der Dichter selbst diese peffimistische Lebensauffassung ausspreche; es genügt, wenn der Gang der Ereignisse und die Charaftere den Weltlauf als wirr, gemein, grauenhaft, gehalt= los, wertlos erscheinen laffen.

Auch hierfür bietet Hauptmann Beispiele. Sein Drama "Vor Sommen= Bottett, A. d. T. 4. 21.

aufgang" zeigt uns bas leben als einen Schauplatz bäflicher Gemeinbeit und unbeschreiblicher Berkommenbeit, als einen Schauplat, auf dem auch die wenigen edlen, vornehmen Naturen — Loth und Helene infolge der sie umgebenden Vervestung um ihr Glück gebracht werden ober gar marunde geben. Es seblägt und aus dem Drama ein bicker übelriechender Qualm entgegen und legt fich und erstickend auf die Bruft. Abrigens ist in diesem Drama das Niedrige und Berkommene derart betont, daß die Dichtung zum größten Teile — abgesehen von den beiden chen genannten Gestalten - nicht in den Bereich des Tragischen, sonbern bes Sammerlichen und Entfeklichen (und zuweilen noch bazu in ben Bereich biefer Rategorien in bem Sinne bes ftofflich Ekelerregenden. alfo Unfunftlerischen) fällt (val. S. 68 ff.). Mit diefem Borbehalt konnen von Bolgs Romanen La terre. La bête humaine als treffliche Beifpiele gelten. Wenn der an zweiter Stelle genannte Roman mit der wie eine blinde, taube, tolle Beffie führerlos dahinrafenden Lokomotive schlieft, die einen mit betrunkenen Soldaten vollbepackten Bug ins Berderben hineinführt, so ift dieses Schlußbild für die ganze Lebensauffassung, die dem Roman zugrunde liegt, symbolisch. Bon Ibsens Dramen sind bie Gefrenfter und die Wildente zu nennen. In noch ftarkerem Mage gehört Strindberg hierher. Das grauenhaft Barte und Bofe des Lebens fommt wahrhaft erstickend in der Gespenstersonate zum Ausdruck. Freilich darf der Bogen nicht überspannt werden; wenn Schurkerei und Entsettlichkeit derart gehäuft werden, daß die peffimistische Absicht grell zu= tage tritt, bann bringt sich bie Dichtung um ihre Wirkung. Go ift es in vielen Dramen Strindberge: Totentang, Brandstätte, Scheiterhaufen: hier wird ein solcher Rattenkönig von Gemeinheiten, Schuftereien und Laftern zusammengeknäult, daß man sich voll Unglauben und Arger von dem Dichter abwendet. Was er hier zeichnet, das find nicht lebenskräf= tige Menschen, sondern gusammengestückelte Ausgeburten eines vor gugellosem Menschenhaß wild und frank gewordenen Genies. Bu den gablreichen Schriftstellern, Die für Diese Urt des Tragischen Beispiele dars bieten, gehört auch Turgenjeff. Durch seine Dichtungen (man benke etwa an Frühlingswogen, Dunft, Die neue Generation) geht als Grundstimmung, daß der Beltlauf ohne Sinn und Biel sei, daß trübe, wirre Leidenschaften und törichte Schwächen das Leben beherrschen. Mur wird bei ihm die drückende Natur der Tragif durch eine weiche, sentimentale, ben Schmerz genießende Stimmung gemildert. Und ähnlich verhält es sich bei gablreichen anderen ruffischen Dichtern. Auch an den meister=

haften Roman von Ricarda Huch "Erinnerungen von Ludolf Ursleu dem Jüngeren" kann erinnert werden: über den tragischen Geschicken der Personen liegt die Stimmung von der traumhaften Bergänglichkeit der menschlichen Dinge, besonders der Jugend und der Liebe, und von der Unvermeidlichkeit verstrickender moralischer Dunkelheiten. Und der Endeindruck von Raabes Schüdderump läuft doch auch darauf hinaus, daß das Leben ein trübes Birrsal ist, in dem das Edle und innerlich Bornehme nicht durchdringt und gemeine Seelen und jämmerliche Berhältenisse einengend und untergrabend wirken.

Noch zwei Källe, in benen das Tragische der niederdrückenden Art entsteht, drangen sich und bei einer Umschau im Bereiche des Tragischen auf. Bo eine bobe Seele, ein reines Gemut, ein ideales Streben fei es durch ränkevolle Bösewichte, sei es durch verführende Umgebung oder durch sonffige tückische Schicksale ins Gemeine herabgezogen und veraiftet wird, dort entsteht ein Eindruck von gang besonders niederschlagen= der und entmutigender Beschaffenheit. Mögen noch soviel Gegengewichte erhebender Natur angewandt werden, so wird der Endeindruck wohl immer im Sinne des Tragischen der niederdrückenden Art ausfallen. Ich nenne aus Shakelveare bie Berruttung, in die Othello burch bas boshafte Rankesviel Jagos und Timon durch feine Schufte von Freunden gestürzt werden, aus Grabbe die Zertrummerung des Bergogs Theodor von Gothland burch den noch viel ruchloseren Berdog. Kur den in unserer modernen Gesellschaft nicht seltenen Kall, daß eine edle Frau durch ihren geschlechtlich zügellosen, auf ein brutales vermeintliches Recht des eleganten Mannes pochenden Gatten erniedrigt, gertreten, verhärtet wird, enthält bas Drama Ugrells "Gerettet" ein gutes Beifpiel. Sucht man nach einem Kall, wo die Zerrüttung nicht durch bose, verdorbene Menschen, sondern durch die Tücke des Schicksals hervorgebracht wird, fo bietet sich Dido bei Birgil als Beispiel bar, Die, wie Uneas sie verläßt, sich in wilder Qual und Verzweiflung ben Tod gibt. In seinem lesenswerten Roman "Der begrabene Gott" schildert uns hermann Stehr, wie eine weibliche Seele voll Pflichttreue, Tapferkeit, ungewöhn= licher Innerlichkeit durch ihren finfteren, verbrecherischen Mann und gedrückte Verhältniffe um all ihre Jugend und Luft gebracht wird und in Berödungen, Erstarrungen und inneren Krämpfen jammervoll zugrunde geht. Eine starke Tendenz nach dem Niederdrückenden ist auch dort vorhanden, wo der edle, hochstrebende Mensch weniger durch Verführung von auffen, als durch die Dämonen der eigenen Bruft verderbt und erniedrigt wird. Daher kann die Gestalt Fausts in dem Sinne des Tragischen der niederdrückenden Art dargestellt werden. Der Teufel ist, wenigstens bei den großen Dichtern, die einen Faust gedichtet haben, mag er auch als selbständige verführende Person Faust gegenübertreten, doch in Wahrheit nur die Verkörperung der gefährlichen Leidenschaften und sündhaften Gelüste, die Fausts Inneres durchwühlen. Natürlich darf, wenn Faust ein hierher gehöriges Beispiel sein soll, seine Entwicklung nicht so dargestellt werden, daß der tiefste Kern seines Wesens heil bleibt und das Gute in ihm die Kraft des Sieges über das Böse behält. Daher wirkt der Goethische Faust wenigstens in dieser Beziehung nicht niederdrückend. Wohl aber macht die Faustgestalt bei Marlowe, Grabbe und Anderen einen Eindruck, der uns ein Recht gibt, sie hierzher zu ziehen.

Natürlich kann auch beides zusammenwirken: die Verführung und ber bole Trieb bes eigenen Innern. Go ift es meiftens, wo ein Beib ober ein Mann in den Sumpf geschlechtlicher Ausschweifungen berabfinkt und der beffere Teil des Wefens verderbt wird. Ein hervorragen= des Beispiel bietet die Schilderung, die Alfred de Muffet in seinem Berke .. La confession d'un enfant du siècle" von seiner eigenen fittlichen Zerrüttung gibt. Wir lernen in ihm einen geiftvollen, bochgestimmten Romantiker kennen, der sich in brutalen, gewürzten, verrückten Wolluften mit unseliger Berriffenheit berumwirft. Freilich find die meisten berartigen Källe, die und Dramen und Romane schildern, nicht eigentlich tragischer Natur. Es fehlt diesen Männern und Frauen meift an Große. Es handelt sich vielleicht um eine interessante, nicht gang gewöhnliche Natur; aber die Erhebung über das Gewöhnliche ift nicht bedeutend genug, um den vollen Eindruck des Tragischen bervorzubringen. Dies gilt von Flauberts Madame Bovarn, Ihre sittliche Ent= artung, ihr Berfinken in Rot, der Jammer und die Trivialität bei und nach ihrem Untergang sind so glaublich geschildert, daß, fände nicht die angeführte Ginschränkung ftatt, ein bervorragendes Beispiel bes Tragischen der niederdrückenden Art vorliegen würde.

Der zweite Typus, den ich im Auge habe, tritt dort ein, wo ein Bösewicht mit teuflischer Lust edle Menschen in tragischen Untergang stößt und straflos sich seines Triumphes freut. Soll das tragische Unsglück, das ein Teufel in Menschengestalt angestiftet hat, uns mit einem Gefühl erfüllen, in dem die Erhebung einen maßgebenden Bestandteil bildet, so müssen wir den Bösewicht sich in Reue und Zerrüttung qualen

oder dem Arm der weltlichen Gerechtigkeit anbeimfallen oder doch um Die erhafften Früchte feines Sieges betrogen werden feben. Steht ber Bolewicht befriedigt neben den Greueln, die er geschaffen, so ift in bem Eindruck, den wir hiervon empfangen, das Gefühl der fittlichen Mikordnung, aufschreiende Emporung, ohnmächtiges Bergeltungsbedürf= nis berart überwiegend, daß das Tragische der ausgesprochen niederbrückenden Art entsteht. Gerftenberge Ugolino kann als Beispiel bienen. Trägt ichon die burch alle fünf Alte hindurchgehende Entseklichkeit der Sungertodesstrafe mefentlich dazu bei, dem Drama den Charafter des Tragischen ber vellimiftischen Urt zu geben, fo erhalt bas Stuck biefen Charafter noch mehr burch den Umstand, daß der Bosewicht Ruggieri voll Genugtung darüber, daß ihm sein Racheplan gelungen ift, weiter= lebt. Ich erinnere ferner an Balgace Ergählung aus ber napoleonischen Beit .. Une affaire ténébreuse". Hier wird durch einen überlegen lifti= gen Polizeispion der selbstlos treue Guteverwalter Michu in den Berdacht gebracht, einen Senator des Raiserreichs entführt und eingesperrt zu haben. Diefer Schurfenstreich ift so geschickt angelegt, daß es auch den bervorragendsten Advokaten nicht gelingt, die Geschworenen von der Unschuld Michus zu überzeugen. Und so kommt es zu einem unerhörten Juftigmorde, Insbesondere bietet Bola bierfür Belege bar. In Bentre de Paris bat sich alles acgen den guten, verrannt idealistischen Florent verschworen. Siegreich ist zum Schlusse die schurkische Rechtschaffenheit ber Burfthändlerin Lifa, die unfägliche Gemeinheit der Ballenweiber. der Pfuhl von niedrigen Instinkten und Trieben, der in und um den Sallen brodelt. Noch ftarker ift biefer Eindruck am Schluffe von La terre, wo der Erzschurke Buteau triumphiert.

Selbstverständlich gibt es eine Menge Gestalten der niederdrückenden Art, die sich unter die aufgezählten Fälle nicht einreihen lassen. Ich führe die Gestalt Robespierres in dem Spos delle Grazies an. Wohl ist Robespierre als ein nicht nur sich treu, sondern auch subjektiv rein bleisbender Glaubensheld, als ein durch die Idee geweihter Kämpfer mit Nachdruck, fast mit Andacht dargestellt; auch bringt die Dichterin ihren Glauben an künftig kommende erfolgreichere Befreier der Menschheit zum Ausdruck. Wenn trozdem der Untergang Robespierres auf das Gemüt beklemmend, lähmend wirkt, so kommt dies daher, weil, je mehr es dem Ende zugeht, die Dichterin um so deutlicher hervortreten läßt, daß er die Befreiung und Beglückung der Menschen auf einem versfehlten Weg unternommen habe. Wir brechen in die Klage aus: soviel

Rraft, Folgerichtigkeit, Unerschrockenheit, Glaubenemut. Gefinnungsreinbeit, soviel Tumult, Anast, Berwüstung und Blut - alles ist vergeblich gewesen! Bier bringt also vor allem das ungeheure Reblareifen eines der hervorragendsten Befreier der Menschheit den Eindruck des endaültig Niederdrückenden bervor. Ein völlig anderer Kall liegt dort vor, wenn fich ein ebler Menich, ber treu mit allen Burgeln feines Befens am auten Alten bangt, in die neuen Anschauungen und Sitten nicht zu finden vermag und nicht nur darunter leidet, sondern fich an diesem Zwiespalt aufreibt und quarunde gebt. Willibald Aleris bat in dem Roman "Der Roland von Berlin" in bem Burgermeifter Johannes Rathenow eine hierher gehörige Gestalt gezeichnet. Für die Gegenwart ist dieser Enpus der Tragif besonders charafteristisch: der Umfturg des Grundgefüges ber Gesellschaft, der grundlegenden Unschauungen und Bertungen bildet für viele ein Berbangnis: fie find dem Umfturg innerlich nicht gewachsen, sie fühlen sich entwurzelt, sie verdumpfen, verfümmern, wühlen sich trofflos in sich binein, kurz enden in innerer Gelbitzeritörung.

Noch möchte ich bier auf einen Ginwand antworten, der von peffi= mistischer Seite aus dem Tragischen ber befreienden Urt gemacht werden könnte. Ein Veffimift könnte fagen: bas Tragische ber niederdrückenden Urt spreche eine bestimmte Beltanschauung mit voller Entschiedenheit aus, mahrend bas ber befreienden Urt und in ber Schwebe laffe; biefer mattere Inpus stelle die Welt einerseits zwar nach ihrer furchtbaren Seite bin bar, gebe uns aber anderseits boch zugleich einen hoffnungs= vollen Ausblick auf die Macht des Großen und Guten; er rucke die Welt unter zwei entgegengesette Beleuchtungen, ohne sie doch in Einheit miteinander zu bringen; bas Tragische der niederdrückenden Art fei dem= nach einheitlicher nach Lebensanschauung und Grundstimmung und stehe barum böher. Hierauf ift zu erwidern, daß der Dichter überhaupt nicht die Berpflichtung bat, feinen Schöpfungen eine bestimmte einheitliche Philosophie zugrunde zu legen, eine abschließende Lösung des jeweiligen philosophischen Problems in ihnen jum Ausbruck zu bringen. Go ift es benn auch nicht Sache des Dichters, sondern des Philosophen, zu verfuchen, ob er die pessimistischen und die optimistischen Aberlegungen, zu benen Bau und Lauf ber Welt gegründeten Anlag gibt, in endgültige Abereinstimmung zu setzen vermöge. Bom Dichter barf nicht verlangt werden, daß er uns in seiner Art, das Tragische darzustellen, die bis zu Ende durchgeführte Lösung ber Frage vom Peffimismus und Optimis-

mus gebe. Es ift genug, wenn der tragische Dichter barauf himweisen fann, bag ber Beltlauf auf ernfte, nachdenkliche, tiefe Gemuter oft ben Eindruck bervorbringe, den er mit feiner Dichtung erzeugen will. Und hierauf kann sich der Dichter des Tragischen der befreienden Art in vollem Mage berufen. Wie oft bringen nicht die Berwicklungen des Beltlaufs den sinnenden Menschen in die Lage, einerseits über das Kurchtbare, das der vorliegende Kall enthält, zu erschrecken und anderseits an ihm doch auch Anhaltspunkte für starkes Glauben und ideales Boffen zu finden! Wir sind, indem wir die menschlichen Schicksale auf uns wirken laffen, nicht immer ftrenge, instematische Denker. Dies kommt vielmehr nur ausnahmsweise vor. In den bei weitem meiften Källen nehmen wir die Eindrücke des Lebens nicht als einheitlich verknüpfende, zu Ende benkende Philosophen, sondern als fühlende und sinnende Menschen auf. Und als folche bleiben wir gar oft in schwebenden, geteilten Gemutslagen, in einer Doppelheit der Stimmung und Betrachtung, ohne eine wurzelhafte philosophische Ausgleichung und Bereinigung beider Seiten zustande zu bringen. Much empfindet die menschliche Natur eine solche Doppelseitigkeit keineswegs notwendig als etwas Beunruhigendes und Widriges. Es kommt nur darauf an, daß die schwebende, geteilte Gemütslage doch zugleich in gewissem Grade Zusammen= ftimmung und Gleichgewicht aufweise. Dies aber kann stattfinden, auch ohne daß es bis zu logischer Ausgleichung und begründeter philosophischer Synthese kommt. So ist es auch in bem vorliegenden Kall. Werben wir durch ein Ereignis teils mit schneidendem Weh erfüllt und an das Barte. Robe. Berföhmingslose im Menschenleben gemahnt, teils aber doch auch zu freiem Aufatmen und Emporblicken gebracht, so fühlen wir diese zweite Seite des Eindrucks in der Regel als ein wohltuendes, beruhigendes Gegengewicht. Das Kehlen einer philosophischen Zusammenfassung zu wohlbegründeter Einheit wird noch nicht notwendig als störenber Mangel empfunden. Go ift also bem Tragischen ber befreienden Art keineswegs daraus ein Vorwurf zu machen, daß es die Doppelfeitigkeit des äfthetischen Eindrucks nicht in einer einheitlichen, den Peffimismus mit bem Optimismus gedankenmäßig verknüpfenden Weltanschauung zusammenfaßt.

Wichtiger indessen ist es, das Tragische der niederdrücken den den Art gegen Unterschätzung und Verkennung aufrechtzuerhalten. Wie ich schon mehrere Male (S. 94 ff., 233, 237) bemerkte, legen die meisten Ufthetiker die Theorie des Tragischen auf den befreienden Typus hin

an. 1 Und auch in dem genießenden Dublifum verlangt der bei weitem größere Teil von der Tragodie, daß fie uns bei aller Furchtbarkeit doch qualcich gehoben aus dem Theater treten laffe. Ein kleinerer Teil der Afthetiker hat ja nun freilich für den niederdrückenden Invus des Tragischen Berffändnis: und dies gilt auch von einem Teil des Publikums, besonders des grofiftädtischen. Allein wo Berftandnis und Bedürfnis nach diefer Seite bin vorhanden ift, findet wiederum in der Regel Ge= ringschätzung und Berkennung bes erhebenden Inpus ftatt. Besonders gilt dies von ienem verbildeten. überreixten Geschmack, der fich nur dann befriedigt fühlt, wenn bie Nerven von unerhört neuen. überraichend gemürzten Empfindungsschauern durchriefelt werden. Das Publikum, das fich von Strindberas Dramen (feine hellen und glaubensvollen Schopfungen werden, mindestens auf deutschen Buhnen, bezeichnenderweise nur felten aufgeführt) mit Borliebe binreifen läft, wird feinem gröften Teile nach über Schiller mitleidig-lächelnd zur Tagesordnung übergeben. Bene weite Auffassung dagegen, die beide Enven als wertvolle und unentbehrliche Gestaltungen des Tragischen anerkennt und für die Vorzüge eines jeden Inpus Berständnis bat, ist äußerst selten zu finden. Und boch vermag nur eine folche Beitherzigkeit der Kulle der tragischen Dichtungen gerecht zu werden. Insbesondere wird die Theorie des Tragischen sich der neuesten Literatur gegenüber nur dann nicht durch blindes, altmodisches Absprechen, durch Ratlosigkeit und Gewalttätigkeit bloß= stellen, wenn sie auch dem Tragischen der niederdrückenden Art fein Recht widerfahren läßt.

<sup>1</sup> Auch Werber, der über ben pessimistischen hintergrund der hamlettragödie trefsliche Worte sagt, ist doch der Uberzeugung, daß es keine höhere Vernunft als die der wahrhaften Tragit gebe, und daß alle Tragödie Verfündigung der Gerechtigkeit sei (Vorlesungen über Shakespeares hamlet, S. 112, 181, 225). — Paul hepse verslangt für den Schluß des Dramas "die sogenannte poetische Gerechtigkeit": diese entlasse den Juschauer mit der beruhigten Empfindung, die jedes echte Kunstwerk hervorrusen will (Goethes Dramen in ihrem Verhältnis zur heutigen Bühne. In der Deutschen Rundschau, Bb. 80 [1894], S. 16).

# Dreizehnter Abschnitt Pfnchologie des Tragifchen

#### 1. Die gegenständlichen Gefühle des Tragischen

Tragischen bewegte, so gilt es doch jest, dieser Seite die Aufsmerksamkeit im Zusammenhange zuzuwenden. Einmal blieben verschiesdene Gefühle, die für das Tragische charakteristisch sind, unzergliederte Gebilde; beispielsweise wenn von schmerzlicher Teilnahme die Nede war. Sodann erwies es sich im Laufe der Untersuchung vielfach als zwecksmäßiger, das Tragische von seiner gegenständlichen Seite aufzusassen, als es in unmittelbar psychologischen Ausdrücken zu bezeichnen. So wenn die Größe der tragischen Persönlichkeit als ein Grundzug hingestellt wurde. Endlich ließ das Eingehen in die Arten und Unterarten und in die Külle der Beispiele das Psychologische nicht überall genügend hervortreten. So mögen denn die folgenden Darlegungen den Gefühlstypus des Tragischen, wie er sich uns dis jest gezeigt hat, teils ergänzen, teils klären, teils zusammenfassen.

Soll in den Gefühlstypus des Tragischen Ordnung kommen, so muß an zwei Unterschiede in den äfthetischen Gefühlen von allgemeiner Bedeutung erinnert werden. Die allgemeine Afthetik hat zu zeigen, daß dem afthetisch wirkenden Gegenstande Gefühle doppelter Art entsprechen: gegenständliche und verfonliche Gefühle. Die perfonlichen Gefühle wiederum find teils teilnehmender, teils guftand= l i ch er Art. Ein Beisviel wird diese Unterschiede verdeutlichen. Wenn ich Othello sebe, wie er von Liebesverlangen glüht, dann im Liebesglück schwelgt, dann von Eifersucht geveinigt wird, endlich seinen Wahn durchschaut und in Neue und Verzweiflung stirbt, so ist darin eine Reihen= folge von Gefühlen gegeben, die ich fämtlich aus meinem eigenen Ich herausholen muß, wenn mir Othello als von ihnen erfüllt erscheinen foll. Liebesverlangen, Liebesglück, Gifersucht sind Gefühle, die in meinem Bewußtsein irgendwie vorkommen muffen, wenn mir Othello mehr als eine bedeutungsleere Maske fein foll. Und zwar find diefe Gefühle, indem sie in meinem Bewußtsein entstehen, von der selbstverständlichen Gewigheit begleitet, daß fie nicht mir, fondern dem Gegenftande jugebören. Beim Saben biefer Gefühle überfpringe ich fogufagen ibre Zugebörigkeit zu meinem Bewuftsein, ich fühle sie in den Gegenstand ein und habe sie so als eingefühlte, der gegenüberstehenden Person oder Sache einverleibte Gefühle. Dies sind die gegenständlichen Gestühle. Wenn ich dagegen für Othello Bewunderung empfinde, dann für ihn fürchte, Mitleid mit ihm, Grauen vor ihm fühle, so sind dies perssönliche Gefühle, und zwar solche teilnehmender Art. Man sieht sofort: die Gefühle der Teilnahme sind entweder bejahend oder verneinend. Wir wenden uns der Person zu oder von ihr ab. Und endlich wenn ich durch dieses Drama niedergedrückt, in Beklemmung versetzt, aufgeregt, durchewühlt werde, so sind dies Zustände meines unmittelbaren Selbstgefühls. Ich rede in dieser Hinsicht von persönlichen Gefühlen der zuständelichen Art.

Uber die gegenständlich-tragischen Gefühle kann ich mich furz fassen. Denn sie sind nichts anderes als der dargelegte Gehalt des Tragischen ins Psychologische übersett. Da ist also zunächst an das tragische Leid zu benken. Dieses Leid wird in Wahrheit aus der eigenen Seele in die tragische Verson hinaus= und hineinverlegt, mit ihr "verschmolzen", so daß es uns, unter völligem Burucktreten seines Ursprunges aus unserem eigenen Bewußtsein, als die tragischen Personen selbst erfüllend erscheint. Und es ist weiter an alles das zu denken, was die menschliche Große ausmacht. Auch die menschliche Größe der Gestalten wird und nicht etwa durch den Dichter von außen ber gegeben; fondern wiederum find wir felbst es erft, die das im eigenen Bewußtsein als groß Gefühlte in die vom Dichter gezeichneten Personen "einfühlen". Ebenso haben wir an all die Zuge und Vorgange zu benken, die ich als erbebende Momente bezeichnet habe. Nicht die Erhebung als solche natürlich gehört zu den gegenständlichen Gefühlen; fie fällt, wie die Riederdrückung, in den Um= kreis der zuständlichen Gefühle. Wohl aber ist das Was, wodurch die Erhebungsgefühle erregt werden, durch Einfühlung, alfo durch gegen= ständliche Gefühle allererst zustande gekommen. Trop, Gleichmut, Er= gebung, Loslöfung vom Leben, moralische Läuterung entstehen uns an den tragischen Personen geradeso wie ihre Leiden erst durch Einfühlung. Die Aufzählung der erhebenden Momente ift daher, soweit ihr Bas in Frage kommt, zugleich eine Aufzählung gegenständlicher Gefühle.

Wird eine äfthetische Gestaltung nach ihren gegenständlichen Gefühlen charakterisiert, so kann für den Leser leicht der Unschein entstehen, als ob die Charakterisierung nicht genügend psychologisch sei. Denn man stößt dabei auf keine eigenartige seelische Funktion, auf keine auszeich=

<sup>1</sup> Bgl. mein Syftem ber Afthetit, Bb. 1, S. 157 ff.

nende Bewußtseinsäußerung. Das Eigenartige liegt hier vielmehr darin, daß der dem Tragischen zugehörige Gefühls in halt einen eigenartigen menschlich en Wert darstellt. Das Tragische entbehrt also auch nach dieser Seite keineswegs des psychologisch Charakteristischen, aber dieses besteht nicht in einer besonderen Bewußtseinsfunktion, sondern in einem eigenartigen menschlichswertvollen Gefühlsinhalt.

### 2. Die zuständlich : perfönlichen Gefühle bes Tragischen

Wesentlich anders stellt sich die Sache dar, wenn man auf die perssönlichen Gefühle achtet. Und zwar seien zunächst die zuständlich-persönlichen Gefühle ins Auge gefaßt. In dieser Hinscht kennzeichnet sich das Tragische durch besondere Arten der Bewußtseinsäußerungen.

Wie also, so fragen wir, wird durch das Tragische unser Selbst= gefühl erregt? Worin bestehen die Veränderungen, die durch das Trazgische in der Art, wie wir uns fühlen, vor sich gehen? Hiermit treten wir in den Mittelpunkt der Psychologie des Tragischen ein.

Ich will dabei aber zunächst nur auf solche Gefühle achten, die durch das Tragische als Tragisches geweckt werden. Ich sehe also von allen solchen Gefühlen ab, die dem Eindruck des Tragischen mit dem gesamten ästhetischen Berhalten oder mit irgendeinem anderen Typus des ästhetischen Berhaltens gemeinsam sind. Nur die Gefühle also, die in ausschließend unterscheidender Weise dem Tragischen zuskommen, finden im Folgenden Berücksichtigung.

Dem Leiben und Untergehen eines großen Menschen entspricht, wenn wir zunächst von allem, was erhebendes Moment ist, absehen, eine Haltung des Gemütes, die das Gegenteil von allem Emporgerichteten und Aufstrebenden ist. Es legt sich uns ein Druck auf die Seele, und wir müssen ihm nachgeben. Wir werden niedergezogen. Dieses Gefühl der Her ab drück ung, dieses Gerütteltwerden an dem, was in uns fest, zuwersichtlich, glaubensstark ist, kommt allem Tragischen zu. Es ist zu bedenken, daß der tragische Leidensweg gewöhnlich eine reiche Folge von immer stärkeren Zerrüttungen umfaßt, und daß sich somit auch die Gestühle der Niederdrückung im Laufe der tragischen Entwicklung häusen und steigern.

Natürlich weisen die Niederdrückungsgefühle manche Unterschiede auf. Wird das niederdrückende Gefühl so stark, daß wir unser ganzes Daseinsgefühl geheinmt spüren, so dürfen wir von Beklemmung

reben. In biefem gesteigerten Kalle fehlt uns überhaupt bie Kähiakeit. frei aufzugtmen, uns unbefangen bem Lebensftrom bingugeben. Unfer ganges Lebensgefühl ift geprefit, dumpf eingeengt. Tritt Jammer und Berderben mit jäher PlöBlichkeit, mit niederschmetternder Bucht ein. bann fühlen wir und in ber Berabbrückung augleich erfchreckt. Eine andere Karbung wieder ift die Angftigung. Gie gehört dort zu dem Charafter ber niederdrückenden Gefühle, wo durch die Darftellung von Jammer und Untergang das Leben als so gefahrvoll erscheint, dan unfer Lebensaefühl feine Sicherheit zu verlieren, und Rat= und Silflofiakeit ju überkommen brobt. In gewissen Källen tragen bie niederdrückenden Gefühle ben Charafter bes Qualenden. Co verhalt es fich befonders bann, wenn wir durch die Darftellung einer Rette von Leiden den Einbruck empfangen: nun fei es genug, nun fei bie Grenze bes Erträglichen für den Belben und und erreicht, und wenn tropbem die Steigerung des Leides unerbittlich weitergeht. Mit dem Beklemmenden, Erschrecken= ben, Angftigenden, Qualenden find feineswege nebengeordnete Arten ber niederdrückenden Gefühle bezeichnet, sondern nur einige besondere charafteristische Inven berausgehoben, die sich mannigfach miteinander verbinden fonnen.

Nun aber erfahren die tragischen Niederdrückungsgefühle ein eigentümliches Schärfer- und Berberwerden durch das ausführlich erörterte Rontraftaefühl (S. 63 ff.). Diefes Gefühl gebort nun allerdings streng genommen zu den Teilnehmungsgefühlen; doch sei es sogleich an Diefer Stelle unferes psychologischen Busammenhanges eingefügt, ba bie Niederdrückungsgefühle von ihm aus ihre besonders charakteristische Gestaltung erhalten. Die eigentümliche Teilnehmung, die wir im Kontrast= gefühl an bem Schickfal bes großen Menschen empfinden, ift gur Genüge gekennzeichnet worden. Wir fühlen: gerade der große Mensch sollte zu Gelingen und Seil, zu ungehemmt fegensvollem Ausleben gelangen; diese sich an die menschliche Größe knüpfende Erwartung wird durch das hereinbrechende Berderben zu Schanden; wir empfinden in dem Jammer und Untergang bes großen Menschen eine beunruhigende Beimischung von Widersinn. Auf diese Weise kennzeichnen sich die tragischen Niederdrückungsgefühle durch einen gewissen inneren Bufam = men prall, durch eine Art Burückweifung: bas Gefühl eines Sollens ftößt zusammen mit dem Gefühl einer Tatfachlichkeit. Der große Mensch follte zu Glück und Beil kommen; er sturzt tatfachlich ins Verderben. Die Niederdrückung der einfachen Traurigkeit verläuft

gleichsam glatter, ungebrochener. Es fehlt das Aufeinanderstoßen jenes Kontrastes und so die damit verknüpfte eigentümliche Herbheit des Tragischen.

Was weist nun, gegenüber dieser Häufung von Unlust, der zuständlich-subjektive Eindruck des Tragischen an Lust auf? Mit dieser Frage stoßen wir auf die Erhebungsgefühle vor, nur sehr verschieden dem Tragischen kommen Erhebungsgefühle vor, nur sehr verschieden dem Grade, der Art und der Zahl nach. Bald sind sie mit solcher Wirkung vorhanden, daß sie sich in einer für den Gesamteindruck des Tragischen mit-ausschlaggebenden Weise mit den Niederdrückungsgefühlen verbinden. Bald sind sie nicht imstande, den tragischen Gesamteindruck fühlbar mitzubestimmen.

In den Erhebungsgefühlen findet eine Aufrichtung des Selbstsgefühles statt. Wir fühlen uns gekräftigt, befestigt; wir richten uns an dem Helden empor; zuversichtliche, vertrauende Gefühle entstehen in uns. Das Niederdrückungsgefühl droht unserem Selbst sein festes Gezrüft zu nehmen, es in sich zusammensinken zu lassen. Zetzt dagegen ershält unser Selbst einen starken Trieb nach aufwärts.

Das Charakteristische im Tragischen besteht nun darin, daß beide Richtungen des Selbstgefühls, das Zusammensinken und das Sichemporpheben, zugleich stattfinden, durch dieselbe Gestalt, dieselbe Entwicklung, dasselbe Ereignis hervorgerusen werden. Genau dieselbe Stelle einer Dichtung gibt unserem Selbstgefühl die beiden entgegengesetzten Haltungsweisen, wenn auch bald mehr die eine, bald mehr die andere hervortritt.

Mit dem Zusammensein von Niederdrückung und Erhebung ist es streng zu nehmen. Es wäre eine unrichtige Wiedergabe des Erlebten, wenn bloß ein Wechsel von Niederdrückung und Erhebung zugegeben würde. Unsere Innenersahrung zeigt uns im Genießen des Tragischen keineswegs ein Auseinanderfallen unseres Bewußtseins in niederdrückende und erhebende Gefühle, so daß wir etwa nur in nachträglicher Überschan beide Gefühle reproduktiv zusammendrächten. Vielmehr fühlen wir uns im tragischen Innenerseben, in dem wir niedergedrückt sind, zugleich erhoben, und umgekehrt. Es liegt in strengem Zugleichsein eine Doppelsseitigkeit in der Bewegung unseres Selbstgefühles vor. Dasselbe eine Gefühlserlebnis umspannt beides: Niederdrückung und Erhebung, Unsluft und Lust.

Diese Einheit ist noch schärfer ins Auge zu fassen. Es liegt nahe, das Zugleichsein von Niederdrückung und Erhebung als ein Misch =

a e f ü b l aufzufassen. Und es wird gegen ben Ausbruck nichts einzuwenden sein, wenn man die Vorstellung eines Gemenges, und werde Diefes als noch fo innig gedacht, ganglich fernhält. Betrachte ich schlicht und treu, was ich in jenem Zugleichsein erlebe, so finde ich zweierlei darin vor: einmal die beiden oft genannten Gefühle, ein jedes in seiner eigentümlichen Qualität fich von dem anderen abbebend, und dann die ebenso einheitliche, in sich unzerleabare Gesamt= ober Komplerqualität des auf ienen beiden gesonderten Qualitäten sich aufbauenden Gefaint= acfühle. Es verhält sich hiermit genau so wie mit dem Boren eines Dreiflanges. Neben ben einzelnen Tönen und ihren Qualitäten erleben wir zugleich die Qualität des Dreiklanges als solche, und diese Komplerqualität gibt sich und als ein ebenso unzerlegbar Einfaches zu spüren wie die Onalität der gesonderten Tone. Bald lenken wir unsere Aufmerksamkeit mehr auf die Sondertone, bald mehr auf das Gesamt= craebnis. So auch im Erleben bes Tragischen: wir geben uns bald mehr den Komponenten des Gesamterlebnisses bin, bald mehr der Gefühlseinheit, in welche die beiden Komponenten zusammengeben. So ift also von der Gefühlsqualität des Gesamterlebnisses jeder Gedanke an so etwas wie eine chemische Mischung ganglich fernzuhalten.1 Wie jede Qualität, ift auch die Gefühlsqualität des Gesamterlebniffes ein in eine bestimmte "Solchheit" Busammengebendes.

Als passender Name für die einheitliche Qualität des Gesamterlebnisses bietet sich der Ausdruck "Erschütterung" dar. Wir fühlen jene einheitliche Qualität als eine gewisse gegenfähliche Bewegung unseres Innern, als ein Incinander von Auf und Nieder. Und dies drückt sich sprachzefühlsmäßig in dem Wort "Erschütterung" aus. Doch hat die Erschütterung auch einen engeren Sinn. Besonders gegen den Schluß einer tragischen Darstellung hin entwickeln sich die niederdrückenden und erhebenden Gefühle in reichlichem Maße und sich drängender Folge. Durch den letzten Akt einer Tragödie pflegt das Gemüt ohne Pause bald durch überwiegend niederdrückende, bald durch mächtig hervordrängende erhebende Gefühle in heftige Bewegung versetz zu werden. Dieser rasche Wechsel im Überwiegen der niederdrückenden und erhebenden Gefühle, wie er besonders gegen den Schluß der Tragödie auftritt, darf im

<sup>1</sup> Müller-Freienfels beispielsweise findet das Wesen der "Mischgefühle" (und er rechnet auch das Tragische dazu) darin, daß "die Gefühle in jedem Falle sich mischen und sich zu einem einheitlichen Gefühle tombinieren" (Pspchologie der Kunst, Bb. 1, S. 140).

engeren Sinne als Erschütterung bezeichnet werden. Das Selbst= gefühl droht in sich zusammenzusinken, richtet sich dann aber tapfer empor, um bald wieder einen Sturz in die Tiefe zu erleben, und so fort.

#### 3. Die Teilnehmungsgefühle bes Tragischen

Die teilnehmenden Gefühle sind von allen tragischen Gefühlen am meisten erörtert worden; ja sehr oft hat man überhaupt nur an sie gedacht, wenn von tragischen Gefühlen die Rede war. Denn Furcht und Mitleid — dieser Tummelplatz für die älteren Betrachtungen über das Tragische — gehören hierher.

Sollen die teilnehmenden Gefühle, wie sie durch tragische Vorgänge entstehen, umfassend betrachtet werden, so muß man sich vergegenwärztigen, daß sie in doppelter Weise erregt werden: einmal im Hindlick auf die bestimmte tragische Gestalt und ihr Leiden, sodann aber zugleich hinsichtlich des menschlichen Lebens, der Menschheit, der Welt. Denn in dem tragischen Einzelfall stellt sich uns doch — wie sich uns erwiesen hat — mehr oder weniger ein menschheitliches Geschehen dar. Und se nachdem sich uns im Tragischen das menschheitliche Geschehen darstellt, fühlen wir uns zu Leben, Menschheit, Welt in verschiedene Arten der Teilnahme versetzt. Wie ich schon bemerkte (S. 252), gehört auch das zur Genüge erörterte tragische Kontrastgefühl zu den Teilnehmungsgefühlen. Doch sehe ich hier von ihm ab.

Ich fasse zunächst die Gefühle der Teilnahme für die bestimmte trasische Person und ihr Einzelschicksal ins Auge. Da heben sich begreifslicherweise besonders die Teilnehmungsgefühle hervor, die sich auf die leidende und untergehende Einzelperson beziehen.

Diese äußern sich in doppelter Form: je nachdem sie sich auf ihr gegenwärtiges oder ihr zukünftiges Leid beziehen. In jenem Falle haben wir es mit Mitleid, in diesem mit Furcht zu tun.

Genauer ist es, in dem ersten Falle von Mit=Leiden zu sprechen und das Mitleid als einen besonders häufigen Unterfall zu betrachten. Das Mit-Leiden kann nämlich etwas Starkes, Tapferes an sich haben. Ich nehme an: der leidende Mensch steht in seinen Schmerzen und Kämpfen unerschüttert da; die Schmerzen dienen nur dazu, um seine Tapferkeit, sein Heldentum um so glänzender zu entfalten. Hier empfinden wir ein Mit-Leiden der Kraft und nicht weiches Hinschmelzen. Es wäre gekünstelt, dieses mit dem Gefühl der Stärke verbundene Mitzleiden in das Mitleid einbeziehen zu wollen. Dem Prometheus des Afchy-

los oder Byrons Lucifer gegenüber trägt das Mit-Leiden der Hauptsache nach nicht das weiche, gelöste, hingebungsvolle Gepräge des Mitleids.

In anderen Källen dagegen erweckt die tragische Verson in und Mitleib im eigentlichen Sinne bes Wortes. Es ift überall bort ber Kall, wo die tragische Verson in uns vorwiegend die Empfindung erregt, wie febr fie überhaupt oder in diefer Lage dem Schmerze offen ftebe, wie leicht und tief er in ihr Eingang finde, welche Qualen und Berrüttungen er anrichte: furz wo uns das Gefühl von der Schmerzempfindlichkeit ber vom Unbeil getroffenen Verson überwältigt. In solchen Källen nimmt das Mit-Leiden jenen weichen, binschmelzenden, Tranen nahelegenden Charafter an, der das Mitleid kennzeichnet. Aristoteles findet besonders folche Stoffe Mitleid erregend, wo der Bruder ben Bruder, ber Sohn den Bater, Die Mutter ben Gohn, der Gohn die Mutter totet.1 In der Tat find gerade folche Untaten geeignet, im Buschauer das Gefühl von bem Preisaggebenfein ber babei beteiligten Verfonen an ben Schmerg in lebhaftester Beise zu erzeugen. Und auch in einer anderen, allgemeineren Bemerkung des Aristoteles ift etwas Bahres. Er fagt, daß wir dem unverdient Leidenden Mitleid spenden.2 Jedenfalls ist das unverschuldete Leiden ein gunftiger Fall fur Erweckung des Mitleide, da dem unverdient Leidenden gegenüber feine Gefühle entstehen, die dem Mitleid ent= gegenzuwirken vermöchten. Das Mitleid hat etwas Sichlösendes, Beichfliegendes, Aberquellendes, Bergöffnendes, bang Umschliegendes, was jenem tapferen Mit-Leiden fremd ift. Geben wir den gewaltigen Lear, an bem jeder Boll ein Konig war, gerbrochen, von Qualen überwältigt, bem Sammer bes Wahnsinns verfallen, so werden wir von Mitleid durchweicht und durchschüttelt. Ein anderes Beispiel für tiefe, fast leidenschaftliche Mitleidserregung bietet Goethes Gretchen in der Kerkerszene. Bagners Balkure hat zwei Szenen, die uns im bochften Grade zu Mitleid stimmen: erftlich bie Szene, wo Siegmund von Brunnhilbe fein Todeslos verkundet erhält, und dann jene, wo Brunnhilde wegen ihres berrlich eigenmächtigen Berfahrens von Botan ihre Strafe empfängt.

Noch eine besondere Färbung des Mitleids möchte ich hervorheben. Es kommt vor, daß das Leiden der tragischen Person so fürchterliche, jammervolle, ekelerregende Formen annimmt, daß wir uns von dem Leiden bei allem Mitgefühl doch zugleich grausend abwenden. In diesem Falle ist mit der weichen Hinvendung unseres Gefühls zu dem Leiden=

<sup>1</sup> Aristoteles, Poetik, Rap. 14.

<sup>2</sup> Aristoteles, Poetik, Rap. 13.

den zugleich eine gewisse Abwendung verknüpft. Wir möchten unser Ansgesicht verhüllen, wir möchten fliehen vor solchem übermaß des Leidens, vor solch häßlichen Zerstörungen des Menschlichen durch das Leiden. Medea und Jason am Schlusse der Tragödie Grillparzers, Tristan im dritten Akt bei Wagner, aber ebenso der Fuhrmann Henschel und Rose Bernd in der Tiefe ihres Jammers und Odysseus im ersten Akte bei Hauptmann können als Beispiele gelten. Oder man mag an die unserhörten, martervollen Selbstzerstörungen denken, denen wir in manschen Gestalten bei Oostojewskij, Strindberg, Fris von Unruh begegnen.

Gehört das Leid der tragischen Person nicht der Gegenwart an, sondern erst der Zukunft, so tritt an Stelle des Mit-Leidens das Boraus = Leiden, die Furcht. Wir ahnen oder wissen, daß der tragischen Person schweres Leid oder gar Berderben bevorsteht, wir sehen die furchtbare, verschlingende Macht immer näher rücken, wir fürchten für den Helden. Es handelt sich hier also nicht um Furcht vor dem Helden, sondern um Furcht für ihn. Dramen wie König Odipus oder die Braut von Messina steigern dieses Gefühl bis zum äußersten. Der Liebesbund zwischen Lohengrin und Else bei Wagner ist an die Bedinzung geknüpft, daß sie unbedingten Glauben an ihren Geliebten habe und darum ihn nicht nach Namen, Stellung, Herkunft frage. Zugleich aber wird die Versuchung und Gefahr für Else, die verhängnissschwere Frage zu tun, immer größer und größer. So schauen wir mit steigendem Bangen die Zertrümmerung des überschwenglichen Glückes Beider voraus.

Zwei Fälle heben sich hier besonders hervor. Das eine Mal weiß die tragische Person nichts von der Gefahr, in der sie sich befindet; ahnungslos, im Gefühl der Sicherheit, im Wahne des Gelingens schreitet sie weiter. Der Zuschauer dagegen ist eingeweiht in das ihr drohende Leid und Verderben. Hierbei gibt es wieder zwei Möglichkeiten. Die Gegenmacht geht geheim vor, unterwühlt den Boden, stellt Fallen. Octavio verheimlicht vor Wallenstein seine vernichtenden Ränke, Alba vor Egmont die Falle, in die er ihn lockt. Es kann aber auch vorkommen, daß nur die Befangenheit und Verblendung der tragischen Person diese hindert, die Gefahr, vor der sie steht, gewahr zu werden. So ist es bei Lear, der den beiden Töchtern vertraut; bei Hero, die in dem vierten Aufzug der Tragödie Grillparzers die ihr drohenden Gefahren nicht bemerkt.

Der zweite Fall tritt bort ein, wo das tragische Individuum selbst die schweren Stürme vorausahnt oder voraussieht, die es erschütztern oder gar hinwegfegen werden. Dabei ist es möglich, daß sich das

Individuum auch gegenwärtig schon in tragischem Leid befindet. Zugleich aber ahnt oder weiß es, daß zu dem Leid ber Gegenwart neues und schwereres Leid bingufommen werde. In diesem Kalle geht in Zuschauer beides zugleich vor: Mit-Leiden und Voraus-Leiden. Als Coriolan fich entschliefit, den Bitten ber Mutter Gehör zu geben und den Krieg gegen Die Baterstadt einzustellen, sieht er voraus, daß ihm dies Gefahr, wo nicht ben Tob bringen werde. Indem wir feine Bruft von den Sturmen der gegenwärtigen Lage erschüttert sehen und Mitleid empfinden, werden wir zugleich, in Borguschnung der drobenden Gefahr, von Furcht für ibn bewegt. Dieses Beispiel kann uns auch lehren, daß der Furcht im Gemüte des Zuschauers nicht notwendig Furcht im Gemüte des Belden. ber sein Berberben poraussieht, zu entsprechen braucht. Coriolan sieht völlig furchtlos bie Gefahr vor sich aufsteigen. In anderen Källen dagegen ist die Seele der tragischen Person selbst von Bangen und Kurcht vor dem porausgeahnten Unbeil erfüllt. Go ift es bei Grillpargers Medea, wo sie Jason vergeblich von der Erbeutung des Bliefes abzuhalten sucht, oder bei Hebbels Judith, wo sie vor dem Antreten des verhängnisvollen Gianges im Giebete ringt. Beibes, Mit-Leiden und Boraus-Leiden, weiß Mickiewicz in uns aufs äußerste zu steigern, wo er in den Dziady die satanischen Mißbandlungen, welche ber Bar über die Polen verhängt, mit einer Rachealut, Saffesschärfe und einem heiligen Born ohnegleis chen schildert.

Abrigens erzeugt keineswegs je des verderbenbringende Leid der tragischen Person Wehegefühle im Leser. Ist es ein Frevler, den Leid und
Untergang als Strafe trifft, so überwiegt bei weitem Befriedigung über
die Vergeltung und Gerechtigkeit. Und umgekehrt: wenn wir den Verbrecher zu Gelingen und Glück emporsteigen sehen, so antworten wir mit
Unsuftgefühlen. Es ist moralische Mißbilligung in verschiedenen Formen,
was diesen Unsuftgefühlen zugrunde liegt. Man sieht, wie sehr man sich
auf unserem Gebiete vor Verallgemeinerungen hüten muß. Besonders
das Tragische des Verbrechens, aber auch schon bis zu gewissem Grade
das Tragische des sehveren Frevels bedingt, wie rücksichtlich der objektiven Zusammensehung, so auch im subjektiven Eindruck starke Abweichungen von den grundlegenden Aufstellungen.

Teilnehmende Gefühle anderer Art ergeben sich, wenn wir auf die tragischen Personen nicht sowohl nach ihrem Leiden, als vielmehr nach der sittlichen und menschlichen Haltung achten, die ihr Gemüt und Wille während des Leidens zeigt. Ich will die nach dieser Richtung hervors

gerufenen Gefühle kurz die sittlich = teilnehmenden Gefühle nennen.

Diese Gefühle sind entweder ablehnender oder zustimmender Art. Wenn die tragische Person sich zu Freveln und Verbrechen herabwürdigt, so entstehen in und Gefühle der Mißbilligung, Verwerfung, des Abscheuß. Und je mehr ein Sturz ins Gemeine, Häßliche und Schnutzige vorliegt, um so stärker tritt der Abschen hervor. Er kann dann zum Grauen und Entsetzen anwachsen. Wenn wir Macbeth sich in blutigen, himmelschreienden Verbrechen verhärten sehen, so fühlen wir eine immer gewaltigere Kluft sich zwischen ihm und und auftun, und wir kehren und entsetzensvoll von dem Frevler ab.

Teilnehmende Gefühle zustimmender Art entstehen vor allem dort, wo sich der tragische Held in allem Leid und Verderben auf der Bahn des Guten und Edlen erhält. Hier entsteht Amerkennung, Bewunderung, Verehrung, Ehrfurcht, Andetung. Der Graf von Charolais in den ersten drei Akten bei Beer-Hofmann, die den Opfertod sterben wollende Ottegebe in Hauptmanns Armem Heinrich mögen als Beispiele dienen. Aber auch wo durch menschliche Zerrüttung und Verwilderung, Schuld und Schande das Gute strahlend hindurchbricht, entspringen diese positive teilnehmenden Gefühle. Der arme Heinrich bei Hauptmann sinkt zum wilden Tier herab, entäußert sich aller Kultur und Scham, zugleich aber seuchtet aus all diesen Ertötungen und Verwilderungen seine reine, versinnerlichte Menschlichkeit hervor. Darum erweckt er in so hohen Grade Gefühle nicht nur der erbarmenden, sondern auch der emporblickenden, staunenden Liebe. Und Ahnliches läßt sich von Emanuel Quint und dem Odysseus desselben Dichters sagen.

Und überhaupt gehören die teilnehmenden Gefühle hierher, die sich an die erhebenden Momente knüpfen, sofern diese in menschlich wertsvollen Außerungen der tragisch leidenden Person bestehen. Alles, was diese an tapferem Trot, an ruhigem Gleichmut, an hochgesinnter Ergebung, innerem Wachstum ausweist, gibt uns Gefühle der Anerkennung, des Zutrauens. Wenn wir Agnes Bernauer bei Hebbel angesichts des Todes mutig an ihrer Liebe festhalten, die Versuchung zu seiger Verleugnung von sich weisen und dann in dem hebenden Bewustsein ihrer Neinheit und ihres Nechts zum Tode schreiten sehen, so werden in uns starke Gestühle der Bewunderung und Ehrfurcht erweckt. Oder man denke an das Selbstbildnis Rembrandts im Wiener Museum, das ihn als alten Mann im roten Untergewande darstellt: diesem von helbenhafter Tapferkeit im

rohen Lebenskampfe und zugleich von Lebensangst erfüllten Untlitz gegenüber empfinden wir neben Behegefühlen des Mitleids zugleich Gefühle tapferen Zutrauens und liebender Ehrfurcht.

So charafterisiert sich also das Tragische auch hinsichtlich der teile nehmenden Gefühle für die Einzelperson durch ein Zusammentreten versschiedenartiger Regungen. Zu Mitleid, das schon selbst wieder sehr versschieden auftreten kann, und zu Furcht gesellen sich sittlichsteilnehmende Gefühle teils ablehnender, teils zustimmender Art. Besonders charakteristisch aber ist, daß sich mit dem weichen Mitleid und der bangen Furcht die aufrichtenden Gefühle der Anerkennung, Achtung, Berehrung verbinden.

Die der tragische Einzelfall überhaupt sich schicksalsmäßig erweitert und ins Menschheitlich-Bedeutungsvolle vertieft, so gewinnen auch die gekennzeichneten teilnehmenden Gefühle einen weiteren und tieferen Nachball in teilnehmenden Weltgefühlen. Auch zur Welt verhalten wir uns angesichts des tragischen Vorganges teils ablehnend, teils bejahend. Indem die tragischen Gestalten und Entwicklungen an uns vorüberziehen, erscheint uns das Weltgetriebe gemäß der Grundstimmung des Tragischen als etwas Banges, Unruhe, Angst und Grausen Einflößendes, zugleich aber, insoweit erhebende Momente fühlbar werden, als ein Gesschehn, das uns zu Vertrauen, zu mutiger Zustimmung auffordert. Demzemäß überwiegen im Tragischen der niederdrückenden Art bei weitem die Gefühle des Bangens, Schreckens, Entsehens vor der Welt. Im Tragischen der befreienden Art dagegen bilden vertrauensvolle Gefühle zur Welt ein fühlbares Gegengewicht.

Aberblicke ich die Weltgefühle, mit denen die Darstellungen des Trasgischen schließen, so heben sich folgende fünf Typen hervor.

Am meisten nach der Unlustseite hin stehen die Weltgefühle des Grauens. Endet eine Dichtung mit dem entschiedenen Eindrucke des Harten, Rohen, Wilden, des Widerspruchsvollen, Abgrundartigen, Sinnslosen des Weltlaufs, so fühlen wir Grauen, Angst, Schrecken, Entsehen vor ihm. Es wäre Schönfärberei, wenn man angesichts der Schicksale des Odipus, der Antigone, König Lears, Othellos, Hamlets oder auch Brands, Kaiser Julians bei Ihsen in Abrede stellen wollte, daß Weltzgefühle düsterster Art zum Kern des tragischen Sindrucks gehören. Bessonders wo eine reine, edle Seele von der wilden Wut des Schicksals erfaßt wird, ebenso wo ein großangelegter Mensch von innen her in Zersküftung, Zerrüttung, Verfinsterung gestürzt wird, natürlich auch wo

beides zusammentrifft, dort legt sich ein schwerer, aufregender Druck auf unsere Seele; wir fühlen, an welch schmerzvollen Rissen, an welch gemeinen Widersprüchen, an welch unheimlichem Widersinn das Weltzgeschehen leidet.

Wir werden in einem der folgenden Abschnitte das Tragische ber twoische von dem der individuellemenschlichen Art unterscheiden. Sch führe diesen Unterschied schon bier an, weil ich an ihn den Satz knüpfen will, daß tragische Weltgefühle überhaupt von jener ersten Korm des Tragischen in stärkerem Mafie als von der zweiten ausgeben. Wo die Tragik der individuellen Art sich bis ins Eigenfinnige, bis in einen Ausnahme= fall zuswist, dort kann eine Ausweitung der tragischen Gefühle zu Belt= gefühlen nur noch in geringerem Grade vorkommen. Die Tragif in Hobbels Rudith beisvielsweise ist individueller eingegrenzt, mehr an die Besonderheit dieses höchst eigengearteten Individuums geknüpft als etwa die Tragif in Maria Magdalene. Daber wird durch Judith über ben Beltlauf der Graus der Sinnlosigkeit nicht in dem Mage gebreitet wie durch das bürgerliche Trauerspiel. Oder ich erinnere an Balzac: wie oft endet bier eine befeligende Leidenschaft in jabem gräfilichen Berderben! In der Erzählung "Das Mädchen mit den Goldaugen" beispielsweise wird eine unbeimliche erotische Romantik durch ein hart-grauenhaftes Schickfal zerschnitten. Allein es berührt uns biefes Schickfal mehr wie ein einzelner Kall von ausgesuchter Entseklichkeit, als daß der Weltlauf unter biese Beleuchtung gerückt murbe. Ober man benke an Maeter= lincks virtuos gemachtes, aber bunnes, nur auf einen Ton gestimmtes Drama ..L'Intruse". Wir fühlen bier den der Mutter nabenden Tod gespenstisch leise, wie ein banges, unfaßbares, aber gewaltiges Etwas, in den Rreis der am fpaten Abend im Nebengimmer versammelten Familienmitglieder eintreten. So unheimlich es uns indeffen dabei auch zumute werden mag, so spuren wir doch die uns beklemmende Bangig= keit mehr als eine individuelle Amvandlung. Denn der Tod tritt uns hier weniger mit dem Gewicht einer Beltmacht entgegen, sondern mehr insofern, als Personen von frankhafter Nervenreizbarkeit unter dem Druck der Ereignisse und Umgebung das Eintreten des Todes in das Baus in der Korm einer sie anwandelnden Unrube empfinden. Die Darstellung von allerhand bangen Nervenbebungen, die das Borgefühl von

<sup>1</sup> Wgl. Emil Kuh, Biographie Friedrich hebbels; Wien 1877; Bb. 1, S. 388 f. Doch geht Kuh zu weit, wenn er sagt, daß Judith "in die bedenkliche Sphäre der pspchologischen Unica hineingehoben ist".

dem an eine geliebte Person herantretenden Tode in sonderbar übersempfindlichen Menschen erzeugt, vermag im Leser nur in geringem Grade Weltgefühle zu erregen. Dieses durch den Unterschied der typischen und individuellen Tragik bedingte Mehr oder Weniger in der Ausweitung der tragischen Gefühle zu Weltgefühlen gilt auch rücksichtlich aller folgenden Arten tragischer Weltgefühle.

Im Gefolge des Weltkrieges ist im Drama, wie überhaupt in der Kunst, eine ungeheure Steigerung der Grausigkeitsgefühle eingetreten. Die unerhörten Entsetlichkeiten, die auf die Krieger einstürmten, haben auf die dichterische Phantasie in dem Sinne eingewirkt, daß ihr nichts entsetlich genug sein kann und ein wahrer Wetteiser, sich im Aussimnen von Entsetlichkeiten zu überbieten, entstanden ist. So sind viele Trasgödien der Gegenwart — ich erinnere an "Das Geschlecht" und an "Play" von Fritz von Unruh oder an die Dramen von Ernst Toller "Die Wandslung" oder "Masse Mensch" — wahrhaft überlastet mit unerträglichen Gräßlichkeiten.

Nicht mehr so stark auf Seite des Unluftvollen steben die tragischen Weltgefühle bort, wo ber tragische Verlauf bange Unruhe, zagenbes, fragendes Staunen, verwunderndes Ausrufen über bas Sonderbare, Dunkle, Rätselhafte des Weltlaufes erweckt. Solche Gefühle entstehen angesichts von Tragodien, in benen bas Schicksal vernunftmäßiger waltet, aber dabei doch ein bedeutender Rest von Geheimnis, Unfagbarkeit, Befremblichkeit übrig bleibt. Wenn wir das Steigen und Kallen des Surg Zenatsch bei Meyer, ben Wechsel und Wandel von Macht und Größe, Glang und Glück an uns vorübergeben laffen, so erfüllt uns der Lauf ber menschlichen Dinge mit Fragen und Zweifeln, ohne daß wir Ant= wort und lösung zu geben wüßten. Der Weltlauf birgt, so scheint es, dunkle Rätsel, beklemmende Geheinmisse. Natürlich ist, wenn ich von solchem Eindruck spreche, dabei vorausgesett, daß die tragische Dichtung nicht auf einen aufgeblasenen Verstand oder eine kahle Phantasie treffe. Naseweise Alleswisser, naturwissenschaftliche Bernichter aller Geheimnisse werden sich auch über die meisten anderen Seiten an dem tragischen Einbruck, wie er hier gekennzeichnet wird, weit hinausgewachsen dünken.

Wieder anders ist es, wenn uns der tragische Beltlauf nach seinen furchtbaren Seiten vorwiegend den Eindruck des Feierlichen, vielleicht sogar Heiligen macht und ehr fur cht svollen Schauder erweckt. Das tragische Schicksal kann, sofern es Bunden schlägt und ins Verderben stößt, doch so dargestellt werden, daß es uns — neben anderen Ges

fühlen, die es einflößt - zugleich in ienen feierlich düsteren Ernst verfest. Das tragische Schicksal erscheint als erhaben über alles menschliche Kragen, Korschen, Rechenschaftfordern; es wirft furchtbar, aber wie aus beiligem Hintergrunde, wie aus weibevoller, unnabbarer Tiefe berauf. Besonders bort gewinnt ber Eindruck des Tragischen biese oder eine ähnliche Karbung, mo bem waltenden Schickfal erhabene Strenge und zugleich bas büftere Licht bes Weltgebeimnisses gegeben wird. Ich benke dabei namentlich an Aichnlos. Aber auch an gang anderen Stellen der Geschichte der Tragodie beaegnen uns Dichtungen von derartigen Eindrücken. In besonderem Grade gehört die Tragik in Richard Bagners Dichtungen hierber. 3a durch das Jusammenwirken mit der Musik erreicht bier die Keierlichkeit der Weltgefühle eine überschwengliche Tiefe und transzendente Vergeistigung wie kaum anderswo. Doch auch Bebbels muß hier gedacht werden. Denke ich an Berodes und Mariamne ober an den Ring des Ginges, so treten mir Menschen vor Augen, in beren Wesensarunde das schwere, geheimnisvoll dustere Belträtsel fragend und beunruhigend pocht. Und etwas Ahnliches gilt von dem De= metrios und den anderen Dramen des in den Bahnen Bebbels schaffenben Vaul Ernft. Sobann ist Maeterlinck bier mit Nachbruck zu erwähnen. Das Balten ber Beltmächte erscheint in feinen Märchentragobien - beis spielsweife in Pelleas und Melifande, in Aglavaine und Selnfette - als umwoben von trauriger Suffe. Es geht durch die Welt ein unendlich leidvolles und unendlich feliges Rlingen und Duften. Die Sehnsuchts tiefen des Daseins scheinen bei Maeterlinck aufzuseufzen und aufzujubeln. Hier sind es also feierliche Weltgefühle von einer mehr weichen Art im Beraleiche zu den vorigen Beifvielen.

Liegen diese Gefühle schon stark nach der Seite der Lust, so gilt dies in noch höherem Maße von den beruhigenden Gefühlen, die sich an den Charakter der Notwendigkeit knüpfen, den die tragischen Geschicke an sich tragen. Ich habe hier solche Fälle im Auge, in denen aus dem Ablauf der Ereignisse der stille, in allem Tumult und Kampf friedliche, in allem Wirrsal durchsichtig gesetzliche, allem Trozen und Jammern gegensüber erhaben unwidersprechliche Charakter der Notwendigkeit besonders eindrucksvoll zu uns spricht (S. 224 f.). Wir können dann das tragische Weh in fühlbar beruhigter und gelinderter Weise erleben. Besonders bei Einfachheit und Durchsichtigkeit der Komposition gelingt es, das ehern Notwendige so hervortreten zu lassen, daß ihm im tragischen Akkord ein milder Ton antwortet. Natürlich muß die ganze Lebensanschauung

des Dichters etwas nach dieser Seite hin Entgegenkommendes an sich haben, wenn die Notwendigkeit in dieser lindernden Weise wirken soll. Die Antigone des Sophokles, Schillers Wallenstein, Grillparzers Sappho können diese Gefühlswirkung veranschaulichen. Es ist kein Widerspruch, wenn ich vorhin Wallenstein als Beispiel für die bangen Weltzgefühle angeführt habe. Von verschiedenen Stellen des Verlaufes der Tragödie gehen eben verschiedene Arten von Weltzefühlen aus.

Wo bagegen an der durch den tragischen Vorgang hindurchgehenden Notwendigkeit gemäß der dichterischen Darstellung das Gepräge des unsbarmherzig Harten, des wild Grausamen, des brutal Sinnlosen überwiesgend hervortritt, dort ist von dieser beruhigenden Wirkung selbstverständlich nichts zu spüren. So ist es bei den Dichtern, die das Schreckliche, Wehestuende, Marternde, das in gewissen Charakteren und Lagen angelegt ist, unerschrocken und schonungslos dis in die äußersten Folgewirkungen hinzaustreiben. Man denke an Kleist, Zola, Ibsen, Hauptmann. Sbensowenig kann von einem lindernden Eindruck der Notwendigkeit in solchen Dichtungen die Rede sein, in denen am Gange der Geschicke besonders das Phantastische, Tolle, Gespensterhafte in die Augen fällt; wie etwa in den Eliriren des Teufels von Hoffmann, wo wir hinter den Geschicken des Bruders Medardus und seines Geschlechtes überall die romantische Ausschweifung des Dichters spüren.

Schließlich sind die Weltgefühle ins Auge zu fassen, die ein freus diges Hoffen und Vertrauen zur Welt bedeuten. Je nach der Art und dem Grad der erhebenden Momente sind diese hoffenden, vertrauenden Weltgefühle sehr verschieden. Den höchsten Grad erreichen sie wohl dort, wo der Dichter die Sache des untergehenden Helden schon in der Gegenwart siegen oder uns doch die jetzt untergehende Sache als dereinst siegereich werdend ahnen läßt. In solchen Fällen keimen und wachsen durch alles Grauen Gefühle des Glaubens an das Gute und heilvoll Gerichtete der Weltmächte empor. Auch ein in außergewöhnlichem Maße stattsindendes Geläuterts und Erhöhtwerden des gequälten Helden durch seine Qualen wie dies im ersten Akt von Shellens Entfesseltem Prometheus dargestellt wird — kann uns mit starker Siegesfreudigkeit erfüllen.

Eine besondere Stellung nehmen die Weltgefühle im Tragischen des Berbrechens und der schweren Schuld ein. hier haftet ihnen eine aussgesprochen moralische Färbung an: das Gefühl der verletzten und das der sich wiederherstellenden sittlichen Weltordnung treten zusammen. Wenn in der Bibel die Missetäterin Isebel von den Hunden gefressen wird,

so erblicken wir darin, auch wenn Elia ihr dieses Ende nicht geweissagt hätte, das Walten des gerechten Gottes. In den vollkommensten Fällen — man denke an Macbeth — erheben wir uns hier bis zu "dem Gefühl der absoluten Ehrfurcht vor der absoluten sittlichen Macht".

Bett leuchtet ein, dan die Aristotelische Lehre von Mitleid und Kurcht als den beiden tragischen Gefühlen bei weitem nicht ausreicht.2 Auch wenn wir von den gegenständlichen tragischen Gefühlen gang abseben. so fehlt bei Aristoteles ungeheuer viel. Vor allem kommt die gange Masse ber auftändlicheperfönlichen Gefühle bei ihm nicht vor. Die gange Stufenleiter der niederdrückenden und erhebenden Gefühle bleibt unbeachtet. Aber auch die teilnehmenden Gefühle sind nur sehr unvollständig berücksichtigt. Weder das tapfere Mit-Leiden, noch das Mitleidsgraufen laffen fich einfach unter ben Begriff des Mitleids bringen. Ebenfowenig aber laffen sich die Gefühle des sittlichen Abscheus, ohne künstlich zu werden, einfach als Kurcht binstellen: geschweige daß Aristoteles die Kurcht in einem Sinne fante, ber bied rechtfertigen konnte. Kerner fehlt bei Uris stoteles jedwede Berücksichtigung der Gefühle der Anerkennung, der Bewunderung, des Zutrauens. Und endlich sind die tragischen Weltgefühle in keiner Beise erwähnt. Kurz nur als ein allererster Anfang der Analnse der tragischen Gefühle kann die Theorie des Aristoteles angesehen werden. Außerdem aber leidet die Zusammenstellung von Mitleid und Kurcht bei Aristoteles an dem schweren Mangel der Unbestimmtheit. Aus seiner Darstellung geht weder hervor, auf welche genaueren Gegenstände sich Mitleid und Kurcht beziehen, noch auch in welchem Verhältnisse sie zueinander steben.3 Wie ware denn auch sonst in diesen Dingen, Die, wenn sie nur überhaupt zum Ausdruck gebracht wären, sich nur schwer mißverstehen ließen, die schreiende Uneiniakeit der Erklärer des Aristoteles zu verstehen?

Es wäre ungerecht, Aristoteles aus der angedeuteten Magerkeit und Unbestimmtheit einen Vorwurf machen zu wollen. Bedenkt man, daß die

<sup>1</sup> Discher, Asthetik, § 145. Man vergleiche auch die Kritik, die Vischer an der Aristotelischen Kurcht- und Mitleids:Theorie übt (§ 143).

<sup>2</sup> Auch Wilamowig-Moellendorf urteilt, daß "die Beschränkung auf jene zwei Affekte zu eng sei". Aber er scheint mir zu weit zu gehen, wenn er behauptet, daß die Athener im Theater überhaupt nichts von den Affekten des Mitleids und der Furcht erlebt haben (Einleitung in die griechische Tragödie, S. 109 f.). Wgl. hierzu System der Afthetik, Bd. 2, S. 334 f.

<sup>3</sup> Aberzeugend legt dies Julius Walter in der "Geschichte der Afthetif im Altertum" (Leipzig 1893), S. 612 ff. dar. Man vergleiche auch Günther, Grundzüge ber tragischen Kunft, S. 242 ff.

Theorie des Tragischen damals in ihren ersten Anfangen stand, so wird man vielmehr fur bas Eindringende und Scharfe, bas feine Unterscheidungen und Bergliederungen an sich tragen, Bewunderung haben muffen. Auch darf man nicht vergessen, daß die gange Denkungeweise und Weltanschauung des Aristoteles nicht geeignet war, zu einer erschöpfenben, verständnistiefen Bürdigung des geheimnisvollen, feierlich religiösen Charafters der Tragodien des Afchnlos und Sophofles zu führen. Es biefic, Unmögliches von Aristoteles verlangen, wenn man von ihm ein kongenigles Beritandnis der Gemütserschütterungen, wie sie die Tragodie seines Volkes hervorrief, erwartete. Schwerer bagegen ift es begreiflich. daß auch heute noch, nachdem doch die Erfahrung vom Tragischen unvergleichlich reichhaltiger und die vinchologische Anglnie eindringender und feiner geworden ift, in der Theorie des Tragischen auweilen der Gedanke vertreten wird, dan mit der Bervorbebung von Furcht und Mit= leib der tragische Eindruck vollkommen treffend oder weniastens in der Hauptsache erschöpfend wiedergegeben sei. Besonders nachdrücklich hat in der letten Zeit Baumgart diese Unsicht verfochten. Er ift der Aber= zeugung, daß wir und in der Auffassung vom Besen der Tragodie durchaus in den Gedankenbahnen Aristoteles und Leffings bewegen muffen.1 Mir will umgekehrt scheinen — und dieses gange Buch foll es bartun —, daß die Theorie des Tragischen, gemeffen mit Magstäben, wie sie an die moderne Afthetik angelegt werden dürfen, eine kummerliche bliebe, wenn sie auf dem Boden von Aristoteles und Lessing verharren wollte. Diermit verträgt sich vollkommen die freudige Unerkennung, daß diese Denker für ihre Zeit in der Afthetik Großes, ja Staunenswertes geleiftet baben. Bas übrigens Leffing betrifft, fo ift er noch einseitiger, ale Uristoteles, indem er das Mitleid als den wahren, entscheidenden tragischen Affekt zu betrachten geneigt ist.2

<sup>2</sup> So ist es in ber mit bem 74. Stüd ber hamburgischen Dramaturgie begins nenden Auseinandersetzung, in der sich Lessing in der bekannten Weise mit der Aristotelischen Furcht: und Mitseibslehre beschäftigt. Bedeutend einseitiger noch läßt

<sup>1</sup> Baumgart, Handbuch der Poetik, S. 423. — Jacob Bernaps sagt: In der Erregung von Mitleid und Furcht das Geheimnis der tragischen Kunst herausserkannt zu haben, sei das unvergängliche Berdienst des Aristoteles (Zwei Abhandungen über die Aristotelische Theorie des Drama; Berlin 1880; S. 72). Auch wenn man wie Klein (Geschichte des Dramas, Bd. 1, S. 13 ff.) das Wesen von Mitleid und Furcht zu gewaltigen, geheimnisvollen Affekten erweitert und vertieft, gelingt es nicht, dem Eindruck des Tragischen gerecht zu werden. Auch Groos bekennt sich, was die Analyse der tragischen Unlustgefühle betrifft, zu der Ansicht, daß vor der Gewalt dieser beiden Affekte alle anderen Regungen schmerzlicher Art verschwinden (Einsleitung in die Assert, S. 352).

#### 4. Die Luft am Tragischen

Worin besteht, so frage ich zum Schluß dieser vinchologischen Bergliederung, der Genuff am Tragischen? Man begegnet zuweilen Menschen, für die das Tragische etwas Störendes, ja Qualendes hat. Seelen, die in einem stillen, garten Gleichaewicht leben, können durch das Traaische derart aus sich binausgeworfen werden, daß sie es lieber meiden.1 Und wer hat nicht schon Zeiten gehabt, wo ihm ein Luftsviel oder selbst ein toller Schwank weit lieber war als das herrlichste Trauersviel? Doch wird davon die Tatsache nicht umgestoßen, daß für jeden, der auf der Bildungshöhe fteht, wie sie das Berftandnis der tragischen Dichtungen erfordert, und außerdem für ernstere, strengere Genüsse empfänglich ift, in den allermeisten Källen das Tragische eine Quelle reichen und immer wieder gesuchten Genuffes bildet. Wie läft fich diefer Genuf verfteben?

Diese Frage branat sich vor allem barum auf, weil bas Tragische als Traaifches, soweit die ihm entsprechenden subjektiv-zuständlichen Gefühle in Betracht kommen, zweifellos in überwiegendem Mage Unluft mit sich führt. Mögen noch so viele erhebende Momente entgegemvirken, so handelt es sich doch dabei niemals um ein Aberwiegen der Erhebungen. Rame es zu einem solchen Aberwiegen, so ware eben damit der Gefühls= typus des Tragischen verlassen. Eine überwiegend verföhnungsvolle Gemütsstimmung am Schlusse einer Dichtung wurde bedeuten, daß diese Dichtung einem anderen Tupus als dem Tragischen angehört. Wo der Tod vom Dichter wie ein milder Freund dargestellt wird, überwiegt freilich nicht die Unluft; aber es liegt dann eben nicht mehr Tragik vor. Bie ift es denn also zu erklären, daß trot der außerordentlich starken unlustwollen Gefühle, mit denen wir auf den tragischen Vorgang antworten, bennoch von Genuff an der Tragik die Rede sein darf?

er sich in dem Briefwechsel mit Nicolai und Mendelssohn aus. Bier bemüht er sich wiederholt, mit sich darüber ins Reine zu kommen, wie sich die Affekte der Furcht und insbesondere ber Bewunderung jum Mitleid verhalten. Immer aber ift er ber Unficht, daß sich Furcht und Bewunderung auf Mitleid gurudführen laffen (in den Briefen vom 13. und 28. November und vom 18. Dezember 1756). Derfelben Unficht ist Mendelssohn: er verwirft die Ginteilung der tragischen Leidenschaften in Schreden und Mitleid; vielniehr fei, fo glaubt er, ber Schreden auf bas Mitleid gurudguführen (Moses Mendelssohns Schriften, herausgegeben von Moris Brafch; Leipzig 1880; Bb. 2, S. 79, 111 f. [in den Briefen über die Empfindungen und in der Rhapfobie über bie Empfindungen]). Auch Schiller ift nicht frei von einseitiger Betonung des Mitleids.

1 Sagt doch felbst Goethe einmal: "Ich erschrecke vor dem Unternehmen einer Tragodie und bin beinah überzeugt, daß ich mich durch ben blogen Bersuch zerftoren

fonnte" (Brief an Schiller vom 9. Dezember 1797).

Um dies zu verstehen, müssen wir den Gesamteindruck des Tragischen umfaßt auch diesenigen Gefühle, die das Tragischen umfaßt auch diesenigen Gefühle, die das Tragische insofern erzeugt, als es ein zu künstlerischer Darstellung gebrachter Borgang ist. Die durch die künstlerischer Darstellung gebrachter Borschen erweckten Gefühle fließen in den Eindruck ein, den das Tragische hervorruft, wenn sie auch nicht das Unterscheidende, das Allereigentümslichste darin bilden. Lassen wir Hamlet oder Lear auf uns wirken, so gehen in den ästhetischen Eindruck, den die tragischen Berläufe in diesen Dramen auf uns machen, zahlreiche Gefühle ein, die nicht unmittelbar dem Tragischen als Tragischen gehören, weil das Tragische als ein künstlerisch dargestellter Borgang auch an allen Gefühlen teilnimmt, die das künstlerische Gestalten des Tragischen mit sich führt.

Machen wir uns also jetzt klar, was alles an Lust in dem tragischen Gesanteindruck zu finden ist. Da werden wir zunächst an die Lustgefühle denken, die den er heben den Moment en entsprechen. Sind sie auch niemals für sich allein imstande, den Genuß am Tragischen zu bezgründen, so sind sie doch eben eine von den Lustquellen, die sich zu dem Genuß am Tragischen vereinigen. Wir haben bei Betrachtung der ershebenden Momente ausführlich gesehen, wie ihnen Erregungen unseres Selbstgefühls von kräftigender, reinigender, befreiender Art entsprechen. Und betrachtet man die Gefühle der Teilnahme, so treten auch hier den unlustvollen Erregungen des Mitleids, der Furcht, des Abscheus, des Grausens Gefühle der sittlichen Befriedigung, der Anerkennung, Bewunderung, des Zutrauens entgegen. Und auch jene erweiterten Gefühle der Teilnahme, die ich Weltgefühle nannte, enthalten in ähnlicher Weise, wie wir gesehen haben, verschiedene Bestandteile lustvoller Art.

Sodann haben wir die dem Mitleid zugemischten starken Lustbestandteile heranzuziehen. Dhne Zweifel wohnt dem Mitleid, auch abgesehen von dem durch den Kontrast erhöhten Sicherheitsgefühl, erhebliche Lust bei: es ist die Lust, die wir empfinden, indem wir unser Herz erwärmen und erweitern, unser Gefühl dahingeben, den Leidenden mit unserem Gefühl umfangen und hegen. Besonders Mendelssohn war bemüht, das Mitleid als "die Seele unseres Bergnügens am Tragischen" zu erweisen. Freilich erreicht diese Lust im Mitleid nur dort einen erheblichen

<sup>1</sup> Moses Menbelssohns Schriften, herausgegeben von Brafc, Bb. 2, S. 78 ff. (in ben Briefen über bie Empfindungen).

Grad, wo die leidende Person uns nicht vorwiegend abstößt, sondern sich uns als liebenswert ans Herz legt. Aber auch abgesehen davon lehrt uns die innere Erfahrung, daß die Lust des Mitleids bestenfalls nur eine nebensächliche Quelle für den Genuß am Tragischen ist.

Soll ber Genuß am Tragischen, auch an dem der niederdrückenden Art, verständlich werden, so muß auf die im weiteren Sinne tragischen Gefühle geachtet werden. Ich verstehe darunter alle diesenigen Gefühle, die dadurch entstehen, daß das Tragische an den allgemein= ästhetischen Birkungen teilnimmt. Ganz besonders aber werden diese Gefühle insofern wichtig, als es sich nicht um die naturästhetische Erscheinung des Tragischen, sondern um das künstlerisch dargestellte Tragische handelt. Diese Gefühle hat das Tragische mit allen oder doch mit einigen anderen ästhetischen Gestaltungen gemeinsam. Insofern aber diese nicht-eigentümlich tragischen Gestältungen gemeinsam. Insofern aber diese nicht-eigentümlich tragischen Gefühle in den Gesamteindruck des Tragischen eingehen, werden sie für diesen Gesamteindruck mitbestimmend. Unter diesen im weiteren Sinne tragischen Gefühlen sinden sich nun auch solche, die dem tragischen Gesamteindruck ein vorwiegend lustvolles Gepräge zu geben vermögen.

Ich nenne zunächst die Luft der Lebenssteigerung oder, wie ich sie im ersten Bande meiner Afthetik (S. 352) bezeichnet habe, die Lust ber Gefühlslebendigkeit. In allem afthetischen Berhalten fpuren wir und in besonderem Grade lebendig, beflügelt, voll froben Dranges. Durch die tragischen Verwicklungen und Rämpfe erreicht dieses Lebendiakeits= gefühl einen ungewöhnlich boben Grad. Wir fühlen und in Wallung. Entladung, Durchschüttelung. Gefühle brechen hervor, reifen uns in die Böhe, sturzen bann wieder hinab. Es ift, als ob unfer Inneres immer neue Gefühlsquellen öffnete. Alles wogt und strömt in uns. Und biefe Lebenssteigerung, mogen auch bie dargestellten Schickfale noch so schmerzensreich sein, empfinden wir als genufivoll. So ist benn auch schon öfters in der Literatur des Tragischen auf die in der ftarken Erregung, Erschütterung, Durchschüttelung, Aufwühlung als solcher liegende Lust= quelle hingewiesen worden. Nicolai, Mendelssohn und Leffing suchten in ihrem Briefwechsel ben Grund für das Veranügen am Tragischen in diefer Richtung. Sie wiesen darauf bin, daß die Affekte als Affekte, also abaeseben von dem unangenehmen Gegenstande, angenehm seien.1

<sup>1</sup> Nicolai an Lessing den 31. August 1756, Lessing an Mendelssohn den 2. Februar 1757, Nicolai und Mendelssohn an Lessing den 29. April 1757. Erich Schmidt sieht "in unserer allgemeinen Aufnahmsfähigkeit und in unserem Trieb, alle in uns

Besonders nachdrücklich sucht Nicolai in seiner Abhandlung vom Trauersspiele die "Erregung der Leidenschaften" als den "wahren und einzigen Iweck des Trauerspiels" zu erweisen. Aus der ästhetischen Literatur der Gegenwart weise ich auf Carl Stumpf hin, der in einem höchst beachtenswerten Vortrage die "vorübergehende Aufwühlung brachliegender Gefühlskraft" als eine wesentliche Luftquelle für das Tragische ansicht.<sup>2</sup> Daß diese Luftquelle ganz in der Nichtung der Philosophie Nietzsches liegt, braucht nicht erst begründet zu werden. Der Tragödiendichter rufe uns zu: "Es ist der Reiz allen Reizes: dieses aufregende, wechselnde, gefährliche, düstere und oft sonnendurchglühte Dasein! Es ist ein Abenteuer, zu leben!"

Eine weitere starke Luftquelle, die das Tragische mit allen anderen äftbetischen Gestaltungen gemeinsam bat, liegt in dem Menschlich-Bedeutungspollen als solehem. Auch in dieser Hinsicht bildet das Tragische einen besonders gunftigen Boden fur das Entsteben von Luftgefühlen. Gerade das Tragische zeigt uns das Menschliche nach seinen tiefsten und mächtiaften Kräften, nach seinen schwersten und entscheidungsvollsten Rämpfen, nach seinen gefährlichsten und zugleich segensreichsten Entwicklungen. Das Menschlich-Bedeutungsvolle ist bier, so sagten wir (S. 83 f.), zum Menschheitlich-Bedeutungsvollen gesteigert.4 Run wirkt das Mensch= lich-Bedeutungsvolle überall, wo es uns entgegentritt, lufterregend. Es ift ftets unmittelbar ein Genuff, Leben und Welt nach bedeutungsvollen folummernden Regungen zu betätigen", den Hauptgrund für unsere "Luft am Trauerspiel" (Leffing; Berlin 1892; Bd. 2, G. 119). Schon Dubos hatte das Beranugen am Tragifchen aus ber Luft ber Seele an ftarten Erregungen hergeleitet (Réflexions critiques sur la peinture et la poésie; 6. Aufl., Paris 1755; Bd. 1, S. 5 ff.). Much Ahrem weift in dem (S. 64) erwähnten Schriften nachdrudlich auf Die "Lust bes Gefühles der erhöhten psnchischen Tätigkeit" hin (S. 30, 44).

1 Nicolai, Abhandlung vom Trauerspiele (Aurschners Deutsche Nationalliteratur Bb. 72, S. 329 ff.). Auch Kant hat in der Borlesung über Anthropologie, die er im Wintersemester 1775/76 hielt, das Vergnügen an der Tragödie aus der inneren Mostion, aus der Durcharbeitung aller Organe, aus dem starken und freien Spiel der Gemütskräfte hergeleitet (mitgeteilt bei Otto Schlapp, Kants Lehre vom Genie und die Entstehung der Kritik der Urteilskraft; Göttingen 1901; S. 135). Ein andermal (1779) drückte Kant denselben Gedanken (daß wir durch das Tragische in unserem Innern in gedeihlicher Weise durchschwittelt werden) in sinnlichevergröbernder und episgrammatisch zuspigender Weise mit den Worten aus: "Das Vergnügen an Tragösdien . . . liegt also nicht in der Idee, sondern im Magen" (ebenda, S. 194).

2 Carl Stunipf, Die Luft am Trauerspiel (enthalten in den Philosophischen Reden und Borträgen; Leipzig 1910; S. 7 ff.).

3 Nietiche, Morgenröte, Aphorismus 240.

<sup>4</sup> Lipps legt treffend bar, wie die Einfühlung in bas Leiben uns in die Tiefe bes Menschen führt (Die afthetische Betrachtung und die bilbende Runft, S. 50 f.).

Bügen bargestellt, in ihren Triebkräften und Tiefen offenbart zu seben. Um wieviel mehr muß dies der Kall sein, wo, wie im Tragischen, iene Steigerung des menschlich-bedeutungsvollen Charafters vorliegt. Und biefe Genufiquelle wird auch durch erschreckenden, grauenhaften Inhalt nicht einfach verschüttet. Auch wo granfige Zusammenbrüche dargestellt werben, liegt boch in bem Umftande, daß wir mit biefen Entsetlichkeiten einen tiefen Blick in das Wefen des Menschen, der menschlichen Entwicklung und bes Weltgetriebes tun, eine Quelle des Geniegens. Go Ent= settliches uns Shakespeare auch in Lear ober Othello vorführt, so wirkt doch die Gewifibeit, daß der Dichter uns hierin wesenhafte Mächte des menschlichen Bergens offenbart, in lufterregender Beise. Indem uns der Dichter Lafter und Bosheit an ihrem verberblichen Berke zeigt, fühlen wir und hellsehend werden; und dies erfüllt und mit Luft. Voraussetzung ift dabei freilich, daß die dichterische Darftellung die bedeutsamen Seiten des tragischen Gegenstandes auch wirklich zur Geltung bringe. Benn ein Dichter ledialich einen Saufen nackter Scheuflichkeit bietet, ohne sie in das Menschlich-Bedeutungsvolle zu vertiefen (wie etwa Strindberg in vielen feiner Dramen: im Bater, in Kräulein Julia, im Scheiterhaufen und sonst), kann es natürlich auch zu keiner Luft am Menschlich= Bedeutungsvollen kommen.

Doch es gilt, auch die übrigen allgemeinen ästhetischen Lustquellen heranzuziehen. Dem Genuß am Tragischen kommen sämtliche Lustzerregungen zugute, die durch die künstlerische Darstellung des Tragischen hervorgerusen werden, auch wenn es sich um Arten der Lust handelt, die keinerlei Beziehung zum Tragischen als solchem haben. Man hat sich dabei zunächst vor Augen zu halten die Lust des Einfühlens: die Freude an der anschaulichen Herausarbeitung der seelenvoll vertieften Gestalten. Sodann fällt die Lust an Gliederung und Einheit in die Wagschale. Bald stellt der Dichter den tragischen Berlauf in einfacher, durchsichtiger, bald in kunstvoll ineinandergreisender Gliederung dar. Ebenso ist an die unstoffliche, entlastende Wirkung, die von seder künstlerischen Darstellung auf uns ausgeht, zu denken. In allen diesen Stücken erhält der Genuß, der durch das Tragische in seiner Eigenart erzeugt wird, hilfreichen zuzug von der allgemeinen Natur der künstlerischen Ausgestaltung her.

Weiter aber ist auch zu berücksichtigen, daß jede besondere Kunstsgattung, in der das Tragische erscheint, ihre besonderen luftvollen Seiten an sich hat, und daß diese gleichfalls in den Genuß am Tragischen einsfließen. Insofern das Tragische in der Form der Dichtkunst dar

gestellt wird, kommen ihm alle Lustgefühle zugute, die der Form der Dichtung entsprechen. So etwa der Wohllaut der Verse oder der Reiz, den die Phantasieanschaulichkeit als solche mit sich führt. Ebenso nimmt der tragische Verlauf, insofern er genauer als Drama dargestellt ist, an allen Lustgefühlen teil, die dem Drama als solchem eigentümlich sind. Ich habe etwa die Geschlossenheit der dramatischen Komposition, die Gegenwartswucht der Charaktere im Drama, die Lebendigkeit des Dialogs vor Augen.

Und endlich sind auch die ind ividuellen Borzüge zu beachten, die gerade diesem Dichter und vielleicht gerade besonders bei diesem bestimmten Dichtungswerk zukommen. Auch die hieraus entspringende Lust geht in den Genuß am Tragischen ein. Die eigentümlich herbe Art des Individualisierens beispielsweise, durch die sich der spätere Grillparzer kennzeichnet, bietet einen nicht geringen Genuß. Und dieser Genuß kommt auch dem tragischen Eindruck zugute, den etwa das tragische Schicksal Libussas oder Rudolfs des Zweiten hervorbringt.

Sodann aber ist der Blick noch nach einer anderen Richtung zu lenken: auch die besonderen äfthetischen Grundgestalten, in die das Tragische sozusagen eingebettet werden kann, sind mit ihrer Luft ins Auge zu faffen. Und da kommt vor allem das Erhabene in Betracht. Wir saben: die tragische Verson fällt zwar nicht notwendig unter das Er= babene; aber in der Mehrzahl der Källe ist das Tragische von erhabener Wirkung. Aberall wo dies der Kall ift, fliegen auch die mit dem Erhabenheitseindruck verknüpften Luftgefühle — und sie find, wie ich in bem zweiten Bande der Afthetif eingehend bargelegt habe (S. 137 ff.), von bedeutender Stärke - in den Gesamteindruck des Tragischen ein. Bor allem fällt dabei die luftvolle Steigerung unferes Selbstgefühle in die Bagschale. Indem wir une in den übermächtigen Gehalt einfühlen, erfährt unfer Lebens- und Rraftgefühl eine Erböhung weit über das gewöhnliche Maß binaus, ein Wachstum ins Außerordentliche. Soweit also die tragischen Gestalten und Vorgänge erhaben find, schaffen fie durch die luftvolle Erhöhung unferes Selbst= gefühls eine gegen die Unluft des Tragischen gerichtete Gegenbewegung. Auch sogar der tragische Tod als solcher kann, wo er als majestätische Macht bargeftellt ift, in biesem Sinne wirken. Carl Stumpf legt in seinem gedankenreichen Vortrag über die Lust am Trauerspiel auf die aus dem Erhabenen fließende Luftquelle befonderes Gewicht.1

<sup>1</sup> Carl Stumpf, Philosophische Reden und Vorträge, S. 21 ff.

Jest ist begreiflich, daß auch das niederdrückende Tragische in seinem Gesamteindruck überwiegende Lust zu bereiten imstande ist. Wenn es auch arm an erhebenden Momenten ist und somit die aus diesen fließende Lust nicht erheblich in Betracht kommt, so kann doch von den hier aufgeführten Seiten der künstlerischen Darstellung so viel Lust entspringen, daß der eudämonistische Gesamtertrag nach der positiven Nichtung hin ausfällt.

Man darf nicht einwenden: in der Bielheit der hier aufgeführten Luftquellen für das Tragische liege ein Berdachtsgrund gegen die Richtigseit bieser ganzen Anschauung. Auch die ästhetische Lust überhaupt ist, wie ich an anderem Orte auseinandergesett habe, keineswegs einsacher Art, vielmehr höchst zusammengesetter Natur. Ich halte es für grundwersehlt, den Genuß am Tragischen aus einem einzigen Punkte her abzuleiten. Wohl ist das Tragische seinem Gehalte nach eine organische Einheit. Die verschiedenen Momente, so haben wir gesehen, schließen sich zu einem charakteristischen, in sich zusammengehörigen Ganzen zusammen. Daraus folgt aber nicht im mindesten, daß die Lust am Tragischen in einer einzigen bestimmten Lustart bestehen müsse. Bielmehr ist es von vornherein wahrscheinlich, daß, von allem anderen abgesehen, dem Tragischen schon mit Rücksicht auf seinen vielseitigen Gehalt eine Mannigsfaltiakeit von Lust entsprechen werde.

Als besonders verkehrt erscheint es mir, wenn man, wozu gerade heute mancherlei Neigung besteht, die tragische Befriedigung aus Grausamkeitswollust ableitet. Ein Tried zur Grausamkeit liege tief in des Menschen Herz verdorgen. So entstehe, wenn vielleicht auch uneingestanden, ein unheimlichswohliges Behagen beim Andlick fremder Leiden. Bei Nietzsche taucht zuweilen dieser Gedanke auf. Der Genuß der Tragödie erinnert ihn an die Kunst der Olympier, sich am Unglück der Menschen zu erbauen. Dieser Genuß bedeute einen Schritt nach dem idealischen Götter-Kannibalentum hin.<sup>3</sup> Wer könnte sich, wenn er Philoklet, Coriolan, Maria Stuart, Hero leiden sieht, an ihren Schmerzen grausamer-

<sup>1</sup> Suftem der Afthetit, Bd. 1, S. 341 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G. Heymans versucht, die Lust am Tragischen einzig daraus herzuleiten, daß die Ausmerksamkeit auf ein großes Leid "krampshaft" sestgelegt wird. Die unwidersstehliche Gewalt, mit welcher der Blick auf das große Leid hingezogen wird, sei es, wodurch Lust erzeugt werde. Schließlich beruhe sonach der Genuß am Tragischen auf der "Lust der mühelosen Wahrnehmung" (Die Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen. Bd. 3. Leipzig 1922. S. 37).

<sup>3</sup> Niehiche, Morgenröte, Aphorismus 144.

weise laben? Nur bei wenigen Naturen wird bies, wenn ich den hochstebenden Kulturmenschen ins Auge fasse, zutreffen.

Bier moge noch ein für allemal Kolgendes bemerkt fein. Für alle Erfordernisse, die hier für das Tragische aufgestellt worden sind, befteht die Borausfehung, daß diefe Erforderniffe felbstverftandlich nur bann ihre volle Wirkung im Ginne bes Tragischen ausüben, wenn sie nach allen Seiten bin zu vollkommener fünstlerischer Ausgestaltung gebracht worden find. Wenn beispielsweise die "Größe des tragischen Helden im Untergang" psychologisch unglaubwürdig oder schablonenhaft bargestellt würde, so würde es ihr an tragischer Wirkung fehlen. Ober wenn die "Leiden" des tragischen Memschen nicht anschaulich gemacht, sondern in Unbestimmtheit und Verschwommenheit gelassen wurden, so würde gleichfalls die tragische Wirkung ausbleiben oder doch herabaesett fein. Die vollkommene fünftlerische Ausführung wurde also überall ftill= schweigend mitgebacht. Dagegen habe ich barauf verzichtet, barzulegen, worin diese vollkommene fünftlerische Ausführung bestehe. Bu diesem 3mede hatte ich viel zu sehr teils in allgemeine afthetische Erörterungen, teils in die Alfthetik bes Dramas, bes Epos ufw. hinübergreifen muffen.

In welchem Grade unvollkommene bichterische Gestaltung die tragifche Wirkung zu ftoren imftande ift, mag an einigen Beifpielen verdeutlicht werden. In Miß Sara Sampson ift das Schickfal Saras und Mellefonts von Lessing zweifellos tragisch gemeint. Allein die dichterische Ausführung, die kaum einen Naturton enthält und uns mit abstrakt= moralischen und lehrhaft-erbaulichen Reden überschüttet, läßt keinen traaischen Eindruck aufkommen. In Friedrich Schlegels Alarcos ift es der kalte, gedunfene, muftische Schwulft, der uns die Tragik des Dramas faum fühlen läßt. In Gupkows Bally berührt die Tragik wenigstens nicht tief, weil es dem Dichter zu fehr an der Kähigkeit gebricht, Wally zu einer psnehologisch glaubhaften und individuellen Gestalt zu verbichten. Subermann vernichtet die tragische Wirkung der Drei Reiher= federn durch die unklare und gequälte symbolische Darstellung. In Schniglers Drama "Der Schleier ber Beatrice" fteht das unnut Bufte und Tumultuarische der Darftellung, das Krampfartige der Phantasie= anstrengungen bes Dichters ber tragischen Wirfung im Bege. Ober man nehme Antonie und Stella von Bierbaum. Abgesehen von dem Rokettieren mit widerlicher Verversität ist es das psychologisch Willfürliche und bas Theatereffektmäßige, was biefem manche eigenartige Schönheit enthaltenden Drama die tragische Wirkung raubt.

### Vierzehnter Abschnitt

# Die Mebengefühle des Tragifden

#### 1. Asthetische Begleitgefühle des Tragischen

enn ein tragischer Borgang an uns vorübergeht, so werden in uns außer den im letten Abschnitt beschriebenen Gefühlen noch überaus zahlreiche Gefühle anderer Art erweckt. Ich denke zunächst daran, daß die Darstellung eines tragischen Borganges überaus häufig außer den tragisch wirkenden Gestalten, auch wenn man von unbedeutenden Redenrollen absieht, Personen enthält, an denen es zu keiner tragischen Entwicklung kommt. Diese untragischen Personen können dem Bereiche des Erhabenen wie des Anmutigen, des Herbetrnsten wie des Komischen, kurz einer seden der ästhetischen Grundgestalten angehören. So werden natürlich, indem ein tragischer Borgang auf uns wirkt, auch diese untragischen Personen eine Fülle entsprechender Gefühle in uns erwecken. Ze nachdem nun diese untragischen Personen zu der tragischen Berwicklung in engerem oder loserem Zusammenhange stehen, treten auch die von ihnen erregten Gefühle zu den tragischen Erregungen in nähere Beziehung oder bilden ein bloßes Nebenher.

In des Aschplos Perfern sind Berres, seine Mutter Atossa und der Chor Gestalten von entschiedenster Tragif; aber auch die beiden übrigen Personen — der Schatten des Dareios und der Bote — haben Tragis sches an sich. In des Sophokles Antigone sind die Heldin, Kreon, Hämon, Eurndike, Jomene, auch teilweise der Chor von tragischer Wirkung; Tirefias bagegen und ber Bächter zeigen keine Tragik. Im Bergleiche mit dem modernen Drama enthält die griechische Tragödie weit weniger untragische Versonen; schwerstes Leid liegt auf allen ober fast allen Versonen von Wichtigkeit. In der nichtantiken Tragodie sind die Fälle über= aus zahlreich, in denen auch wichtigere Personen von untragischer Art vorkommen. Man denke etwa an Samlet: hier gehören Horatio, Polonius, Laertes, Fortinbras, Rosenfrang und Gulbenftern sicherlich nicht zu den tragischen Personen. Und in Grillparzers Ottokar sind so wichtige Personen wie Rudolf von Habsburg, Zawisch, Kunigunde von aller Tragif weit entfernt. Hier verbindet sich also im Zuhörer mit ben tra= gischen Gefühlen eine breite Masse verschiedenartiger Erregungen völlig anderer Art. Noch bunter sind diese Mischungen in Epen und Romanen.

Interessanter für uns aber ist die Wahrnehmung, daß auch die tra-

gischen Personen selbst keineswegs nur tragische Gefühle hervorrufen, sondern oft lange Strecken hindurch von uns mit anderen Gefühlen begleitet werden.

Nicht nur etwa in erzählenden Dichtungen, sondern auch in Tragödien kommt es überaus häufig vor, daß eine Person erst im Laufe der Dichtung tragisch wird, vorher aber in ihrem Glück oder wenigstens nicht in tragischen Nöten erscheint. König Lear erregt in der ersten Szene, wo er Cordelia verstößt, noch nicht tragische Gefühle. Ottokar sehen wir bei Grillparzer im ersten Akt, vom Glück getragen, zu immer größerer Macht emporsteigen. Oder man vergegenwärtige sich den ersten Akt des Gyges bei Hebbel: weder Kandaules, noch Gyges, noch Rhodope bewegen uns hier in tragischer Beise. Höchstens kann es auf den bezeichneten Anfangsstrecken dieser der Tragödien hier und da zu einer gänzlich unbestimmten Ahnung einer künftigen Tragik kommen.

Aber auch nach bem Zeitpunkte, wo eine Verson tragisch zu wirken angefangen bat, kommt es häufig vor, daß ihr Leiden gurucktritt, fie fich eine Strecke lang in verhältnismäßiger Rube ergeht, fich vielleicht mit Absicht anderen Interessen zuwendet und darin eine gewisse Befriedigung findet. Nicht immer freilich tritt in solchen Källen die tragische Birkung gurud. Die Sache kann fo bargeftellt fein, baf, obaleich für Die tragische Verson die tragische Gefahr nachläft und verschwindet, fie doch dem Lefer mit aller Macht gegenwärtig bleibt, ja für ihn anschwillt. Undere Male treten die tragischen Gefühle im Lefer gurud, und andere Gefühle nehmen ben Borbergrund feines Bewuftfeins ein. Dies ist dort der Kall, wo durch die Darftellung auch das Intereffe des Lefer 8 von der Tragif abgelenkt wird. Ich erinnere an Ballenftein, wo er das Erlebnis mit Octavio vor der Lügener Schlacht ergählt, wo er dann mit Mutter und Tochter eine beitere Stunde verleben will, auch wo er im letten Aufzug sich im Gespräch mit Gordon in Jugend= erinnerungen ergebt: bier überall ware ber Eindruck, ben wir empfangen, falsch wiedergegeben, wenn behauptet wurde, er bestehe nur in tragischen Gefühlen. Bielmehr fteben im erften Kalle folche Gefühle im Bordergrunde, wie wir fie einer bedeutsamen, wunderbaren Errettung entgegenbringen. Und an ben beiden letten Stellen find es der Bauptfache nach Gefühle des Friedens und der Rührung, die sich unser bemächtigen.

Noch ist einen Schritt weiterzugehen. Die tragische Person erregt auch durch solche Stellen der Dichtung, an denen sie ausdrücklich tragisch wirft, stets zugleich Gefühle, die aus anderen ästhetischen Grund-

twen - bem Erhabenen, Charafteristischen, Anmutigen ufm. - berstammen. Bon dem Einfließen diefer Gefühle in das Tragische war schon im vorigen Abschnitt, bei der Frage nach dem Ursprunge der Luft am Tragischen, die Rede (S. 272). Ich fasse ben Gipfel des Tragischen, den Untergang ins Auge. Wenn die Königin von dem Tode Ophelias erzählt, so brangt sich und zugleich mit ber Tragik bas anmutsreiche Bild Ovhelias und das Phantastische des ganzen Borganges auf. Dem Unmutigen und Phantastischen aber entsprechen gewisse Gefühle, Dic. so eng sie sich auch hier mit dem Tragischen verbinden, doch keineswegs zu ihm gehören. Wiederum wenn wir den Tod Klaras in Sebbels Maria Magdalene miterleben und uns bas anaftverzerrte Geficht, ben Sturg in den Brunnen, den am Brunnenrande zerschmetterten Ropf vorstellen. so vereinigen sich mit dem Tragischen Gefühle von der Art, wie sie dem bis zu äußerster Berbheit gesteigerten "Charakteristischen" ent= fprechen. Wenn uns bagegen im Ballenftein von dem Tode bes Mar berichtet wird, so gesellen sich bem tragischen Eindruck Gefühle bes Abealschönen und Abealerhabenen zu. Und so farbt fich bas Tragische in allen Fällen nach gewiffer Seite bin, je nachdem die tragifchen Geftalten und Borgange Buge bes Erhabenen ober Unmutigen, bes Ibealschönen oder Charakteristischen — um nur einige bauptsächliche Mög= lichkeiten zu nennen — an fich tragen.

Ich will also sagen: jede Darstellung des Tragischen fällt, nachdem daß sie tragisch wirkt, auch noch in den einen oder anderen von den übrigen ästhetischen Haupttypen, und dementsprechend verbinden sich mit dem tragischen Eindruck verschiedenartige ästhetische Gefühle. Es können dies auch Gefühle sein, die an sich dem Tragischen sehr ferne liegen. So paaren sich zuweilen mit dem tragischen Eindruck Gefühle des wollüstig Reizenden, des schwellend Uppigen. Man denke an den Untergang der Buhlerin Pantea in d'Annunzios Drama "Traum eines Herbstabends". Eine grausig schwüle, häßlichzerotische Kärbung erhält das Sterben des Königs David in Ernst Hardts Salomo-Tragödie. Oder wenn wir in Grillparzers Jüdin von Toledo den König nach dem Untergang Rahels in zweimaliger Schilderung diese beschreiben hören, so sind ce zuerst Gefühle des blühend Anmutigen, sodann Gefühle des ins Häßliche entstellten Reizenden, die dem Tragischen eine eigentümliche Kärbung geben.

Bon zwei Arten solcher dem Tragischen zugesellten Gefühle werde ich in einem späteren Abschnitte besonders handeln: von dem Rührenden

und dem Komischen und Humoristischen. Das Rührendtragische und das Tragischmische sind wert, für sich betrachtet zu werden.

Ich rede in der Aberschrift von "Nebengefühlen" des Tragischen. Ich meine damit nicht so sehr die bisher behandelten ästhetischen Begleitgesfühle, als vielmehr die von nun an zu betrachtenden außerästhetischen Gefühle.

### 2. Tragische Gefühle außerästhetischer Art

Bisher mar von untragischen Gefühlen, die jedoch durchaus äfthetischer Art sind, die Rede. Jest frage ich, ob es nicht umgefehrt auch tragische Gefühle auferästhetischer Art aibt, Gefühle also, die durch das eigenartig Tragische als solches erweckt werden, aber nicht den Charafter des Afthetischen oder Runftlerischen an sich tragen, sondern die Stofflichkeit und Grobbeit der Gefühle des gewöhnlichen Lebens zeigen. Wir fassen also jett nicht den kunftlerisch gestimmten, affhetisch von der Wirklichkeit abgelösten, sondern den von Lebenswillen erfüllten, im Drang des Lebens ftebenden Menschen ins Auge und fragen, ob das Tragische nicht auch auf den Menschen nach diefer Seite bin eigentümlich wirke. Solche außerafthetische, stoffliche Gefühle unter Einwirkung des Tragischen sind nicht verboten, sie haben zweifellos ihr menschlich Gutes und Segensreiches, sie sind nur eben nicht afthetischer Natur und gehören nicht zum fünftlerischen Eindruck des Tragischen. Wenn sie mahrend des kunftlerischen Eindrucks felbst auftreten, so besteht die bringende Gefahr, daß sie für diesen Eindruck in hohem Grade ftorend werden, ja ihn vernichten. Wenn sie sich dagegen als Rach = wirkung des künstlerischen Eindrucks einstellen, so sind sie unschädlich, ja fie können fich dann fogar als menschlich in hohem Grade förderlich erweisen. Besonders wegen der Bedeutung, die gewisse außeräfthe= tische Gefühle als Nachmir fung bes tragischen Eindrucks erlangen, will ich hier auf die Gefühle diefer Art etwas näher eingehen.

Höchst verschiedenartige Gefühle gehören hierher. So finden sich ohne Zweifel manche Personen durch eine Tragödic belehrt, in ihren Kenntnissen gefördert, vielleicht zu Vergleichungen mit dem wirklichen Leben angeregt und zur Bewunderung der Genauigkeit und täuschenden Treue der Nachahmung hingerissen; Anderen wieder ist diese oder jene

<sup>1</sup> Aristoteles nennt als eine Ursache bes Genusses an der Tragödie die dem Menschen angeborene Lust am Nachgeahmten (Poetik, 4. Rapitel). Doch weist er auch auf andere, zutreffendere Genufiquellen fin.

Tragodie besonders darum wertvoll, weil sie sich durch sie gebessert. vielleicht auch zu religiöfen Erregungen veranlant fühlen. Schon im Mittelalter wurde hervorgehoben, dan die Mnsteriensviele den Menschen von der Sunde abschrecken und zu Gott binlenken, dan jeder fich in dem Schauspiele wie in einem Spiegel erkenne, und daß der Unblick des Leibens Besu uns die eigenen Leiden leichter ertragen laffe. Und Schiller führt in seinen Aufsate "Die Schaubühne als eine moralische Anstalt betrachtet" aus, daß die Bubne die Birkung von Religion und welt= lichem Gefet verftarte, indem fie felbft die verborgenften Winkel des Bergens als ber Gerichtsbarkeit ber Moral unterworfen zeige; daß sie eine Schule der praktischen Beisbeit, ein Begweiser durch das burgerliche Leben, ein unfehlbarer Schluffel zu den geheimften Bugangen ber menschlichen Seele fei, und dan fie den Geift der Nation bebe und einige.2 Der Bolfverzieher wird auf diefe sittlichen Nachwirkungen der tragischen Darftellungen, besonders soweit sie von der Buhne auf die Seele des Bolfes wirfen, mit prüfendem Blicke zu achten haben. Besonders wird sich ihm die Frage aufdrängen, ob nicht die Literatur, und vielleicht vor allem die in unferer Zeit, eine Külle von Tragodien aufweise, die auf die Seele des Bolkes verderblich zu wirken geeignet find. Sch denke dabei beispielsweise an Nervenaufpeitschung durch raffinierte Graufiakeiten, burch Berbindung von ververfen erotischen Gefühlen mit Kreude an Blut und Mord. Und der Volkserzieher wird sich die Frage vorzulegen haben, wie folchen Gefahren entgegenzuwirken fei.3 Bier will ich diese und ähnliche außerästhetische Wirkungen des Tragischen beiseite laffen. Nur eine einzige außeräfthetische Wirkung foll betrachtet werden: die vielbesprochene Entladung der Affekte.

Hiermit trete ich an einen Gegenstand heran, der nach der Auffassung von Jakob Bernays schon bei Aristoteles den Kernpunkt in der Theorie der Tragödie bildet. Die "Katharsis" des Aristoteles bedeutet nach Bernays nicht eine Reinigung der Affekte, sondern von Affekten. Auch Alfred Freiherr von Berger ist in einer bemerkenswerten Abhandslung dieser Ansicht beigetreten. Bohl gibt Berger gewisse Unterströmungen in den Gedankengängen des Aristoteles zu, in denen dunkel und leise andere Auffassungen von der Tragödie anklingen. Bewußt und

<sup>1</sup> Milhelm Creizenach, Geschichte bes neueren Dramas; Salle 1893; Bb. 1, S. 177 f.

<sup>2</sup> Schillers Werke, herausgegeben von Beinrich Rurg, Bb. 7, S. 86 ff.

<sup>3</sup> Auf diese pabagogische Seite ber Runft und insbesondere ber Buhnentunst bin ich in meinem Schriftchen "Runft und Boltserziehung" (München 1911) eingegangen.

ausdrücklich aber habe Ariftoteles die Ratharsis als "Entladung" perstanden. hiernach batte also die Tragodie die Aufagbe, uns von den Affekten des Mitleids und der Furcht, die uns gemäß der Einrichtung der menschlichen Natur beklemmen und beunruhigen, durch ftarkes Aufreaen und Bervortreiben biefer Affette zu befreien. Die Tragobie ware sonach ledialich ein Mittel für die geistige Gefundung, für die Berftellung eines freien Gemutszustandes. Es wurde ihr jeder immanente 3wed fehlen. Gie ware ledialich durch die aufferafthetischen Birkungen gerechtfertigt, die im Anschluß an die angewandten afthetischen Mittel an die Erreaung der äfthetischen Teilnehmungsgefühle des Mitleides und der Kurcht - eintreten. Kur Bernans bedeutet diefe dem Ariftoteles gu= geschriebene Ansicht zugleich seine eigene Auffassung von der Tragodie.1 Berger bagegen unterscheibet richtig bie afthetische und außeräfthetische, "pathologische" Wirkung der Tragodie und stellt die Ratharsis auf die aweite Seite. Die Entladung ber Affefte gilt ihm baber .. nur als eine Nebenerscheinung der Gesamtwirkung". Die Katharfislehre febe von dem äfthetischen Eindruck der Tragodie ganglich ab und betrachte sie ale bloges Mittel zu einem fremben 3mecke. Gie erwarte von ber Tragobie mir bas Eine, daß sie iene Affekte, die sie aufgeregt hat, beschwichtige und so ben Menschen auf dem Umweg der Affekte zur Seelenrube führe. Aberhaupt sei von der künstlerischen Wirkung der Tragobie bei Aristoteles nirgends etwas flar Gefagtes zu finden. Er miffe nichts von der gewaltigen Steigerung und leidenschaftlichen Erhöhung, die unfer Bewuftfein burch bie Tragodie erfährt und als Seliafeit genießt.2

Ich lasse es hier vollständig dahingestellt, ob es richtig ist, die Kastharsis des Aristoteles als Entladung der Affekte zu deuten und wende meine Aufmerksamkeit der rein sachlichen Frage zu, ob und in welchem Umfange und Grade die Wirkung des Tragischen Entladung der Affekte

1 Jatob Bernays, 3wei Ubhandlungen über bie Aristotelische Theorie bes

Drama; Berlin 1880; G. 12 ff., 70 ff.

<sup>2</sup> Aristoteles Poetit übersetz und eingeleitet von Theodor Gomperz. Mit einer Abhandlung: Wahrheit und Irrtum in der Katharsis-Theorie des Aristoteles von Alfred Freiherrn von Berger; Leipzig 1897. Man möge auch die interessante Art vergleichen, wie Gomperz in der "Einleitung" zu seiner Abersetzung und in dem dritten Bande seines Wertes "Griechische Denker" (Leipzig 1909; S. 317 ff.) über die Verstandesmäßigkeit der "Poetit" spricht. "Bon demjenigen, worin wir Neueren den Kern- und Quellpunkt aller Poesie erblicken, von der Tiefe des Empfindens und von dem Neichtum der Einbildungskraft, von Phantasie und Gemüt ist in der Poetik überhaupt nicht die Nede." Aristoteles weiß nichts von der "Selbstdarstellung des eigenen Gefühlslechens". Es ist mir nicht zweiselhaft, daß Gomperz mit dieser urteilung im Nechte ist.

und Befreiung von ihnen aufweise. Die Untersuchung dieser Frage wird mich zu einem Ergebnis führen, das teilweise von der Ansicht Bergers abweicht. So sehr nämlich auch Berger die Entladung der Affekte im Bergleich mit Aristoteles an Wert und Wichtigkeit zurücktreten läßt, so scheint er mir ihr immer noch eine zu allgemeine Geltung und einen zu hervorragenden Platz in der tragischen Wirkung zuzuschreiben.

Borin liegen die Bedingungen, unter benen das Tragische eine Entladung der Affekte herbeiführt? Es kommt dabei auf die gegenwärtige Gemütslage des Lesers oder Zuhörers an. Diese muß unlustvolle Spannungen, Störungen der Gleichgewichtslage enthalten, mögen diese sich nun von vergangenen Zwiespälten herschreiben oder in der Gegenwart wurzeln. Erleichternde Entladung der Affekte findet nur dann statt, wenn sich zur Zeit der Aufnahme der Tragödie unlustvolle Einengung, Bedrückung, Beklemmung in nicht geringem Grade fühlbar macht. Sonst könnte ja die Tragödie nicht zum Anlaß dafür werden, daß durch ein Hervorbrechen von Affekten Befreiung und Erleichterung eintritt. Birken ehemalige Spannungen nur spurweise im Bewußtsein weiter, oder haben sie sich gar unter die Schwelle des Bewußtseines zurückgezogen, so ist kein Stoff für Entladung und Erleichterung vorhanden. Nur auf gegenwärtig stark gefühlte Ungelöstheit kann ein starkes Gefühl der Befreiung, ein lustvolles Aufatmen folgen.

Doch kommt es außerdem auf die nähere Beschaffenheit des gespannten Gemütszustandes an. Wo ein Wunsch, ein Streben, eine Leisdenschaft unbefriedigt ist, dort liegt eine Gemütsspannung vor, und zwar eine um so schmerzvollere, je heftiger das unerfüllte Verlangen ist. Auf solchem seelischen Boden kann nun zwar unter gewissen besonderen Umständen eine Erleichterung durch das Lesen oder Hören einer Tragödie entstehen; doch von einer Entladung der Affekte kann hier kaum die Rede sein.

Ich fasse vorher diese Erleichterung, die noch keine Ent= ladung ist, ins Auge. Auch in dieser einfachen Erleichterung handelt es sich um eine außerästhetische Wirkung des Tragischen. Beispiele mözgen zunächst zeigen, worin diese Erleichterung, die noch keine Entladung ist, besteht.

<sup>1</sup> Ich hebe das Borhandensein einer Spannung in der gegen wärtigen Gemutslage darum so nachdrudlich hervor, weil Berger viel zu sehr die der Bergangen genheit angehörigen Affektspannungen maßgebend sein läßt. Er spricht von alten leidvollen Affektspannungen, von eingealterter Trübsal, von nie verwundenen Schmerzen, von den unverarbeiteten Rüdständen in der Seele.

Remand fei von unbefriedigtem Biffensbrang geplagt. Benn biefer Mensch Goethes Kaust bort, so kann fein Gemut eine bedeutende Ent= laftung erfahren. Er hört durch den Mund bes Dichters fein eigenes un= befriedigtes Dürsten und Sehnen aussprechen; er findet in bem Belden ber Dichtung fein eigenes Leiben wieder, und es wird friedlich und beller in feinem Gemute. Ober wenn jemand von feiner Geliebten durch feindliche robe Berhältniffe getrennt ift, fo kann er durch eine Tragodie wie Romeo und Bulia zu einer gewissen Erleichterung kommen. Es ist etwas vom eigenen Leibe, mas er in den Rlagen der beiden Liebenden austonen hort; es tritt eine gewiffe Erweiterung feines schmerzvoll febnenden Gemütes ein, und es wird stiller in feiner Seele. Etwas Ahnliches ließe fich fagen, wenn ein Liebender, der von fündhafter und von feuscher Liebe ähnlich wie Tannbäufer bei Bagner bin= und bergeriffen wird, den Schmerzensausbrüchen Tannhäusers andächtig lauscht, ober wenn ein rücksichtsloser, mahrheitsmutiger Aufdecker öffentlicher Schäben, ber von feinen Parteigenoffen im Stich gelaffen wird, Ibfens Bolksfeind auf fich wirken läft. Auch bier ift es fo, dan fich enttäuschtes. zuruckgestoßenes Bunschen und Streben angesichts des abnlichen Borganges im Drama erleichtert fühlt.

Diese Erleichterung hat ihren Grund in keinerlei Entladung der Uffekte; es ist ja, unserer Voraussetzung nach, hier nichts Eingeprestes, Aufgestautes vorhanden. Die Spannung besteht hier lediglich in der Nichtbefriedigung eines Strebens. Vielmehr ist die Ursache der Erleichterung darin zu suchen, daß das Individuum durch die Tragödie aufgefordert wird, sich mit seinem unbefriedigten persönlichen Streben in die ähnlich gestimmten Personen der Dichtung hineinzuversetzen. So wird das Individuum über sich hinausgerückt und kommt von sich los.

Genau genommen liegt hier ein Doppeltes vor: erstlich findet das Individuum sein persönliches Leiden in dem fremden Leiden der Dichtung bejaht, bestätigt; damit paart sich ummittelbar das Zweite, daß sich das Individuum über sich selbst hinaus erweitert. Mit dem ersten Moment für sich braucht noch keine Erleichterung gegeben zu sein. Denn wenn auch die Wahrnehmung erleichternd wirkt, daß man Genossen des erlebten Leides habe, daß ähnliches Unglück auch in anderen Zeiten, unter anderen Umständen vorkomme, so liegt doch in dieser Wahrnehmung noch etwas Anderes: das Nocheinmalerleben, das Wiederholen und Erneuern des eigenen Leides. Und dies wird nur zu leicht als eine Vergrößerung des eigenen Leides, als peinvolles Gereizt- und Aufge-

wühltwerden der eigenen Schmerzen empfunden. Erst an das zweite Moment, erst daran also, daß mit diesem Wiederholen ein Sichhineins versetzen in ein fremdes Ich verbunden ist, knüpft sich zwerlässig eine erleichternde Wirkung. Es kommt also darauf an, daß dieses zweite Moment überwiege und sene aus dem Wiederholen des eigenen Leides im fremden folgende ungünstige Wirkung übertöne.

Es ift flar, dan die foeben beschriebene Gefühlswirkung des Tragis schen auch nicht im entferntesten von allgemeiner oder auch nur durch= schnittsmäßiger Geltung ift. Wie selten wird es vorkommen, daß das Individuum gerade an demfelben unbefriedigten Streben leidet, bas in ber gerade berantretenden Tragodie dargestellt wird! Und selbst wenn Diefer Fall vorliegt, ift es unficher, ob eine Erleichterung eintritt. Es kommt hierbei gang auf die Individualität des Genieffenden an. Biele Menschen fühlen sich durch eine Tragodie, die ihre eigenes Leid darftellt, in überwiegender Beise veinlich an ihre eigenen Laften erinnert. Die Tragbbie stellt an fie die lästige Jumutung, in ihren Schmerzen zu bohren und gu wühlen. Mit anderen Worten: es wirkt in ihnen nur bas erste der por= hin angegebenen Momente; es findet in ihnen jene Selbsterweiterung nur in schwachem Grade ftatt. Besonders wenn unserem Streben gerade jest oder in der jüngsten Vergangenheit bittere Enttäuschung widerfuhr, wird das Moment der Selbsterweiterung von dem der Wiederholung des eigenen Leides überwogen. Es hängt also von einem Zusammentreffen höchst individueller Umstände ab, ob eine Tragödie in der beschriebenen Beise erleichternd wirft.

Es versteht sich von selbst, daß diese Erleichterung auch dann einstreten kann, wenn das unbefriedigte Streben einem vergangenen n Lebensabschnitt angehört. Nur muß natürlich dieses Stück der Bersgangenheit zu der Zeit, wo wir die Tragödie hören, infolge irgendwelscher Umstände mit fühlbarer Unlust in uns nachwirken. Diese Nachswirkung kann auch erst während und infolge des Eindruckes der Trazödie selber eintreten. Im ganzen freilich ist diese durch die nachwirkende Bergangenheit erzeugte Unlust schwächer als senes Leid, das zu unserem gegenwärtigen Leben ursprünglich gehört. So dürfte hier denn auch in der Regel nur eine schwächere, weniger merkbare Erleichterung zu erwarten sein.

Bisher war von bestimmten persönlichen Erlebnissen die Rebe. Und es darf nicht eingewendet werden, daß durch diese Einmischung ins dividueller Erlebnisse die Wirkung der Tragödie getrübt und geschädigt

werbe. Nur für die Betrachtung der ästhetischen Wirkung der Trasgödie wäre dieser Einwand richtig. Hier aber handelt es sich ja um den außerästhetischen, strofflichen, unreinen, pathologischen Eindruck. Und dieser hat ja eben darin sein Charakteristisches, daß das eigene Ich mit seinen Schicksalen, Interessen, Lasten und Ketten nicht beiseite gedrängt ist. Es darf und muß also in unserer Frage das ganze gegenwärtige allerpersönlichste Schicksal des Individuums herangezogen werden.

Doch muß das Individuum nicht immer gerade fo ftark hervortreten, wie es bis jest angenommen wurde. Es geschieht oft, daß je= mand aus mehr oder weniger zahlreichen Einzelerlebniffen, durch die ihm der unbezwingliche Biderftand der Menschen und Berhältniffe gegen feine Beftrebungen, Begierden und Leidenschaften schmerzlich fühlbar wurde, eine all gemeine Stimmung bes Unbefriedigtseins gewonnen hat. Ich denke dabei an solche Menschen, die, auch ohne sich an eine beftimmte boje Erfahrung zu erinnern, baran leiben, daß ihnen bie Belt voll von bemmenden, untergrabenden, zerftorenden Mächten, voll von Enttäuschung und Entsagung, von vergeblichem Streben und gertretenem Soffen erscheint. Golche Menschen sind, wenn sie Erleichterung finden wollen, nicht bloß an wenige Tragodien gewiesen; aus vielen, ja vielleicht aus den meisten Tragodien tont ihnen etwas dem eigenen Leiben Bermandtes entgegen. Doch ift auch diefe Art der Erleichterung keineswegs invischer Natur. Denn einmal gibt es febr viele, Die fich nicht miftraufich, ablehnend, verwerfend jum Beltlauf verhalten; fodann aber ist auch hier, wie vorbin, die große Krage, ob sich das Indivibuum baburch, baff es feine Rlagen über bie Welt in ber Tragodie wieder= holt sieht, erleichtert und nicht vielmehr beläftigt fühlt.

Welchen Zustand muß nun, im Gegensatze hierzu, unser Gemüt zeisgen, wenn es zu einer tragischen Entladung der Affekte kommen soll? Dann muß die Gemütsspannung in dem Zurückgehaltens und Einzepersklein schmerzlicher Affekte ihren Grund haben. Ich habe hierbei Zustände von zweierlei Art im Auge. Erstens denke ich an solche Gemütslagen, in denen wir uns voll fühlen von schmerzlichen Erzegungen, ohne daß wir die Fähigkeit oder die Gelegenheit besäßen, sie zu äußern und hinauszuschaffen. Wir haben das Gefühl eines starken und überstarken Angeschwollenseins und mächtigen Hinausdrängens der schmerzlichen Bewegung, und doch sind wir ent weder so fest mit ihr verwachsen, so unfrei in sie verbissen, daß es uns an überlegener Kraft

fehlt, sie durch Sprechen, Dichten, Handeln oder anderswie zu äußern und ausströmen zu lassen; oder: falls wir diese Kraft besitzen, manzelt es uns doch an Gelegenheit zur Außerung, und wir reiben uns an den sich in unser Inneres zurückdrängenden Stacheln wund. Iw eiten skommen die starren und dumpfen Schmerzen in Betracht. Wir haben das Gefühl, als ob die schmerzliche Erregung unbeweglich, ungegliedert, erstarrt, verhärtet, in eine einzige furchtbare, schwere Masse zusammengeballt wäre; und wir sind diesem lastenden Drucke unfrei hingegeben, wir haben nicht die Macht, ihn uns objektiv zu machen, uns betrachtend von ihm abzulösen. Ich kann die beiden Arten von Gemütszuständen als den Typus des Aufgestauten und den des Erstarrten bezeichnen.

In allen biefen Källen kann es durch die Tragodie zu einer erleichternden Entladung kommen. Besonders bann wird biefer Erfolg ein= treten, wenn es fich weniger um eine bestimmte perfonliche Erfahrung als um eine allgemeine Lebensstimmung handelt. Bin ich mit But gegen einen feigen Berrater an meiner gerechten Sache gelaben, ober broht mich geheime fich fteigernde Angst wegen bevorstehender Schande au ersticken, oder halt mich ber Tod einer geliebten Person in dumpfer, stumpfer Betäubung fest, so bin ich höchstwahrscheinlich entweder gegen die Wirkung von Tragodien ganglich unempfindlich, oder ich empfinde Die Beschäftigung mit ihnen als veinvolle Belästigung. Un angehäuftem. eingepreftem Stoff, ber ba entladen werden konnte, fehlt es bier nicht: aber das unmittelbar Qualende biefer Einzelerlebniffe läft bie Tragobie nicht als geeignetes Mittel für eine befreiende Entladung erscheinen. Benn dagegen aus gablreichen Erfahrungen eine allgemeine perfönliche Lebensstimmung von der angedeuteten innerlich bedrängenden Art erwachsen ift, dann fann die Tragodie leicht Entladung und Befreiung gewähren. Wer da voll und übervoll ist von Unwillen und Groll gegen die Torheit und Bosheit der Menschen; wer Schrecken und Ungit vor der Robeit des Schickfals und der Unsicherheit des Lebens bedrobend in sich anwachsen sieht; wem sich das Los der schmerzbeladenen Menschbeit verhartend und verdumpfend auf die Seele gelagert hat: ber kann ebensosehr durch Shakespeare und Schiller wie durch Grillvarger und Sebbel oder durch Ibsen und Sauptmann erleichternde Entladung finden. Im Mitfühlen der leidvollen Rämpfe, der gegen die feindliche Belt sich erhebenden ungeheuren Rrafte und Leidenschaften, im Mit= fühlen der Schmerzensichreie und wehevollen Erguffe weitet und lockert sich das Gemüt, wird flüssiger und lebendiger, die Gefühle des Eingesperrten, Zusammengepreßten, schrecklich Lastenden lassen nach, unser Inneres kann wieder atmen, wir fühlen uns freier und heller. Die beisden vorhin unterschiedenen Gefühlstypen verhalten sich hierbei freilich nicht völlig gleich; doch kann ich es mir um so mehr erlassen, diese Unterschiede genau zu verfolgen, als die beiden Typen sich vielfach mitzeinander verbinden. Im ganzen dürfte wohl der Typus des Aufgestauzten für eine Lösung durch den tragischen Eindruck leichter zugänglich sein als der des Erstarrten.

## 3. Psychologie der tragischen Entladung

Ich habe jetzt auf die Pfychologie der tragischen Ent= ladung etwas näher einzugehen. Biererlei scheint mir an diesem seelischen Borgange unterschieden werden zu mussen. Je nach Individualität und Umständen tritt bald das eine, bald das andere Moment mehr hervor oder mehr zurück.

Er st en s ist schon die Durchrüttelung der Seele durch den tragischen Berlauf zu beachten. Das Bewußtsein und mit ihm auch das Unsbewußte in uns gerät durch das Mitmachen der tragischen Leidenschaften und Kämpfe in starke Bewegung. So kommt Zug und Fluß, Lösung und Erweichung in die zurückgetriebenen, verhärteten Gefühlsmassen. Natürlich hat nicht jede uns angesonnene Bewegung diesen Erfolg. Auch possenhafte Komik und übermütiger Humor durchschütteln das Gemüt und können so zu seiner Gesundung beitragen. Je heftiger aber das Gemüt von Wehe überfüllt und betäubt ist, um so entschiedener schließt es sich gegen derlei Bewegungen ab. Der tragsische Vorgang dazgegen mit seinem ernsten, oft weihevollen Charakter und mit seiner der leidenden Seele verwandten Natur ist von vornherein geeignet, seine Beswegung in das belastete und gepreßte Herz zu übertragen.

Sobann ist zweitens an dem Entladungsvorgang die formale Erweiterung des gequälten Ich zu unterscheiben. Indem der schmerzbes lastete Mensch auf den tragischen Vorgang eingeht, verwandelt er sich der Reihe nach in die Personen, die der Dichter auftreten läßt. Das Verständnis für das Streben und Kämpfen der tragischen Personen steigt mit der Stärfe des Sichhineinversetzens in die Gestalten der Dichtung. Ich sehe dabei von dem Gehalte der Personen, von dem, was sie bedeuten und aussprechen, völlig ab; ich lege allein darauf Gewicht, daß das Individuum durch die Tragödie aufgefordert wird, aus seiner schmerz-

erfüllten Enge beraus- und auf fremde Standorte binüberzutreten. Darum rebe ich bier von ber formalen Erweiterung bes Ich. Go wird das Individuum dazu getrieben, von fich abzulassen, sich gegen sich selbst beweglich zu verhalten. Hiermit aber ift zugleich gegeben, daß die Gefühlsmassen selbst beweglicher werden. Besonders der Inpus des Er= ftarrten kommt babei in Betracht. Bier ift bas Ich mit feinen Schmerzen unfrei verwachsen, mit ihnen zu einer einzigen hart verdickten Masse gleichsam zusammengeballt: bas Ich kann sich nicht auch nur mit einem kleinen Teil seiner selbst aus ihnen berausziehen; es ist ihm unmöglich. über seinen Schmerzen zu schweben, auf sie hinzublicken, sie mit Teil= nahme zu betrachten, furz fie fich gegenständlich zu machen. Da kann nun die Tragodie Bilfe schaffen. Durch jenes Sichhinausverseten auf fremden Standort gewinnt bas Ich bie Kähigkeit, seinen Schmerzen aegenüberzutreten; das dumpfe Berfenktfein in fie bort auf; die Gefühlemassen können aus ihrer Gebundenheit beraus: es fängt in der Seele an, ju rinnen und fich ju löfen.

Hiermit hangt auch die Bedeutung zusammen, die dem Mitleid bei der Entladung der Affekte zukommt. Indem sich das Ich mit einem Teil seiner Kraft seinen Schmerzen gegenüberstellt und auf sie hindlickt, wird es von Mitleid mit sich selbst erfüllt. Zu den Schmerzen gesellt sich klagendes Selbstbedauern. Unter dem Einfluß solcher tränenweichen Stimmung geht dann die Erweichung der gestockten Gefühlsmassen um so rascher von statten. So tritt das Mitleid mit sich selber in den Dienst der tragischen Entladung. Berger erinnert mit Necht an die allgemeine Tatsache, daß, wenn ein Unglück uns getroffen, die Tröstung damit bezinnt, daß "sich dem Schmerz ein Element wehmutig süßen Selbstbedauerns beimengt".

An dritter Stelle ist die materiale Erweiterung des Ich ins Auge zu fassen. Selbst schmerzbeladen, von der Welt zurückgestoßen, unter dem, was sie uns angetan, leidend, verseßen wir uns nicht nur formal in das fremde Ich, sondern wir leben auch material die äußeren und inneren Kämpfe, den Jammer und das Verderben der tragischen Personen mit. Es ist ein Mit-Leiden ähnlicher Schmerzen, wie wir sie selbst fühlen. Wir verlegen die in uns zurückgehaltenen, eingeengten, verhärteten Schmerzen aus uns hinaus. Schmerzen, die den unseren ähnlich sind, empfinden wir, indem wir mit leiden, doch als nicht wirklich zu uns gehörig; wir projizieren sie in die fremden Gestalten hinein. So kommt in unsere eingeengten Gefühlsmassen Bewegung nach außen

bin: wir fühlen, wie fie abstromen. Befonders gilt bies von dem Envus bes Aufgestauten. Wir fühlen uns gedrängt, bas, movon wir übervoll find, nach außen zu ichaffen. Da macht uns nun bie tragische Berson die entsprechenden Gemütsbewegungen in entgegenkommender Beise vor. Wir brauchen sie nur mitfühlend nachzumachen, und das ersehnte Sichaussprechen und Sichausladen ift erfolgt. Solche Stellen wie Bamlets Monolog "Sein ober Nichtsein", ober die Betrachtungen, die Beinrich der Bierte bei Shakespeare an seine Schlaflosigkeit und an die Umwälzungen der letten Jahre knüpft, die Unflagen Karl Moors gegen die Belt, die Gedanken Ballenfteins über des Menschen Sandeln oder auch Die tieffinnig veffimistischen Betrachtungen in Borons Manfred und Rain können auf geprefite Stimmungen verwandten Inhalts wunderbar entladend und erleichternd wirken. Aber auch soweit es sich in den tragischen Dichtungen nicht um allgemeine Betrachtungen, sondern um das gang konfrete Leiden und Rämpfen der Versonen bandelt, können abn= liche Wirkungen von ihnen ausgeben.

Man fieht: keinesfalls barf man mit Ariftoteles bie Entladung von Rurcht fo ohne weiteres ber Entladung von Mitleid an die Seite stellen. Das Mitleid nimmt in bem Entladungsvorgange eine gang besondere Stellung ein. Schon Berger hat hierauf hingewiesen, freilich ohne babei bas - vorbin gewürdigte - Gelbstbedauern und bas Mit-Leiden mit den tragischen Versonen genau zu unterscheiden und in ihrer verschiedenen Bedeutung für die tragische Entladung zu untersuchen. Das gerührte Mitleid mit sich selbst ift ein Mittel, wodurch die gepregten Gefühlsmassen aufgelockert werden: das Mit-Leiden mit den tragischen Versonen bagegen ift mehr als ein Mittel, es ift bie Korm, unter ber fich das Abströmen der eingeengten Gefühle vollzieht. So wichtig nun das Mitleid in beiden Richtungen ift, so geringe Bedeutung bat es als ein Affekt, der entladen zu werden verlangte. Unmöglich ist es ja nicht, daß jemand durch angehäufte Massen von Mitleid innerlich bedrängt wurde und sich nach Mitteln zur Befreiung davon sehnte; aber häufig wird Derartiges nicht vorkommen. Den zweiten Typus aber auf bas Mitleid anzuwenden, ift ausgeschloffen. Bon erstarrtem, verhärtetem Mitleid zu reden, ift widersprechend; denn Mitleid ift mit Beichheit,

<sup>1</sup> Dies findet sich in Anfnüpfung an Berger bei Biese hervorgehoben (Das Problem bes Tragischen und seine Behanblung in ber Schule; in ber Zeitschrift für bas Gymnasialwesen, Bb. 51, S. 392). "Mir seufzen auf, wenn sich burch reges Mitempfinden auch uns bie Starrheit still getragener Qual löst."

Fließen, Hinschmelzen unzertrennlich verknüpft. Anders steht es mit der Furcht. Bon Furcht darf in einem gewissen Sinne als von einem wichtigen Affekt, der entladen und erleichtert zu werden verlangt, die Rede sein. Freilich gilt dies nicht von der Furcht in der gewöhnlichen Bedeutung, wonach sie sich auf einen einzelnen Gegenstand bezieht; sondern man muß Furcht in einer weiteren Bedeutung nehmen und darunter Angst und Grauen vor der gemeinen, bösen, unheilvollen Welt verstehen. Schon Bernans hat, um seine Ratharsistheorie mit der umfassenden und tiefen Erregung, die wir tatsächlich von der Tragödie erhalten, in übereinstimmung zu bringen, der Aristotelischen Furcht einen in ähnlicher Weise erweiterten Sinn untergelegt.

Doch ein Biertes kommt an der tragischen Entladung, wenn auch nur in untergeordneter Beife, in Betracht. In allen Tragodien, auch in solchen der niederdrückenden Art, kommen erhebende, befreiende Momente vor. In sehr vielen Tragodien steigern sich die erhebenden Momente zu folcher Sobe, daß fie den tragischen Eindruck in makgebender Beife mit charafterisieren. Indem wir nun die erhebenden Momente in unserem Gefühle miterleben, kann hierdurch indirekt die Entladung der schmerzlich bedrängenden Affeste befördert werden. Sauptfächlich kommt hierbei der Inpus des Erstarrten in Frage. Laffe ich mich von dem Erhebenden, was eine Tragodie — sei es nun des Sophofles Antigone oder Goethes Kauft oder Bagners Nibelungenring - enthält, mit Glauben, Hoffnung, Bertrauen erfüllen, tritt mir durch die Haltung des Belden in Not und Untergang die Macht des Guten und der Liebe, die überlegene Rraft des Geiftes und der Beisheit stärkend vor die Seele, so kann hiervon auf das, was dumpf und ftarr in mir liegt und lastet, was mich beklemmt und zusammenschnürt, ein klärender, lösender, befreiender Einfluß ausgeben. Die sehmerzvollen Affekte bewegen sich jett leichter und ungehemmter in der Seele. Und auch mich auszusprechen, meine innere Not durch Mitteilen aus mir berauszuschaffen, fällt mir jest leichter.2

<sup>1</sup> Jakob Bernans, 3wei Abhandlungen über die Aristotelische Theorie bes Drama: Berlin 1880: S. 74. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einen für das Jühlen gewisser allermodernster Kreise bezeichnenden Bersuch, die Entladungstheorie mit den mehr als fragwürdigen Vorstellungen des bekannten Dottor Freud zu verbinden, finde ich bei hermann Bahr (Dialog vom Tragischen; Bersin 1904; S. 23 ff.). Der griechische Mensch habe als Erbschaft vergangener Geschlechter allerhand schlechte, rohe, wilde Affekte versteckt und verhalten in sich gertragen. Durch diese verhaltenen, unterhalb des Bewußtseins wühlenden Affekte sei seine Natur vergiftet worden; die ganze Kultur der Griechen sei rings von Hysterie beschlichen und umstellt gewesen. Da habe sich nun der Genuß der Tragödie als eine höchst zweckmäßige Kur erwiesen. Die Tragödie habe das durch Kultur kranke

Natürlich ist es nicht nötig, daß diese zurückgehaltenen und einsgeklemmten Affekte der lebendigen Gegenwart angehören. Auch wenn sie ein hinter uns liegendes Stück unseres Seelenlebens bilden und nur dann und wann nachwirkend in unseren gegenwärtigen Bewußtseinsstand hineinreichen, kann durch geeignete Tragödien Entladung und Ersleichterung entstehen. Nur ist hier, wie oben (S. 283), zu sagen, daß Entladung und Erleichterung in solchen Fällen, wo die Affekte aus der Bergangenheit stammen, durchschnittlich matter und lauer sein wird. Man sieht, wie wenig zweckmäßig es ist, wenn Berger nur auf versgangene Gemütsspannungen sein Augenmerk lenkt.

Die den zuerst betrachteten bloßen Erleichterungsvorgängen der typische Charafter abgesprochen werden mußte, so muß auch den wirklichen Entzladungsvorgängen diese Einschränkung hinzugefügt werden. Selbst wo es sich nicht um konkrete, einzelne innere Erlebnisse, sondern um allgemeine persönliche Lebensstimmungen handelt (vgl. S. 284), liegt das Zufällige, inzbividuell Abhängige des Entladungsvorganges auf der Hand. Glücklicherweise leiden lange nicht alle Menschen an zurückgehaltenen und erstarrten Affekten; und außerdem ist es völlig ungewiß, ob das in solcher Gemütslage befindsliche Individuum die Einwirkung einer Tragödie nicht vielmehr als eine Vermehrung und Aufreizung der eigenen Schmerzen empfinden werde. Auch ist es sehr wohl möglich, daß der mit starkem ästhetischen Bedürfnisse ausgestattete und ästhetisch geübte Mensch angesichts einer tragischen Dichtung die Kraft hat, seine gepreßte Gemütslage beiseite zu seizen, ihrer zeinweilig zu vergessen und so mit künstlerischem Sinne zu genießen.

Man sieht, wie vielseitig und beziehungsreich bei genauerem Dinsehen die tragische Entladung der Affeste ift. Es galt, Berwandtes, das zur Berwechselung verlockte, auszuscheiden, den Borgang zu gliedern und auf seine manniafachen Bedingungen gurückzuführen und außer-Griechenvolt an feine ichlechten Affette erinnert und burch biefe Erinnerung bas Solechte und Bofe ausgeloft, abgespannt, abgetrieben. Mehr als einen geiftreichen Einfall wird man in diefen Bedanten taum feben durfen. Und dasselbe gilt auch von der Bendung, die Bahr biefem Ginfall in bem weiteren Berlauf bes Digloges gibt (C. 41 ff.): die Tragodie tauche den Rulturmenichen vorübergehend und unschädlich in bas überwundene, aber noch immer luftern ersehnte "Chaos" der schmutigen Triebe, um ihn auf biefem Ummege bas Gute ber erreichten Rulturverfeinerung um jo lebhafter fühlen zu laffen. In jedem, auch dem veredeltsten Menschen ftede das Bedürfnis, zeitweilig dem Lafter zu huldigen. Dazu fei nun eben die Tragodie gut, daß sie und "bisweilen das Chaos wieder an die Wand male". Um fo feliger werben wir uns bann preifen, in geordneter Sitte leben ju fonnen. Der Menfch gilt bem Berfaffer als ein emporgeguchtetes Dier mit ftarten Rudfallstendengen ins Grob-Tierische. Und da sei denn die Tragodie eine Art Sicherheitsventil.

dem allerhand Einschränkungen hinzuzufügen. So allein gewann die trasische Entladung der Affekte einen bestimmten, verständlichen, von allem Bieldeutigen und Ungefähren befreiten Sinn. Freilich zeigte sich dabei zugleich, wie fern dieser Borgang allem Afthetischen liegt. Es handelt sich um eine grobstoffliche, aber psychologisch interessante Nebemvirkung, die in manchen Källen den tragischen Dichtungen zukommt.

Ganz anders wäre die Aristotelische Katharsis zu beurteilen, wenn sie, wie zahlreiche Erklärer, z. B. Baumgart, Klein, Siebeck und im Grunde auch Zeller und Windelband meinen, die Erhebung der Affekte zur Reinbeit, Gesundheit, Maß, zu geordneter und weiter Menschlichkeit bedeutete. Dann wären wir durch sie sofort auf rein ästhetisches Gebiet versetzt. Zede ästhetische Wirkung stellt sich als eine Reinigung des Gefühlslebens dar, mag es sich um ein Landschaftsbild oder eine Symphonic, um eine Ode, ein Lustspiel oder Trauerspiel handeln. Und zwar findet von zwe i Seiten her unter dem Eindruck der Kunst eine Reinigung der Gefühle statt.

Jedes Kunstwerk gibt uns etwas Menschlich = Bedeutungs volles zu fühlen, eine verdichtete, vielsagende, weithin charakterisierende Menschlichkeit. Die Kunst läßt den Sinn des Lebens, der in der Wirkslichkeit durch tausend Zufälle verwirrt, durch breite Massen von Trivialität verschüttet, durch schleppenden, unterbrochenen, verkümmerten Gang der Dinge fast allenthalben gestört ist, deutlicher, sprechender vor Augen treten. Hierdurch werden die Gefühle ihres zufällig und beschränkt individuellen Charakters entkleidet und in der Richtung auf das Allgemeins Menschliche ausgeweitet. Dies ist das Eine.

Sodann ist der verhältnismäßig willenlose Charakter der Kunft ins Auge zu fassen. Die künftlerische Anschauung ist von dem Gedanken an die stoffliche, lastende Wirklichkeit, den die gewöhnliche Wahrnehmung beständig mit sich schleppt, und von dem Gedanken an unser stoffliches Ich abgelöst. Unsere Gefühle erfahren im künstlerischen Anschauen eine Entstofflichung: es wird ihnen das Aufregende, Anstachelnde, Erhisende, Beängstigende des Begehrens und Wollens genommen, es geht in sie etwas

<sup>1</sup> hermann Siebeck, Aristoteles; Stuttgart 1899; S. 88 f., 113. Er urteilt, daß das Wesen der tragischen Katharsis für Aristoteles nicht in der Ausscheidung der beiden Affecte, sondern in ihrer durch die ästhetische Wirkung des Geschauten bedingten Ermäßigung liege.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jeller, Die Philosophie der Griechen, 3. Aufl., 2. Teil, 2. Abteilung, S. 733 ff.

<sup>3</sup> Windelband sagt von der Gesundung, welche die Aristotelische Katharsis mit sich bringen soll: sie beruhe auf dem Idealismus der Afthetischen Wirtung, auf der Erhebung in die Anschauung des Allgemeinen (Geschichte der alten Philosophie, 2. Aufl., S. 175).

von der hohen Ruhe der Kontemplation ein. Und das Kunstwerk selbst gewinnt den Charafter des Bild- und Scheinhaften. Dies ist die zweite Art der Reinigung, deren die Gefühle angesichts der Kunst teilhaftig werden.

Wenn nun diese Reinigung der Gefühle hinsichtlich aller Kunstwerke gilt, so muß sie den tragischen Dichtungen nach zwei Seiten hin in besonderem Grade zugesprochen werden. Denn dem Gehalt, der uns in diesen geboten wird, kommt, wie wir wissen, das Merkmal des Menschlich-Bedeutungsvollen in ausgezeichnetem Maße zu. Und kerner sind die durch das Tragische erregten Gefühle von besonders tiefgehender und starker Art. Mit Rücksicht auf diesen hohen Grad der Intensität darf man gerade hier von Reinigung der Affekt ereden.

Sonach würde die Aristotelische Katharsis, falls sie wirklich den Sinn einer Erhebung der Affekte zu Reinheit haben sollte, zwei wesentliche Seiten an der künstlerischen Wirkung des Tragischen in sich schließen. Kommt ihr dagegen jener erste Sinn zu, so fällt sie in die außeräst betische Wirkung des Tragischen.

Noch auf einen anderen außerästhetischen Erfolg der tragischen Erregung fei schließlich die Aufmerksamkeit gelenkt. Nach den Aufregungen und Schmerzen, die das Tragische in und hervorbringt, kann und durch Rontrast die darauf folgende Rube und Schmerziofigkeit um fo deutlicher und angenehmer zum Bewußtsein kommen. Ich erwähne diese außeräfthetische Wirkung des Tragischen darum, weil sie von Balentin zur Hamptsache am tragischen Eindruck gemacht wird. Er gründet auf fie seine Ansicht vom Tragischen. Der tragische Dichter richte es mit bewußter Absicht fo ein, daß durch die Schmerzerregungen die darauf folgende Rube als ein positives Gut mit um so größerer Rraft zur Wirfung gelange. Die Erinnerung an die Schmerzgefühle dauere fort und bleibe lebendig; darum werde der schmerzlose, gleichgewichtsvolle Zustand als ein mit Bonnegefühl verbundener empfunden. Es komme im Tragis schen auf das Erleben von sehmerzlichen Empfindungen an, "die künftlich und absichtlich erregt werden, um dann wieder durch ihre Entfernung in uns eine willkommene Empfindung zu erregen". Der Sinn des Tragischen würde biernach in dem wohltuenden Gefühle liegen, von den tragischen Schmerzen und damit von dem Tragischen selbst befreit zu fein. 2 Balentin überschätzt somit eine bestimmte außerästhetische Wirkung des Tragischen berart, daß sie ihm als die Natur des Tragischen selber erscheint.

<sup>1</sup> Beit Balentin, Das Tragische und die Tragodie. In der Zeitschrift für verstellichende Literaturgeschichte. Neue Folge. Bb. 5, S. 359 ff.

#### Künfzebnter Abschnitt

# Tragischer Charafter und tragische Situation. Das Tragische der organischen, notwendigen und zufälligen Art

#### 1. Charafter und Situation im Tragifchen

as tragische Grundgefüge steht uns fest. Es gilt nun, die Breite, in der sich das Tragische darlebt, das Geschehen, in dem es sich aufrollt, die menschliche Entwicklung, in der es sich vollzieht, zu bestrachten. Wir sagen uns jest: das Tragische tritt immer als eine Entwicklung wicklung in die Erscheinung. Nach dieser Seite hin soll nun das Tragische zergliedert werden.

Dabei stoßen wir auf den durchgreifenden Unterschied der Charafetere und der Situationen. Das Tragische kommt nur dadurch zustande, daß bestimmt geartete Menschen und bestimmte Lagen zussammenwirken. Die tragischen Keime, die in einer Person liegen, können durch die Beschaffenheit der umgebenden Berhältnisse entweder zu beschleumigter Entwicklung gebracht oder zurückgehalten oder vielleicht gänzslich unterdrückt werden. Und das Gleiche gilt von der tragischen Lage: die tragischen Gesahren, die in einer Situation liegen, können durch die Beschaffenheit der in sie hineingestellten Person entweder zur Entsadung gebracht oder gehemmt oder gänzlich beseitigt werden.

Immerhin besteht ein Unterschied rücksichtlich der in beiden Faktoren liegenden tragischen Keime. Es gibt Personen, in denen die tragischen Anlagen und Gefahren so mächtig und zwingend sind, daß sich tragisches Unheil entwickelt, mag die Situation welche Beschaften Gefüge und Gepräge, daß selbst bei günstigster, gesündester Lebenstage tragisches Verderben über sie hereinbricht. Wer die Anlagen eines Hölderin, Grillparzer, Nießsche, Strindberg besitzt, der gerät gänzlich unabhängig von Umständen und Verhältnissen in Unglück und Zerrüttung. Ober man denke an Kassandra, wie sie Schiller in seinem Geschichte schildert: ihr ist es gegeben, das Verderben vorauszuschen, das sie doch nicht wenden kann; wie auch immer die Umstände liegen mögen: ein tragisches Los ist ihr gewiß. Von tragischen Situationen dagegen gilt das Entsprechende nicht. Wenn die Situation auch noch so unheilsschwanger, noch so sehr tragisch geladen ist, so ist es doch darum keiness

wegs unvermeiblich. daß sie die darin stehende Verson in tragischen Rammer ffürze. Der jenem Sate entsprechende Sat würde lauten: es gibt Situationen, beren tragische Anlagen und Gefahren fo mächtig und zwingend sind, daß sieh für die darin stebende Verson tragisches Unbeil entwickelt, mag biefe Verfon welche Beschaffenbeit im= mer haben. Diefer Sat wäre falfch. Go außerordentlich groß auch Die tragische Gefahr irgendeiner Situation sei, so kann doch die von Diefer Situation umftrickte Verson von jo unerschütterlicher geiftiger Rraft und Gesundheit oder von so anvassungsfähiger Umsicht und alles bewältigender Geniglität des Sandelns oder von so gleichmütigem Phlegma ober auch von so leichtfertiger, sanguinischer Oberflächlichkeit sein, daß fich für fie keine tragische Berwicklung ergibt. Es bangt baber bie tragische Kraft der Situation von den dazu gehörigen Charafteren in höberem Grade ab ale die tragische Rraft bes Charafters von der Situation. Anders ausgedrückt; die Situation für fich, abgesehen von den darin stehenden Charafteren, kann niemals für das Zustandekommen des Tragischen bürgen; wohl aber kann zuweilen die Beschaffenheit einer Verfon, gang unabbängig von ben Situationen, bas Entspringen tragischen Berderbens zur unvermeidlichen Folge baben.

Ein wichtigerer und tieferer Unterschied wischen Charafter und Situation besteht indessen rücksichtlich ihrer tragischen Bedeu= tung. Der Sinn, in dem der Charafter und in dem die Situation als tragisch bezeichnet wird, ist von wesentlich verschiedener Art. Der tragische Charafter ift der Träger des Tragischen; er ift das, was da Leid. Sturg, Untergang, Schuld, Subne in fich erlebt; in ibm entwickelt fich ber Inbeariff von Seiten, die bas Tragische bilden. Benn bagegen eine Situation tragisch genannt wird, so ift damit nicht gesagt, daß sie an sich selber das Tragische aufweise und darlege. Es ist nur gemeint, daß sie entgegenkommende, fordernde, vielleicht nabezu nötigende Bedin= qungen für die Entwicklung der an den Charafteren sich vollziehen= den tragischen Borgange enthalte. Der tragische Charafter stellt schlechtweg an sich selber bas Tragische bar; die tragische Situation bagegen ist tragisch nur in dem Sinne, daß sie die an dem anderen Kaktor - nämlich an Versonen — sich vollziehende Entwicklung des Tragischen for bert. Das Wort tragisch bat in dem ersten Kall eine unmittelbar bezeichnende, in dem zweiten eine bloß binweisende Bedeutung.

Unter den mannigfaltigen tragischen Charafteren und Situationen intereffieren uns vor allem biejenigen, die eine starke, drängende Anlage

zum Tragischen in sich enthalten. Es gibt Charaftere, Die eine tragische Entwicklung kaum vermuten laffen, geschweige benn zu einer folchen bindrangen. Nur badurch, daß Umftande von besonders ungunftiger Beschaffenheit vorliegen, geraten sie in tragisches Leid. Die antike Tragodie ist kein gunftiger Boden fur das Entsteben tragisch gefährlicher Charaktere. Dilthen fagt von Afchulos und Sophokles, daß auch ihren kompligierteren Menschen "die Perspektive in eine unergründliche Innerlichkeit. aus welcher der tragische Konflift entspränge", ganglich fehle. Der man denke an die keusche, treue Rudrun im Evos: sie kommt nur da= durch in Erniedrigung und Knechtschaft, weil ausgesucht widrige Geschicke über sie und die Begelingen bereinbrechen. Und umgekehrt gibt es tragische Situationen, durch welche tragische Verwicklungen nicht nabegelegt, nicht berausgefordert werden. Sie enthalten an sich nichts von tragischer Schwüle und Geprefitheit und werden nur dadurch tragisch. daß Versonen von besonders ungunftiger Eigenart in ihnen fteben. Die Meinungsverschiedenheit zwischen dem Erbförster und seinem Berrn würde ohne alle Schwieriakeit ausgeglichen werden, wenn der Dichter Beiden nicht einen fo ausnahmsweise ftarren Ropf gegeben hatte. Go steben den tragisch gefährlichen Charakteren und Situationen folde von tragisch ungefährlicher Art gegenüber. In dem zweiten Falle wird die Tragik nicht von innen ber, nicht organisch, son= dern nur durch das tatfächliche Zusammentreffen mit der bestimmt gearteten Gegenseite erzeugt. Ich fasse zuerst die tragisch gefährlichen Charaktere ins Auge. Es gilt, die Fülle der hierber gehörigen Geftalten unter topische Formen zu bringen.

## 2. Tragisch gefährliche Charaktere

Die stärkste Gefahr tragischer Entwicklung kommt solchen Charakteren zu, die derart unausgeglichen, widerspruchsvoll, in sich unverträglich sind, daß ihnen mit hoher Wahrscheinlichkeit das Schicksal bevorsteht, von innen heraus unglücklich zu werden, sich an ihren Widersprüchen aufzureiben. Diese unselig angelegten Naturen tragen nicht die Bedingungen in sich, aus ihren inneren Nöten und Kämpfen zu gesundem Gedeihen, zu wohlgestimmtem Lebensgefühle, zu einer Entfaltung der Kräfte in wechselseitiger Ergänzung und Förderung emporzudringen. Sie arbeiten sich ab in inneren Neibungen, Stockungen, Verhärtungen; sie

<sup>1</sup> Wilhelm Dilthen, Beiträge jum Studium der Individualität (1896; in den Sigungsberichten der Berliner Atademie der Biffenschaften).

gerrütten fich in jaben Gegenfaten, beftigen Spaltungen und Berkluftungen, in schroffem Bechiel von Aufschwung und Sturg: fie muten gegen fich in Selbstbefehdungen und Selbstverwundungen. Es find Menichen, die an fich felber leiden und zugrunde geben. Natürlich fehlt es bei biefer unfeligen Beschaffenbeit ibres Besens auch nicht daran, daß sie mit ihrer Umgebung, mit den Berbältniffen und Menschen in Bwiespalt geraten. Die innerlich unzweckmäßig gearteten Naturen erweisen sich auch als äußerlich unzweckmäßig, als unbrauchbar für Die Auffenwelt, als untuchtig im Rampfe ums Dafein. Gie find ben Berbältniffen und ihren Anforderungen nicht gewachsen, vermögen sich den Dingen und Menschen weder anzuwassen, noch sie zu beberrichen. So ent= stehen im Gefolge der inneren Berriffenheiten meistens auch noch Berwürfnisse mit der Belt. Ich will diese erfte Art der tragisch angelegten Personen als die tragisch widerspruch svollen Charaftere und die entsprechende Tragif als die Tragif des inneren 3wiespaltes bezeichnen. Es wäre zu weit gegangen, wenn man, wie etwa Klein in seiner Geschichte des Dramas tut,1 nur folche gebrochene, franke Charaktere als tragisch gelten laffen wollte. So viel aber ift richtig, bag berartige Charaftere einen gang befonders gunftigen Schauplat für ftarke und tiefe Entfaltung des Tragischen barbieten.

Hier sei an den siebenten Abschnitt erinnert, wo das Tragische des inneren Kampfes behandelt wurde (S. 115 ff.). Das Tragische des inneren Kampfes schließt das jetzt behandelte Tragische des inneren Zwiespaltes in sich. Jenes ist von weiterem Umfang, denn es umfaßt auch alle solche Fälle, in denen der innere Kampf nicht so sehr aus der unsseligen inneren Beschaffenheit der Person, als vielmehr aus ungünstigen äußeren Verhältnissen entspringt (vgl. S. 135).

Ans den mannigfaltigen Formen, in denen sich das Tragische des inneren Zwiespaltes darstellt, hebe ich zwei wichtige Typen hervor. Besonders häufig begegnet in der Dichtung des Tragischen der Zwiespalt zwischen hochfliegendem, dem Idealen und Unendlichen zugewandtem Streben und unersättlicher Gier nach Niedrigem, Nichtigem, Sündhaftem. Der Geist ist in ein edles, freies, göttliches und ein gemeines, stlavisches, irdisches Selbst auseinandergerissen. Er lebt in einer großen Sache, zugleich aber wird er zu dem Flitter und Schmutz des Daseins herabgezerrt; er ist hingegeben an das Streben nach dem, was den Menschen adelt, beglückt, erlöst, zugleich aber ist er von enger, dumpfer,

<sup>1 3. 9.</sup> Alein, Geschichte bes griechischen und römischen Dramas, Bb. 1, G. 10 f.

knechtischer Ichsucht erfüllt. In einer Külle von Formen findet sich dieser Zwiespalt verwirklicht. Die ideale Seite äußert sich bald als Streben nach tiefdringendem, weitauschellendem Erkennen, bald als heißer Drang, die Menschheit zu Glück, Freiheit, Größe zu führen, sei es durch staatliche und gesellschaftliche, sei es durch religiöse Umwälzung, bald als überquellender künstlerischer Schaffensdrang, bald als mystische Schnsucht, mit Natur und Gott Eins zu werden, bald in anderen Formen. Ebenso kommt auch die niedrige Seite verschiedenartig zum Ausdruck: als wüste Gier nach geschlechtlichen Genüssen, als Sucht nach rücksichtssloser Befriedigung des ruhmgierigen, eitlen, kleinen Selbst, als hartes, skrupelloses Streben nach Macht und Herrschaft, nach Unterdrückung und Anechtung der Menschen.

Nedermann fällt die Gestalt Kausts ein: der edlen Leidenschaft des nie sich befriedigenden Forschens steht der wilde Drang, die groben Genuffe des Lebens, besonders die Liebe, bis in die dunkelften Tiefen durchzukoften, gegenüber. Diesem gemeinsamen Grundzwiespalt fügen die einzelnen Kauftdichtungen noch manche Befonderheiten auf der idealen wie irdischen Seite bingu: der Marlowsche Kauft verbindet mit dem Erkenntnisdurste zugleich den berauschenden Gedanken des übermensch= lichen Herrschens über die Natur; noch mehr zeigt der Grabbische ein wüstes Streben nach unerhörter Machtfülle; im Goethischen Faust da= gegen gefellt fich zum Biffensburfte die Sehnfucht, mit der urlebendigen Natur in ihren Quellen und Burgeln Eins zu werden. In Lenaus Fauft wiederum ift ber gange Zwiefpalt in bas Element bes Beichen, Schwermütigen, Sentimentalen getaucht. Dagegen gehört Calberons Magus, obwohl in ihm gleichfalls Wissensdurst und Liebesgier streiten, nicht zu den tragisch gefährlichen Charafteren; und zwar darum nicht, weil ihm die Liebesgier rein supranaturalistisch eingeinwest wird. Auch bei Mabler Müller erscheint die tragische Gefährlichkeit Kausts dadurch berabgedrückt, daß Kauft erft durch Wechsler und Juden in Not und Elend gebracht werden muß, ebe er sich zu dem Entschluß getrieben fühlt, mit der Hölle in ein Bündnis zu treten. Als Beispiele für andere Arten des Zwiespaltes zwischen Göttlichem und Irdischem nenne ich Shakespeares Antonius in dem Stuck "Antonius und Cleopatra", Byrons Manfred und Harold, Roquairol in Jean Pauls Titan, Richard Wagners Tannhäufer, befonders aber seinen Wotan, diese gewaltige Berkörperung der Welt des "Wiliens" (denn auch bei Schopenhauer entwickeln sich aus dem finfteren, gierigen Weltwillen die boben Geffaltungen des Geiftes: Mitleid, Ent=

saanna, Weisheit): ferner Johann von Lepben, Danton bei Bamerling, Catiling in Ibsens Jugenddrama, die Brüder Jwan und Dmitry in der ungeheuren Dichtung Doftviewskus "Die Brüder Karamafow", Mira= beau in belle Grazies Robespierre. Der Absicht des Dichters nach gebort auch Eulenbergs Simson bierber: ein berrlicher Zatenmensch, ein Volkserretter finkt zu einem Bollust-Ungetum berab. Ich jage: "der Absicht des Dichters nach"; benn die keuchende, dampfende, platende Bollustraferei, in der wir Simson Afte bindurch sich malgen seben, ift nicht nur menschlich uninteressant, sondern gibt sich uns auch weit mehr als ein von bem erotisch überhiften Dichter in Die Gestalt Simsons Hineingesteigertes benn als etwas aus ihr naturgemäß Berausgewachsenes zu fühlen. Besonders prinzipiell findet sich die erotische Zwiespältiakeit des Menichen in dem Drama "Liebe" von Anton Wildgans bebandelt. Der Mensch erscheint als ein zwiespältiges Wesen, das sich nach bober, geistverklärter Liebe sehnt, aber zugleich in die beschmußenden Riederungen der geschlechtlichen Gier herabgezogen wird. Freilich wird der nicht gewöhnliche fünstlerische Wert dieses Dramas durch widerwärtigsensationelle Behandlung des Erotischen ftark geschädigt. Die Geschichte der Philosophie weist mehrere Versönlichkeiten auf, die hierher gehören: Augustin, Abalard, Rouffeau, Schopenhauer. Aus dem Reich der Dicht= funft nenne ich Petrarca, Johann Chriftian Gunther, Burger, Grabbe, Boron, Oskar Wilde. Sie Alle haben an dem grob Irdischen in ihrer emporstrebenden Natur bitter gelitten.1

Der jetzt betrachtete innere Zwiespalt läßt sich unter die Formel bringen, daß in derselben Person ein zerrüttender Widerstreit zwischen Wert und Unwert, zwischen Hohem und Niedrigem, zwischen Göttlichem und Tierischem oder Teuftischem vorliege. Ein innerer Zwiespalt anderer Art ist dort vorhanden, wo sich die verschiedenen seelischen Betätigungen, ohne daß ein sittlicher Mangel zugrunde läge, in dem Verhältnis

<sup>1</sup> Wie eng und dogmatisch die sich am allermodernsten dünkenden Theorien vom Tragischen versahren, zeigt auch die von Fris Wittels verkündete Lehre (Tragische Merive. Das Unbewußte von Held und Heldin; Berlin 1911). Er sieht die Ursache aller Tragit in dem "Einbruch des unlogischen und unethischen Unbewußten ins Bewußtsein" (Z. 10). Wesen und Kern der Tragit liege darin, "daß wir nicht uns umschränkte Herren in unserem Bewußtsein sind", sondern dunkle und unkontrollierbare Triebe an unseren guten Borsätzen rütteln (Z. 34). Das heißt: Wittels erhebt einen unter zahlreichen Typen des Tragischen zum Range des allgemeinen Wesens des Tragischen. Er sieht nicht rechts und nicht links, er kennt keine Einwände und Schwierigkeiten. Für ihn ist tragisch nun einmal nur das, was zu seiner Psychologie vom Unbewußten paßt (die außerdem eine Psychologie recht grober Art ist).

bes Buviel und Buwenig zueinander befinden. Goll eine moblgeordnete, fraftvolle, gefunde, glückliche Entfaltung des Individuums zustande kommen, so muffen fich die seelischen Tätiakeiten berart zu= einander verhalten, daß fie fich wechfelfeitig ergangen, ausgleichen, einfchranken, fordern. Sie muffen fich gegenseitig folche Bedingungen gewähren, daß ibre Entwicklung vor greller Einseitigkeit, bedrobender Bucherung, gefahrvoller Berkummerung, vor Überverfeinerung, Ginproffung, Erstarrung bewahrt bleibt. Wirft fich bagegen die Rraft ber Seele gang nach einer Seite, fo daß bier eine Aberfteigerung in Bachstum und Leistungsfähigkeit stattfindet, während and er en Richtungen ibres Lebens alle Gafte entzogen werden, fo ift mit biefen beftigen Gleichgewichtsstörungen ein nur zu gunftiger Boden für schmerzvolle Aufregungen, dumpfe Niederdrückungen und Berödungen, für aufreis bende Zerwürfnisse mit sich und der Welt geschaffen. Bon welcher Aurcht= barkeit die Seelenfturme folder Naturen fein konnen, fann man fich vor Augen führen, wenn man sich etwa die bis in die Abarunde er= töteten Selbstacfühle und außerster Selbstverachtung führende Entwicklung des jungen Reifer, die Moris in feinem pspehologischen Roman mit stannenswerter Meisterschaft geschildert hat, vergegemvärtigt. So gefellt fich jenem Typus der fittlichen Zwiefpältigkeit ein Inpus der feelischen Disharmonie bingu.

Auch dieser zweite Tupus der widerspruchsvollen Charaftere stellt sich in reicher Bielgestaltigkeit bar. Das bedeutenoste tragische Gewicht fommt jenen Källen gu, in benen Schwächung und Erfran= fung des Billens stattfindet. Nehmen wir an: Phantafie und Grübelei seien gewaltig entwickelt, und zwar arbeiten sie mit Sast und Sucht in der Richtung des Erschreckenden, Beanaftigenden: Die Em= pfanglichkeit gegen die Eindrücke der Welt sei bis zu Aberempfindlichkeit und auflodernder Aberreigbarkeit gesteigert; besonders auf alles Störende, Zweckwidrige, Baffliche, Gemeine antworten Ginne und Gemüt unverhältnismäßig beunrubigt und aufgeregt; zugleich sei für alles Sobe, Ideale, Schone lebhaftes Berfteben und Sehnen vorhanden, fo daß auch die Ansprüche, die das Gemut an die Welt und an fich felber ftellt, hochgespannter und fast unerfüllbarer Art sind; auch sei das Gemut fo angelegt, daß es lange und sehwer an den Eindrücken zehrt und trägt. Man ftelle sich nun vor, daß ein so gearteter Mensch unter dem Einfluß und Druck diefer fark einseitig entwickelten Richtungen feines Geiftes einen verkümmerten Willen habe. Ein solcher Mensch wird vor lauter

Grübeln und Schwernehmen, vor lauter schnellverrauchenden Affekten und mißtrauischen, müden Stimmungen zu keinem Entschluß kommen, niemals den richtigen Augenblick für das Handeln ergreifen und niemals die richtigen Mittel und Ziele treffen. Vielleicht ist ihm auch noch dazu die Gabe klarer und ruhiger Überlegung versagt. Man kann sich vorstellen, zu welch aufreibenden Kämpfen mit sich und der Welt ein so gearteter Mensch fast notwendig kommen musse.

Samlet, Goethes Taffo, Grillvargers Raifer Rudolf der Zweite fonnen und diesen unfeligen Menschentwus in verschiedenen Formen vor Augen führen. Doch auch in anderem zwiefvältigen Zusammenhauge fann Berwirrung und Berfummerung des Billenslebens vorkommen. Grillparzers Sappho fann als Beispiel bienen: Sappho lebt auf den erd= entrückten Söhen der Runft; dadurch ift ihr der Blick für die Erforder= niffe des Lebens und fur ihr eigenes Konnen auf dem Schauplate des Lebens geschwächt worden; und doch ist anderseits gerade infolge ihres Berweilens im Reiche des Idealen ihr Durft nach irdischem leben und sinnenfreudiger Liebe beftig rege geworden: so waat sie sich denn in Leben und Liebe hinein, begeht jedoch dabei einen Kehlgriff um den anderen; die in reineren Belten lebende Dichterin zeigt fich dem gröberen irdischen Dasein nicht gewachsen und gerät so in Zerrüttung und Untergang. Grillparzers Sappho bringt mich auf die intim charafteris fierte Malerin Olln in Belene Böhlaus Roman "Der Rangierbahnhof": hier hat die fieberhafte Leidenschaft für Kunft und Ruhm und das rafende Arbeiten por der Staffelei zur Rebrieite die naiv egoistische vollige Vernachläffigung aller anderen Pflichten und Rückfichten, besonders derer gegen ihren guten, tüchtigen Mann. Anders wieder ift es bei Rellers Grünem Beinrich: hier ift es bie finnreich traumende, gedanken= spinnende Künstlernatur, die ihn in allgemeine dumpfe Untätigkeit, in gefahrvolle Willenserfrankung bringt. Und der Grüne Beinrich wieder führt mich auf Grillparzers Armen Spielmann und den Doktor Kauftino in Don Juan Baleras gleichnamiger Novelle. Um die überreiche Manniafaltiakeit hierber gehöriger Charaktere anzudeuten, nenne ich noch Resch= banow in Turgenjews Meuer Generation, Skule in Ibsens Aronpratenbenten. Auch Ibsens Julian gebort bierber: er ift, wie Woerner fagt, "eine beidnische Seele von des chriftlichen Gedankens Blaffe angefranfelt, in ihrem freien naturlichen Streben geknickt, ber Bahrhaftigkeit des Willens beraubt".1

<sup>1</sup> Roman Woerner, henrif Ibsen; Bb. 1, S. 290.

Doch stellt sich der Inpus der seelischen Disharmonie auch in Formen dar, die mit Willenserkrankung wenig oder nichts zu tun haben. So liegen in Bebbels Judith eine mannlich belbenbafte Seele und bas dunkle Verlangen nach den Musterien der Geschlechtlichkeit im Kampf miteinander. In Bebbels Berodes wieder ift außerfte Maglofigkeit der eigenen Launen und Gelüfte mit böchsten Unsprüchen an die Beständigkeit und Unterwerfung der Anderen gevaget. Abnlich ist es bei dem Könia in Kuldas Talisman; nur daß bier die tragische Zerrüttung schließ= lich in Beilung umschlägt. Ober man benke an folche Menschen, in benen feuriges Gefühl mit eiskaltem Berftand, schwärmerisches Bedürfnis nach Idealen mit zweifelnder und verneinender Grübelei verbunden ift. Nietische kann bierfür als ausgezeichnetes Beifpiel bienen. Auch Beinrich Beine befaß etwas von der Anlage zu tragischen Schmerzen, Die in diefer Rich= tung liegen. In der äußerst verwickelten Natur Vetschorins bei Lermon= tow bildet das Zusammen von heißer, jäher Leidenschaft und erkälten= der, neugieriger Selbstbeobachtung wenigstens eine Seite. Bei Beinrich Aleist wieder lag das beftige, beilige, verzehrende Ringen nach der Ber= wirklichung eines bochften Kunftideals im Biderftreite mit feinem fünft= lerischen Können und seiner sich nur schwer befriedigenden Natur. Auch an die höchst merkwürdige, überaus widerspruchsreiche Versönlichkeit des Dichters und Denkers Jens Baggefen kann erinnert werden. 1 Ober man lese etwa die von Bebbel unter ber Aberschrift "Dem Schmerz sein Recht" vereinigten Gedichte: hier fpricht fich ein Gemüt aus, für das bobes, ernstes Schaffen von vornberein gleichbedeutend ift mit qualvollem Ringen, mit blutender Selbstzerftorung. Mit Nachdruck ift bier Rean Paul zu erwähnen: nicht viele andere Dichter haben eine fo große Anzahl verwickelt und eigenartig zerriffener Charaktere geschildert. Man vergegenwärtige sich etwa Siebenkäs: wird ihm auch schlieflich himm= lisch hohes Glück zuteil, so hat er dies doch mit einem jämmerlich wund geriebenen, taufendfach zerschnittenen Bergen erkaufen muffen. In feinem Rampfe mit der zunehmenden Berarmung, mit der Natur feiner Lenette, mit seiner eigenen Natur, besonders auch in der phantaftischen Todes= betrugskomöbie, sodann bei dem Grafen in Badug und bei dem letzten Besuche in Auhschnappel — überall ist eine Fülle tieftragischen Leides vorhanden. Und dieses Leid stammt letten Endes aus der widerspruchs= vollen Natur des Siebenkäs: aus der Mischung von überreizbarer Beich-

<sup>1</sup> Bgl. Otto Ernft Seffe, Jens Baggefen und bie deutsche Philosophie. Leipz 3ig 1914.

beit, phantaftischer Einbildungsfraft, tollem Sumor und äbendem Berstande, aus der Mischung von gärtlicher Enge und fühner Beite, von Berschnörkelung und Freiheit, von unschuldsvoller Kindlichkeit und wilber Narretei. Much fein Doppelganger Leibgeber fällt vielfach unter bas Tragische. Er ift ein humorift, in dem das Tragische einen ftarken, aber überwundenen Bestandteil bildet; ein Sumorist der freien, selbst= berrlichen Urt, der mit seinen tragischen Gefühlen kurz und aut fertig wird. Auch mit den beiden vergletscherten Naturen Lord Borion im Befperus und Ritter Gaspard im Titan gebort Jean Vaul bierber: durch ihren eisigen Panger guckt ihre beiffe Leidenschaft, durch ihre verlebende Barte ihre hohe Seele hindurch. Aus der neuesten Dichtung nenne ich den jugendlichen Ali in Emil Götts Drama "Edelwild", der sich in indwidualiftischer Haltlosigkeit und Nacktheit zerwühlt und zugleich mit den Weltgeheimniffen in Fühlung steht, und Therfites in Stefan 3weigs gleichnamigem Drama, der eine besonders tief in außerste Zerriffenheiten hineingezeichnete Geffalt ift. Alle angeführten Beisviele aber werden überboten durch Strindberg als Menschen. Er war ein auf Umfturg und Busammenbruch angelegtes außerordentliches Genie. Aus der Darftellung, die er von seiner Jugend gibt ("Der Sohn einer Magd"), ersieht man, wie fein Selbst zwischen Gemiffen und Bedenkenlosigkeit, Askese und Buchtlofiakeit, Schambaftigkeit und Schamlofigkeit, gwischen einem mystischen Sange und gersetender Verstandesarbeit, zwischen fiebernder Phantasie und überscharfer Selbstzeraliederung, zwischen Kulturfeind= ichaft und überkultur unselig bin- und bergeworfen wurde.

Bisher habe ich von solchen Charakteren gesprochen, die so zwiesspältig sind, daß für sie die hohe Gefahr besteht, an ihrem inneren Zwiespalt tragisch zu leiden. Zeht soll von Charakteren die Rede sein, die tragisch gekährlich sind, ohne in solchem inneren Zwiespalte zu stehen. In kurzer Bezeichnung läßt sich demnach sagen: die tragisch gekährlichen Charaktere sind teils zwiespältiger, teils unges spaltener Urt.

Insbesondere gehören zu dem zweiten Grundtypus stark einseitige Charaktere: Menschen von ungeftümer Liebesleidenschaft, von ungebansdigtem, trogigem, gewalttätigem Herrscherwillen, Menschen, die von einem wilden, rasenden Dämon getrieben werden, aber auch Menschen, die nichts als weiches Gefühl, stilles Gemüt sind, die gegen die Stöße der Welt nicht nur der Waffen, sondern auch der schützenden Schale entbehren. Freilich gilt auch von diesen Menschen, daß sie aus dem

Gleichgewicht gerückt sind, und man könnte daher versucht sein, sie zu dem Grundtypus der in sich zwiespältigen Charaktere zu zählen. Allein es fehlt ihnen das wesentlichste Merkmal: sie leiden nicht an ihrer Zwiespältigkeit, sie zerfallen nicht schmerzvoll in sich, sie reiben sich nicht in inneren Kämpfen auf. Prallte ihre Natur nicht mit der feindlichen Welt zusammen, so würden sie sich in ihrer Einseitigkeit völlig wohl fühlen. Es besteht also in der Tat ein durchgreisender Unterschied zwischen ihnen und dem ersten Grundtypus: den tragisch gefährlichen Charakteren. Natürlich fehlt es auch nicht an Abergängen, das heißt an tragisch gefährlichen Charakteren, die nur einen Ansat von innerer Spaltung zeigen, oder in deren Darstellung der Dichter doch die inneren Spaltungen und Kämpfe zurücktreten läßt, so daß der Nachdruck auf der Schilderung ihrer heftigen Einseitigkeit liegt. Unter die folgenden Beispiele lasse ich auch solche Abergangsfälle mit einsließen.

Es liegt schon in der Beschaffenheit des zweiten Grundtypus auszgesprochen, daß den hierher gehörigen Charakteren eine geringere trazische Gefährlichkeit zukommt. Das tragische Unglück entsteht hier weniger von innen heraus als dort; es kommt hier mehr als dort auf die umzgebenden Verhältnisse und Menschen an. Die Charaktere dieser zweiten Art gehören nur insofern zu den tragisch gefährlichen Naturen, als, wie nun einmal die Welt, sei es überhaupt, sei es in gewissen Zeiten, Völzkern, Kreisen geartet ist, die hohe Wahrscheinlichkeit besteht, daß sich Situationen finden werden, in denen sie in tragisches Unglück geraten.

Beispiele bieten sich dar, wohin wir blicken. Romeo und Julia, diese elementaren, engen, maßlos heftigen Sinnlichseits= und Phantasie= menschen gehören ebenso hierher wie der harte, stolze, gewalttätige Wischnsmensch Coriolan. Aus Kleists Gestalten hebe ich Penthesilea, aus benen Grabbes Napoleon, aus Grillparzer den wortlos und eingepreßt leidenschaftlichen Melancholiser Leander und den herrschgierigen Ottokar, aus Konrad Ferdinand Meyer den willensstroßenden Jürg Zenatsch und seine Lucretia, aus Wildenbruchs Karolingern den vom Dämon wilden, alles wagenden Ehrgeizes beseisenen Grafen Bernhard hervor. Weit über alle diese Beispiele ragt aber Ibsens Brand empor. Er ist ein ideal gerichteter Willensriese, der nur das Wollen für echt und verzbienstlich hält, das sich unter schmerzvollem Bruch mit allem Menschlichen und Natürlichen, unter Not und Schrecken, unter erbarmungsslosen Sichselbstwehetun vollzieht. Will man Beispiele für die heftige Einseitigkeit in Gestalt der jähen Gier nach den wilden, glänzenden Geschieftigkeit in Gestalt der jähen Gier nach den wilden, glänzenden Ges

nüffen des Lebens, fo kann man an Geftalten Balgace, etwa an Naffael in Peau de chagrin oder an Rastignac im Père Goriot denken. Bei Balgae baben die Leidenschaften, wenn sie sich einer Menschenseele bemächtigen, etwas beiß Auffahrendes, kalt und unerbittlich die edleren Triebe Niederhaltendes, das Berderben des Menschen aleichaultig und graufam Berbeiführendes. Ein bervorragendes Beispiel trunkener, def= potischer Lebens= und Liebesgier findet sich in Laubes Jugenddichtung "Das junge Europa": Hippolnt, der Ardinghello des jungen Deutschland, endet schlienlich als verwüstete Ruine. In Eulenberas Drama "Unna Balewska" ift Graf Balewski eine fessellose Kraftnatur, bie nur in blutichanderischer Liebe ihr Genügen findet und in völliger Gelbst= geritorung endet. Will man bagegen ein Beisviel fur einen Charakter, ber burch Uberman hober Liebe und garter Gebnfucht, burch bas fast Ubermenschliche entrückter Stimmungen tragisch gefährlich ift, fo kann man an Shellen benken, wie er fich beispielsweise in der Dichtung "Allastor" ausspricht.

# 3. Das Tragische der organischen, der notwendigen und der zufälligen Art

Ofter begegnen wir in Darstellungen der Afthetik und Poetik, ebenso in Besprechungen von Dichtern und Dramen der Auffassung, daß sich in der dichterischen, namentlich dramatischen Gestaltung des Tragischen das tragische Schieksal mit innerer Notwendigken misse, ohne die Hilfe von Zufällen, aus den Charakteren entwickeln müsse. So lesen wir bei Solger: es sei ein Hauptgesetz der tragischen Handlung, daß sie ohne alse Zufälligkeit oder entscheidende Willkür in einer notwendigen Kette von Ursachen und Wirkungen zu ihrem Ziele hinschreiten muß. Und ähnlich sagt Hettner: die Welt des Dramas sei die Welt innerer Notwendigkeit; Alles, was der inneren Notwendigkeit widerspreche, sei vom Drama, insbesondere von der Tragödie, für immer ausgeschlossen; daher dürfe in der tragischen Dichtung nirgends dem Zufall Spielraum gegeben werden.

1 Colgers Nachgelassene Schriften und Briefmechsel, Bb. 2, C. 471.

<sup>2</sup> Hettner, Das moberne Drama; Braunschweig 1852; C. 110 ff. Bgl. C. 33. Auch Frentag versucht, ben "Jufall" aus bem Drama hinwegzubeuten. Ihm ist ber Jufall im Drama, soweit er richtig verwendet ist, im Grunde "ein aus ben Cigentümlichkeiten ber Charaktere hervorgegangenes Motiv" (Die Technik des Dramas, C. 271). Ebenso ist Hartmann gegen ben Jufall ungerecht (Gesammelte Studien und Auffätze, C. 298 f.).

Raum auf einem anderen Gebiete begegnet man soviel übertriebenen, gleißend unbestimmten Redensarten als auf dem der afthetischen Rritik. Dabin gebort nun eben auch die Wendung, daß lieb in der Tragodie die gange Sandlung mit innerer Notwendigkeit aus den Charafteren ergeben muffe. Es sehwebt hierbei etwas Richtiges vor; allein es ift fritif= log um Augbruck gebracht. Wir haben gesehen: felbst die auf das Tragische innerlich angelegten Charaftere bedürfen in der Regel, wenn die tragische Anlage sich zu wirklicher Tragik entwickeln foll, vassender, for dernder Situationen. Nur in verhältnismäßig feltenen Källen liegt die Sache fo, daß fich die tragische Anlage, mag die Situation fein, welche fie wolle, also mit voller Gleichgültigkeit gegen die Beschaffenheit der Situation, rein aus innerem Zwange heraus in wirkliche Tragif umfest. Nur in diesen wenigen Källen kann man mit Recht fagen, daß sieh die tragischen Sandlungen und Schicksale innerlich not= wendig aus ben Charakteren entfalten. In der weit größeren Mebracht der Källe dagegen bedürfen selbst die tragisch gefährlichen Charaftere accianeter, begunftigender Situationen; und da die Charaftere diese Situationen keineswegs absiehtlich baben eintreten lassen, so muß dieses Eintreten rücksichtlich der Charaftere als zufällig bezeichnet werden. Es ift Bufall, daß Bamlet einen ruchlosen Frevler zum Dheim bat; daß Antonius auf ein Wefen von dem bestrickenden Reiz der Eleopatra trifft; ober daß Graf Effer bei Laube unter einer Königin lebt, die ihre Günftlinge mit Eifersucht bewacht. Doch empfinden wir das Walten folchen Zufalles keineswegs als störend; denn wir wissen: zur Entwicklung eines Charafters und zum Handeln gehört, wie die menschlichen Dinge nun einmal geordnet sind, das Dazutreten von Situationen, die von bem Charafter unabbängig find. Wir find hiermit auf ben Zufall in einem anderen, weiteren Sinne gestoffen, als der ift, in dem an früberer Stelle (S. 88 ff.) vom Zufall gehandelt worden war. Dort war vom Bufall als von einem fühlbar überraschenden, störenden, unterbrechenben Ereignis die Rede gewesen. Jest hat er die weitere Bedeutung, daß er alle Umftande und Begebenheiten, soweit fie von dem Menschen nicht absichtlich herbeigeführt und beeinflußt sind, umfaßt. Und da sehen wir, daß der Zufall in diesem weiten Sinne einen unentbehrlichen Beftandteil jedweder tragischen Entwicklung ausmacht. Gelbst bei jenen allergefährlichsten tragischen Charakteren, von denen soeben die Rede war, würde die Entwicklung der Tragik einen anderen Gang nehmen, wenn die Umstände und Begebenheiten, unter benen sie vor sich geht, "zu= Bolfelt, A. b. E. 4. 21.

fällig" anders folgten oder anders gestaltet wären. Man denke etwa nur daran, daß auch die Entwicklung der innerlichsten Angelegenheiten auf Schritt und Tritt mehr oder weniger davon abhängig ist, daß bestimmte Personen gerade jest eintreten, gerade jest weggehen, abreisen, gerade jest zur Stelle sind oder nicht sind, daß das Gespräch absichtslos diese oder jene Wendung nimmt, diesen oder jenen Gegenstand berührt. Man nehme jedes beliebige Drama, und es wird sich zeigen lassen, daß die dargestellte Entwicklung anders ausgefallen wäre, wenn in diesen Kleinigskeiten "zufällig" andere Reihenfolgen und Gruppierungen stattgesunden hätten. Es kommt nur darauf an, daß diese, "Zufälle" durch die Kunst des Dichters so dargestellt werden, als ob sie zwanglos einträten, als ob das natürliche Rollen der Dinge sie so mit sieh brächte. Dann empfinden wir diese "Zufälle" nicht als irgendwie störend, ihre zufallsmäßige Natur kommt uns nicht zu Bewußtsein. Die Zufälle erscheinen uns als Glieder des notwendigen Ganges der Dinge.

So dürfen wir denn den Zusammenhang zwischen dem tragisch ansgelegten Charafter und der diesen Anlagen entsprechenden wirklichen Entwicklung des Tragischen, trot der hereinspielenden Zufälle, als einen or s ganischen Zusammenhang und das Tragische, das sich in dieser Beise entwickelt, als Tragisches der organischen Art bezeichnen.

Das volle Gegenteil findet dort statt, wo ein Mensch lediglich da= durch in tragische Berwicklung gerät, daß er eine Sandlung begeht, die mit seinem Charafter nur äußerlich, lose, oberflächlich zusammenbängt. Es ist eine Unvorsichtigkeit, eine Unbesonnenheit, ein dummer Streich, ein Sichhinreißenlaffen durch den Affekt des Augenblicks oder eine ähnliche Geringfügigkeit, wodurch der Mensch den Unftoß gibt, der das tragische Unheil ins Rollen bringt. Hier ist sonach nicht nur nicht die Rede von innerer Anlage des Charafters zum Tragischen, sondern es kann nicht einmal soviel behauptet werden, daß die Sandlung, die in ihrem Zusammenwirken mit der Situation die tragische Entwicklung ergibt, aus dem Rern des Charafters, aus feinen beherrschenden Intereffen, aus feinen durchgreifenden Betätigungen folge. Es ist mit= bin etwas für das Wefen diefes Menschen Bufalliges, was den Anstoß zur tragischen Entwicklung bildet. Man darf daher hier von einem Tragischen der zufälligen Art reden. hier bedeutet Bufall etwas Ahnliches wie im sechsten Abschnitt (S. 88 ff.): es handelt sich um das Zusammentreffen einer in sich geschlossenen, zusammengehörigen Urfachenverkettung mit dem Gliede einer abseits verlaufenden, nur außer=

lich hinzutretenden Ursachenreihe. Nur oberflächlich hängt die Unworsichtigkeit, Geschwähigkeit oder was es sei, mit dem Wesenskerne der Person zusammen, und doch muß dieser Wesenskern alles Leid, was aus jener Schwäche folgt, auf sich nehmen.

So bat bei Siegfried im Nibelungenlied und im Bebbelichen Drama (aber nicht bei Vaul Ernft) das Tragische seinen Urfprung in Abereilung, in einem Aberseben der bofen, verwicklungsreichen Rolgen. Freilich bangen diese Kehlschritte mit Siegfrieds Gutherzigfeit und Bertrauensfeliakeit zusammen, aber sie sind doch ein Nebenbei: man kann fie fich wegbenken, ohne daß in der Entfaltung von Siegfriede Charafter etwas Wefentliches fehlte. Auch Kriembilds Schuld ift von diefer unwesentlichen Art: von Brunhild schwer gereist, demutigt sie diese unter Preisgebung des ihr von ihrem Gatten soeben anvertrauten unbeilvollen Gebeinniffes; und weiterbin schwatt fie bem liftigen Sagen bas Gebeimnis von Siegfrieds verwundbarer Stelle aus. Ein Sichbinreifienlaffen vom Affekte des Augenblicks als Urfache der tragischen Wendung des Geschickes finden wir auch bei Adrienne Lecouvreur in dem Drama Scribes: schwer gereigt schleudert die Schauspielerin ihrer siegesgewiffen Nebenbuhlerin töblich beleidigende Racinesche Berie ins Gesicht und ruft hierdurch die unverzügliche verderbenbringende Rache der tief Beleidigten bervor. Ein weiteres Beisviel ift Schillers Marquis Vosa. Das Ethos dieses Mannes besteht in der ungeteilten Bingabe an die Adeale der Freiheit und Menschenbeglückung. Allein sein Unglück und Untergang folgt nicht unmittelbar bieraus, sondern aus seinen übereilten, ungeschickten Antrigen, aus feinem unüberlegten Spielen mit dem Bufall. Much an die Erzählung "Unfühnbar" von Ebner-Eschenbach mag erinnert werden: woran Maria ihr ganzes Lebenlang tragisch leidet, dies war eine augenblickliche, ihr selbst unbegreifliche überrumpelung ihres reinen Besens burch sinnliche Begierde. Ebenso gebort Antinous in Benses Trauerspiel "Sadrian" hierher: wenn Antinous feinen väterlichen Freund, den Kaifer, vergiften will, so hängt dies mit dem Rern feines Befens nur wenig zusammen; nur die gang ungewöhnlichen Umstände führen seine edle. treue Natur zu folcher Berirrung. Es ift ein augenblickliches Sichfelbst= verlieren, in das Antinous bineingerät. Etwas anders licat die Sache bei Ottilie in Goethes Wahlverwandtschaften; hier nimmt zwar nicht die Schuld und das Berderben Ottiliens mit einer nebenfächlichen Auße= rung ihres Charafters den Anfang; wohl aber entsteben ihre tragischen Schmerzen auf Beranlaffung einer Unvorsichtigkeit. Erft indem fie bas

Kind in den See fallen läßt, wird ihr Inneres bligartig umgewandelt und ihre bis dahin einig in sich ruhende Natur in die Qualen des Schulds gefühls und der Entsagung geworfen. Erst von diesem Zufall an wirkt Stille als tragische Person.

Natürlich gibt es auch Fälle — und sie sind überaus zahlreich —, die in der Mitte zwischen dem Tragischen der organischen und dem der zufälligen Art liegen. Ich fasse sie als Tragischen der organischen und dem der zufälligen Art zusammen. Diese mittlere Beschaffenheit ist dort vorhanden, wo einerseits der Charafter keine starke Anlage zum Tragischen in sich enthält, anderseits aber auch die tragische Entwicklung nicht aus einer geringfügigen, nebensächlichen Außerung des Charafters entspringt, sondern wo sich das Tragische aus dem Zusammenwirken des sich in seinen Grundeigenschaften, in seinen beherrschens den Interessent gefahrvollen Situationen ergibt. Der Charafter entwickelt sich aus seine m Kerne heraus ins Tragische hinein; doch aber ist der Charafter für sich allein nicht tragisch gefährlicher Art; erst durch die Lage, in die er hineingestellt ist, entsteht die tragische Gefahr.

Schillers Wallenstein fann dieses Tragische der mittleren Art erläutern. Wallenstein ift von dem Dämon der Macht und Berrschaft erfüllt. In ibm glübt das Berlangen, den Genuf feiner Macht ins Unerhörte zu steigern. Doch ift er nicht einseitiger Willens= und Leiden= schaftsmensch. Ihm ist ebensosehr der Zügel rubiger Überlegung gegeben. Er hat die Gabe und das Bedürfnis bedächtigen Umfich= und Infich= blickens, hoch über den Dingen schwebender Gedankenverknüpfung. Auch fehlt es ihm nicht an lebhaftem Ginn für das Gute und Rechte, für Menschlichkeit und Vaterland. Wallenstein gehört daber nicht zu den tragisch gefährlichen Charafteren. Viel weniger noch natürlich kann davon die Rede fein, daß sich für Wallenftein das Tragische aus einem oberflächlichen, äußerlichen Verseben oder Fehltritt ergäbe. Vielmehr liegt bei ihm die Sache fo, daß sich die tragische Gefahr aus dem Zusammenwirken einer versuchungsreichen Situation mit einem Charakter erzeugt, ber in diefer Lage durch die Gefamtheit seines eigenartigen Befens zu verbänanisvollem Sandeln getrieben wird. Ober man denke an Othello. Niemand wird diesen Charafter in seiner Mischung von elementarer, stroßender Männlichkeit und treuberziger, unerfahrener Kindlichkeit als tragisch gefährlich bezeichnen. Wohl aber barf man sagen, daß sich in der Leichtgläubigkeit und Befinnungslosigkeit, mit der er dem Jago in

fein plumpes Net fällt. Othello in feiner Große und Rleinheit, in feiner Menschlichkeit im guten wie üblen Sinne, furz in den Grundzugen feines Befend zum Ausbruck bringt. Ein vielleicht noch beutlicheren Beifwiel bieten Goethes Wahlverwandtschaften dar: feine der vier Versonen, Die in Liebe verstriekt werden, ist von sich aus auf das Tragische angelegt: wenn sie dennoch aus den Grundzügen ihres Wesens beraus in tragische Rämpfe geraten, so ist dies durch ihr Zusammengebrachtwerden unter besonderen Umständen berbeigeführt. So ist auch Indiana in George Sands Roman zu beurteilen: nur neben dem roben Gatten gerät diefe bleiche, atherische, beife, beftige Seele in Liebestragik. Und in dem Roman der Enrica von Handel-Mazetti batte die einfältige, fromme, gott= begeisterte Stephang Schwertner ein einfaches, stilles Dasein geführt und wäre allen tragischen Verwicklungen fern geblieben, wenn fich nicht in ihrer unmittelbaren Umgebung ber Katholizismus mit fanatischer Bildheit gegen das siegreich vordringende, ebenfalls fangtische Luthertum zur Wehr seite. Bierdurch werden Rräfte in der Seele Stephanas ent= bunden, die sonst immerdar geschlummert bätten, und die sie in ein tragisches Martyrium führen.

Fragt man nach dem äfthetischen Wert der drei Arten des Tragischen, so kann kein Zweifel darüber bestehen, daß das Tragische der zufälligen Art dem der organischen und dem der notwendigen Art nach= steht. Es bedarf keiner weiteren Begründung, daß das Tragische der zufälligen Art unfer Bedürfnis nach strenger Gliederung, nach einbeit= lichem Zusammenhange des Runftwerkes nicht in dem Grade befriedigt wie das Tragische der beiden anderen Arten. Aber auch für tiefgebende Charafterifierung, für Ausschöpfung des Menschlichen gibt das Tragische der zufälligen Urt nicht so aunstige Gelegenheit. Wo das Tragische aus dem Rerne des Charafters flicht, dort kann der Norm des Mensch= lich-Bedeutungsvollen in der Regel beffer genügt werden. Auch in den bisherigen Theorien des Tragischen wird der Borzug der organischen Ber= mittlung vor den zufälligen Zusammenbängen meiftens - fei es ausdrücklich oder stillschweigend — anerkannt. Wenn Bischer z. B. das "Tragische des sittlichen Konflikts" über das "Tragische der einfachen Schuld" ftellt, fo geschieht dies hauptfächlich barum, weil er nur bort allseitige organische Vermittlung findet, bier bagegen ber Schuld und Strafe Bufälligkeit anhaften fieht.1

So sehr indessen auch das Tragische der organischen und der not= 1 Bischer, Asthetit, 88 134 und 139.

wendigen Art das Tragische der Zufälligkeit an Wert übertrifft, so muß doch auch diese dritte Form in ihrer Berechtigung anerkannt werden. Denn zur Bedeutung von Leben und Welt gehört auch dies, daß Schritte und Handlungen nebensächlicher Art furchtbar verhängnisschwere Folgen nach sich ziehen können. Der Mensch ist nun einmal in eine Welt gestellt, in der auch die ernstesten, unheilvollsten Zusammenhänge häufig die Form des Zufalls erhalten. Es ist daher nur in der Ordnung, daß auch in den tragischen Dichtungen dem Zufall sein Recht werde. Und wird ein Stoff von zufällig tragischer Art von einem wirklichen Weichter gestaltet, so kann darin ein tiefer und fesselnder menschlicher Gebalt, ein Reichtum von menschlichen Verborgenheiten und ungewöhnslichen Entwicklungen zur Ausprägung gebracht werden. In einem solschen Falle ist der Zufall durch das Menschlich-Bedeutungsvolle gerechtsfertigt, das durch ihn zum Ausdrucke kommt (vgl. S. 88 f.).

# 4. Schuld, Leid, Untergang hinsichtlich bes organischen Zusammenhanges betrachtet

Bisher habe ich die Kategorien des Organischen, Notwendigen und Bufälligen auf bas Berhältnis bes tragischen Charafters zu ber im Bangen und Großen betrachteten tragischen Entwicklung angewenbet. Natürlich laffen fich auch einzelne Glieber ber tragischen Ent= wicklung baraufbin prüfen, in welchem Berhältnis von Notwendiakeit sie zu dem tragischen Charafter steben. Besonders legt sich dies dort nabe, wo die tragische Entwicklung durch Schuld und Frevel hindurchführt. Hier erhebt sich die Frage: wie verhalt sich die Schuld zum tragischen Charafter? Wie von der tragischen Entwicklung überhaupt, so gilt auch im besonderen von der Schuld, daß fie mit dem Charafter ent= weder organisch oder notwendig oder zufällig verknüpft ift. Diese Ausbrücke haben bier genau benfelben Ginn wie in den vorbin gegebenen Auseinandersetzungen. Ich gebe auf diese Unterschiede im Berhältnisse von Charafter und Schuld nicht weiter ein, da hierüber im wefentlichen dasselbe gefagt werden mußte, was über das Berhältnis von Charafter und tragischer Entwicklung gesagt worden ift.

Das Tragische der Schuld fordert sodann zu der weiteren Frage auf, in welchem Abhängigkeitsverhältnisse das der Schuld folgende Leid zu der Schuld stehe. Diese Frage spaltet sich, je nachdem man das dem Untergange vorangehende innere Leid (ich werde es schlechtweg das innere Leid nennen) oder den Untergang selbst ins Auge faßt.

Innerhalb des ersten Falles lasse ich an die Stelle der Dreiteilung eine Zweiteilung treten: dem organischen Zusammenhang zwischen Schuld und innerem Leid steht ein mehr äußerlicher Zusammenhang gegenüber. Organisch werden wir den Zusammenhang zwischen Schuld und innerem Leid dort nennen, wo das Leid un mittelbar durch das Beswußtsein der Schuld erzeugt wird. Entspringt dagegen das Leid erst aus ir gen dwelch en äußeren Ereignissen, die im Gesfolge der Schuld eintreten, so darf man jenen Zusammenhang als versbältnismäßig äußerlich bezeichnen.

Tener pragnische Zusammenbang kommt in verschiedenen Formen vor. Das Bewufitsein der Schuld giebt Scham, gualendes Gefühl der Selbst= entwürdigung, marternde Unflagen des Gewissens nach fich; dazu kann fich Anaft vor ben Strafen bes Jenfeits gefellen; in anderen Källen wieder folgen der Schuld innere Rampfe, Emporungen der guten und ber bofen Seele des Belben widereinander. Überall, wo die Schuld ben Schuldigen in folche Berruttungen fturgt, vollzieht fich die tragische Entwicklung in organischer Beise. Es versteht sich von selbst, daß neben Diefer organischen Zerrüttung auch Schmerzen und Rote vorkonunen können, die durch äußere, sich an die Schuld knupfende Ereignisse herbeigeführt merden. Mus ben Gestalten Schillers gehören neben anderen Rarl Moor und Maria Stuart, aus denen Goethes Clavigo und Kauft hierher. Dostojewsky gibt uns in den beiden Brüdern Dmitry und Iwan Raramasow bervorragende Beisviele für die sich an die Schuld organisch knüpfende Berrüttung. Aus Ibsens Dichtungen nenne ich Bedda Gabler, ben Baumeister Solneß, wenn in diefen Källen freilich auch nicht fo febr die Schuld, als vielmehr das menschlich Gefährliche und Biderspruchsvolle bervorgehoben ift.

In anderen Fällen knüpft sich an die Schuld kein zerrüttendes Schuldbewußtsein. Wenn sich dennoch inneres Leid an sie schließt, so kommt dies daher, weil durch die Schuld Ereignisse hervorgerusen werden, die den Schuldigen unglücklich machen. Dieser mehr äußerliche trasgische Zusammenhang findet sich bei Coriolan: dieser eherne Held nimmt stark und ungebrochen seine Schuld — die Bekämpfung seiner Batersstadt — auf sich; erst durch seine um Umkehr flehende Mutter wird er in inneren Kampf geworfen. So wird auch Schylock nicht etwa von einem Gefühl seiner Schuld gepeinigt; erst das Mißlingen seines schändlichen Planes sügt ihm Wehe zu. Aus Schiller kann Octavio Piccolomini als Beispiel dienen: nicht sowohl seine niederträchtige Treulosiskeit gegen

Wallenstein bringt ihn in schmerzvolle Erschütterung, als vielmehr erst der sich hieran knüpfende Zerfall mit seinem Sohne.

Bas schließlich das Verbältnis gwischen Schuld und leiblichem Untergang betrifft, so besteht bier der am meisten organische Ausammenbang offenbar darin, daß der Schuldige aus dem merträglichen Bemußtfein der Schuld, aus dem Gefühle der moralischen Bernichtung, der inneren Berrüttung, des Nichtweiterlebenkönnens beraus fich freiwillig den Tod gibt oder sich dem Tode durch fremde Band freiwillig überliefert. Diefer lette Ausdruck bezieht sich auf solche Källe, in denen sich der Schuldige dem Gerichte oder einem persönlichen Rächer stellt oder sich in das Schlachtgewühl fturzt in der Gewißheit, den Tod zu finden. Solche Källe find an organischer Bedeutung dem Selbstmorde als gleichwertig zu erachten. Als Beispiele greife ich - ohne Rücksicht auf den Unterschied von Selbstmord und freiwilligem Empfangen des Todes durch fremde Band — Racines Phadra, die Rindesmörderin bei Beinrich Leovold Bagner, Schillers Don Cefar, Bebbels Golo, Ludwigs Erbförfter, Lengus Kauft, Geibels Sophonisbe beraus. Natürlich ist nicht jeder Selbstmord des schuldigen Belden bierber zu ziehen. Nur wenn er aus der Unerträglich= keit des Schuldgefühls entspringt, gebort er bierber. Es gibt Källe, in benen fich ber Schuldige aus anderen Grunden, infolge der Besonderheit der Lage, in die er durch die Schuld geraten ift, jum Selbstmord entschließt. Es ist flar, daß in solchen Källen der Zusammenbang zwischen Schuld und Selbstmord nicht von jener organischen Art ift. Die barte Richterin bei Konrad Ferdinand Mener wird zum Bekennen ihres Berbrechens nicht durch ihr Schuldbewußtsein, sondern darum getrieben, weil sie nur durch ihr Bekenntnis ihr Kind aus seinem Siechtum retten zu können glaubt. Sardous Obette scheibet aus dem Leben nicht wegen ihrer moralischen Gesunkenbeit, sondern weil sie sieht, daß, solange sie am Leben ift, ihre Tochter den Mann ihrer Liebe nicht beiraten fann.

Nicht mehr so organisch ist der Zusammenhang von Schuld und leiblichem Untergang dort, wo die mit dem Rechte der strafenden Gerechtigs
keit ausgerüstete Gegenmacht über den schuldigen Helden den Tod vers
hängt. Natürlich ist gemäß dem soeben Gesagten der Fall ausgeschlossen, daß die schuldige Person sich der Gegenmacht freiwillig darbietet, um
den Tod zu empfangen. Der jetzt betrachtete Zusammenhang zwischen
Schuld und Tod ist sittlich notwendiger Natur; nur verläuft er nicht
rein innerlich, sondern ist durch das äußere Hinzutreten der Gegenmacht
— und zwar einer mit dem Rechte der Vergestung ausgerüsteten Gegen-

macht — vermittelt. Demnach darf ich hier von einem Tragischen zwar nicht organischer, aber doch notwendiger Art reden. So ist es, wenn Macbeth durch Macduff, Richard der Dritte durch Richmond, Fiesco durch Verrina, der Brudermörder Guido bei Leisewitz und der Brudermörder Guelfo bei Klinger, beide durch ihren Vater, Don Juan durch den Gouverneur untergehen.

Eine geringere Art von Notwendigkeit findet dort statt, wo die Gegenmacht den Schuldigen sucht, ergreift und tötet, ohne indessen zur Vergeltung und Strafe berechtigt zu sein. Die Gegenmacht maßt sich hier nur dieses Necht an; wobei es freilich mancherlei Übergänge von jenem Fall zu diesem geben kann. Je weniger dem zugrunde liegenden Auftreten der Gegenmacht etwas von wirklichem Nechte innewohnt, um so weniger nimmt der Zusammenhang von Verschuldung und Tod an dem Vorzug des sittlich Gesorderten teil, der den vorigen Zusammendang auszeichnete. Wenn Don Carlos durch König Philipp, Wallenstein durch Buttler, Graf Esser bei Laube durch die Königin Elisabeth zusgrunde gehen, so stellen sich uns hierin verschiedene Grade und Arten der Anmaßung des Vergeltungsrechtes vor Augen.

Steige ich in der bis jett eingehaltenen Rangordnung noch eine Stufe binab, fo ftoffe ich auf ein Tragisches ber zufälligen Art. Der leibliche Untergang wird hier nicht durch Personen zugefügt, die - sei es nun mit Recht oder Unrecht - dem Schuldigen als strafende, vergeltende Gegenmacht gegenübertreten. Es ift hier vielmehr entweder fo, daß die Gegenmacht, ohne sich auf Schuld und Bergeltung zu berufen, also aus abseitsliegenden Motiven den Schuldigen in den Untergang giebt: oder jo, daß andere Umstände und Verwicklungen den Tod des Schuldigen zur Folge haben, ohne daß die Gegenmacht ihn beabsichtigt. Der erste Unterfall findet bei Beislingen statt, der von Adelheid, nicht etwa feiner Schuld halber, fondern aus ehrgeizigem Streben vergiftet wird. Auch Shakespeares Cleopatra gehört hierher: sie totet sich durch Schlangenbiß, um der Schmach des Mitgeführtwerdens im Triumph= zuge Octavians zu entgeben. Kur den zweiten Unterfall bietet sieh ein Beispiel in Hamlets Mutter bar, die aus Zufall den für Hamlet beftimmten Giftbecher ergreift. Als einen Fall, in dem das Verhältnis von Schuld und Suhne fo äußerlich ift, daß ein Zufall in schlechtem Sinne des Wortes vorliegt (vgl. S. 88 f.), nenne ich den sonst so trefflichen Roman "Quitt" von Fontane. Viel draftischer noch tritt der Zufall in schlechtem Ginne des Wortes in Halbes Drama "Jugend" hervor. Benn Anna durch ihren blödsinnigen, halbtierischen, bösartigen Stiefbruder Amandus niedergeschossen wird, so erschrickt man förmlich über das brutale Eingreifen einer Gegenmacht, die mit der sonst so innerlich notwendigen Entwicklung des Liebeskonflistes gar nichts zu tun hat. Das Stück ist eben daran, in ernste, wenn auch nicht tragisch wirkende Traurigkeit auszulausen: da knallt der Pistolenschuß des Amandus dazwischen, der auf den Studiosus Hans darum eifersüchtig ist, weil Anna nur diesem alle guten Bissen zusteckt, ihn selbst aber beiseite schiebt. So wirkt dieses Drama, das sich durch treffliche psychologische Entwicklung auszeichnet, in seinem Ausgange geradezu absurd.

Die letten Einteilungen betrafen das Tragische ber Schuld. Bu einer ähnlichen Einteilung kommt man, wenn man folche Fälle, in denen die tragische Verson ohne Schuld ift oder die Schuld doch nicht betont wird, auf ihren Zusammenbang zwischen Charafter und Untergang betrachtet. Draanischer Zusammenbang ift bann vorbanden, wenn sich die tragische Verson durch die unerträglich gewordene innere Berrüttung bestimmt findet, sich freiwillig den Tod zu geben. Sappho bei Grillparzer, Vaftor Rosmer und Rebeffa Best bei Ibsen, Johannes Vockerat bei Sauptmann find Beifpiele bafür. Auch an das durch unerträglichen Bwiespalt im Innern eingegebene Bekenntnis des sterbenden Bruders Medardus in Bildenbruchs Berenlied kann erinnert werden. Von zwar nicht organischer, aber doch notwendiger Art ift jener Zusammenbang bort, wo der fremde Wille der Gegenmacht über die unschuldig verfolgte (ober doch menigstens nicht von schwerer, den Tod heischender Schuld belaftete) Person den Tod verhängt. Die Dichtung bietet unzählige Beifpiele dar: die Ermordung Rönig Beinrichs durch Richard, Ronia Duncans durch Macbeth, Camonts auf Befehl Bergog Albas, bes wackeren Balentin durch Kauft oder, um eine troß der Grobbeit des Gefüges doch als Ganzes stark-tragisch wirkende Oper anzuführen, bas Berbranntwerden der Jüdin durch die Kirche in Haleuns Oper. Hieran würden sich drittens die Källe reihen, in denen die tragisch verfolgte schuldlose Person zufällig, b.b. ohne daß dies durch Wiffen und Billen der Gegenmacht herbeigeführt mare, zugrunde geht. Ein in folchem Bufammenbange geschehenes Eingreifen bes Bufalls wurde fich nur schwer so darftellen laffen, daß es vor dem Borwurf des in üblem Sinne Unorganischen geschützt ware. In Gulenberge Raffandras Drama ift bie Tötung der Belbin in folch äußerlicher Beife angehängt. Albtamneftra tötet Raffandra, weil diese sie soust verraten würde. Dies wirkt gemäß

dem ganzen Zusammenhang des tief innertich gehaltenen Dramas wie ein unerwartetes Anbängsel.

Alle diese Einteilungen sind nicht in dem Sinne gegeben, als ob badurch die Manniafaltiakeit der Källe erschöpft wäre. Es sind nur Sebemata, welche vielgestaltigen Abbiegungen und übergangen Raum lassen. Ich weise nur auf Einiges bin. Wo der, sei es schuldige, sei es schuldlose Seld durch fremden Willen den Tod empfängt, dort kann bem Tode ber eigene Zustand bes Untergebenden gleichsam entgegenfommen: das Gemut des Untergebenden ut fo von Schmerzen durch= wühlt, so sehr aus allen Augen gebracht, daß ihm, wenn er den Tod auch nicht auffucht, dieser doch erwünscht kommt. Dieser Kall liegt offenbar mehr nach ber Seite des Organischen bin als ber andere, wo die Verson, die vom Tode getroffen wird, geistig gefund und in sich einig dasteht und sonach nichts dem Tode Entaggenkommendes an sich hat. Ober etwas Anderes! Es gibt mancherlei übergange zwischen dem notwendigen und organischen Zusammenhange. Ich nehme an: die Gegenmacht will nicht ausdrücklich den Untergang der tragischen Verson, wohl aber bringt fie diefe durch schlechte Behandlung, Berftoffung, Krankung in eine folche Lage, daß daraus Zerrüttung und Untergang entspringt. Bier ist der Tod weder rein durch den Willen der Gegenmacht noch durch innere Berrüttung berbeigeführt, sondern ein Mittleres vorhanden. Kauft und Gretchen bei Goethe können als Beisviel dienen: Kauft will nicht den Untergang Gretchens, wohl aber hat er sie dadurch, daß er sie zuerst der Ehre beraubte und dann ihrem Schickfale überließ, in eine Lage gebracht, die sie in Jammer, Berzweiflung, Untergang hineinzerrte. Noch erwähne ich, daß die organische Korm des Zusammenbanges auch dort vorhanden ift, wo die innere Berrüttung, fei fie aus Schuldgefühl ober durch unverschuldete Leiden hervorgegangen, von fich aus den Körper auflöst und zerftort. hier hat der natürliche Tod die gleiche organische Bedeutung wie der Kall des Selbstmordes. Ich erinnere an Bero und Libuffa bei Grillparzer, an Walburg in Ohlenschlägers Liebestragobie "Arel und Balburg": unter der Bucht unverdienten Unbeile bricht Geele und Leib zusammen.

Wie es schon oben (3.309 f.) geschehen, so sei auch hier darauf hins gewiesen, daß das Tragische der zufälligen Art, wenn auch nicht von gleichem ästhetischen Werte, doch ästhetisch berechtigt ist. Nur kommt es darauf an, daß der Zufall, der den Untergang herbeiführt, sinnvoller Art ist und so eine tiefere Schicksalsverknüpfung ahnen läßt. Hiervon

war in allgemeinerem Sinne schon im sechsten Abschnitt (S. 88 ff.) die Rede. Als Beispiel für die sinnvolle Bedeutung dieses Zufalls nenne ich die Vergiftung der Mutter Hamlets durch den für diesen bestimmten Giftbecher, den Sturz des Baumeisters Solnes vom Turm. Oder man denke an die Vergiftung Beislingens durch Adelheid. Da hier der Untergang nicht aus der Schuld, nicht durch die berechtigte Gegenmacht ersfolgt, sondern infolge eines nebendei sich einstellenden Umstandes, so kann hier von einem Untergang zufälliger Art gesprochen werden. Aber der Jufall ist hier von sinnvoller Art. Beislingen hat aus sinnlicher Liebe zur dämonischen Adelheid Treubruch an Braut und Freund bezangen. Und da geschieht es nun, daß gerade die Zauberin, um deretwillen er zum Verbrecher wurde, ihn wegen höherer Ziele ihres Ehrzgeizes bald abzuschütteln sucht und ihn deswegen vergiften läßt. Dies ist sinn= und schieksfalsvolle Verknüpfung.

## 5. Das Tragifche der widerfpruchsvollen Größe

Noch eine besondere Form organischen Zusammenhanges im Trasgischen sei betrachtet. Es ist zu diesem Zwecke das Tragische der Schuld und der menschlichen Einseitigkeit ins Auge zu fassen. Wenn tragische Schuld oder tragisch leidvolle Einseitigkeit derart innig mit dem Charakter verknüpft ist, daß dieser aus seinen inneren Bedingungen heraus auf jene tragische Entwicklung hindrängt, so ist den früheren Feststellungen zufolge (S. 306) organischer Zusammenhang vorhanden. Von einer wichtigen Steigerung dieses organischen Zusammenhanges soll bier die Rede sein.

Dir erinnern und: das Tragische entfaltet sich nur an einer großen Persönlichkeit; menschliche Größe muß aus allen Punkten der tragissichen Sentwicklung hervordringen. Hieraus ergibt sich in Verknüpfung mit dem soeben Gesagten: der höch sit e Grad organischen Zusammenshanges der Schuld oder Einseitigkeit mit dem Charakter wird dort vorshanden sein, wo Schuld oder Einseitigkeit untrennbar mit der Größe des Charakters verbunden ist. Es gibt keine innerlichere Verbindung des tragischen Charakters mit Schuld und Sinseitigkeit als das Angelegtsein der Größe des Charakters auf Gefährdung, Erkrankung, Verkehrung ihrer selbst. Die menschliche Größe hat hier zu ihrer eigenen Kehrseite Riedrigkeit, Frevel, Zwiespalt, Unseligkeit. Das Hervorragende, menschlich Tiefe, Werts und Heilvolle des Charakters ist, indem es sich äußert und entwickelt, zugleich ins Kleine und Gemeine, ins Abertriebene und

Maßlose, ins Widerspruchsvolle und Zerriffene verstrickt. Ich kann diese Form des organischen Tragischen als das Tragische der wider= spruchsvollen Größe bezeichnen.

Gibt dieser Art des Tragischen sehon der formale Vorzug der innigen organischen Verknüpfung einen boben Rang, so noch mehr das Bedeutungsschwere ber barin zum Ausbruck gebrachten Tragik selber. Das Außerordentliche, Aberragende, Abermenschliche erscheint als eine gefahrund verhängnisvolle Auszeichnung. Nur zu leicht — so mahnt uns das Tragische der widerspruchsvollen Größe mit ganz besonderem Nachdruck ift menschliche Große mit Gefahr und Sturg, Zwiespalt und Unfrieden verknüpft; es sind besonders gunftige Bedingungen und limstände nötig, wenn sich der große, ungewöhnliche Mensch rein und harmonisch, geordnet und glücklich darleben foll. Berkundet schon das Tragische über= haupt das peffimistische Schickfal der menschlichen Größe (S. 82 ff.), fo gang besonders die jest betrachtete Korm des Tragischen. Sie führt uns Fälle vor, in benen Schuld und Zwiespalt im tragischen Charafter nicht erft durch die Lage und die äußeren Gegenmächte entstehen, sondern wo die menschliche Größe in sich selbst auf Bruch und Abfall angelegt ift. Die menschliche Größe scheint ben Damon inneren Sturges mit fich gu führen. Es sind nicht erft besonders ungunftige Umftande, schwere Gefährdungen und Versuchungen von außen ber nötig, um den großen Menschen zu Kall zu bringen; vielmehr trägt die menschliche Größe ihrem inneren Gefüge nach reichliche Bedingungen in sich, welche die Tendenz haben, sie zu erniedrigen, herabzugerren, zu verwirren, in sich zu ver= uneinigen.1

Man erinnert sich hier an das Tragische des inneren Kampfes. Was ich im siebenten Abschnitte so nannte, spielt auf dem hier behandelten Boden. Nur ist das Tragische der widerspruchsvollen Größe nicht immer zugleich ein Tragisches des inneren Kampfes (dieser Ausdruck in dem Sinne genommen, wie ich ihn im siebenten Abschnitt verstanden habe). Denn das Tragische der widerspruchsvollen Größe trägt keineswegs das Erfordernis in sich, daß das Selbst in zwei einander bekämpfende Hälften auseinandergerissen sei, wie dies zum Tragischen des inneren Kampfes gehört (S. 118 ff.). Ein Charakter, der widerspruchsvolle Größe zeigt,

<sup>1</sup> Georg Simmel engt ben Begriff des Tragischen auf den ausgezeichneten Sondertopus ein, den ich als Tragis der widerspruchsvollen Größe bezeichne (in dem Aufsat "Der Begriff und die Tragödie der Aultur"; enthalten in seinem Buche "Philosophische Aultur" [Leipzig 1911]; S. 272).

fann darum doch wie aus einem Gusse geformt sein und ein starkes einheitliches Sichausleben zeigen. Ein Koloß an Willen gehört zum Trasgischen der widerspruchsvollen Größe, wenn das Hineingeraten in Frevel als naturgemäße Auswirkung des sich nicht bändigen könnenden Wollens dargestellt wird. Bon Zerspaltung des Charakters braucht dabei keine Rede zu sein. Es kann an Shakespeares Coriolan erinnert werden. Dasgegen trifft bei Hamlet und Faust beides zu: das Tragische der widerspruchsvollen Größe berubt bei ihnen auf der Zerspaltung ihres Wesens.

Samlets wertvolle menichliche Eigenart besteht in seiner tief und nachhaltia, zart und beftig erregbaren, die Welt vornehm, schwer und traurig nehmenden Innerlichkeit, in feiner außersten Reizbarkeit und Verwundbarkeit gegenüber Allem, was die Welt Bägliches, Widriges, Schlechtes zeigt, in seinem feingestimmten, unerbittlich grübelnden, vor allem unerfättlich auf Gelbstfritif gerichteten Denken, in feiner diesen Eigenschaften zugemischten, den furchtbaren Fragen und Zusammenbängen des Daseins zugewandten, weitgreifenden Phantasie. Bierdurch ift aber ein schwaches und frankes Willensleben, Entschluflosigkeit, febl= greifendes Sandeln und weiterbin Berausrückung der gangen Verfönlich= keit aus Gleichgewicht und Salt als schlimme Rebrseite - ich will nicht sagen: notwendig gefordert, aber doch überaus nabegelegt. Bedenfalls ware es nur durch gang besondere und seltene innere Gegengewichte zu erreichen gewesen, daß sich an jene wertvolle, hochentwickelte Mensch= lichkeit nicht diese bojen Ginseitigkeiten geknüpft hatten. Die Große von Goethes Fauft liegt in dem tapferen, leidenschaftlichen, schwer zu befriebigenden, dem Tiefsten und Geheimnisvollsten zugewandten Drange bes Erkennens und Erschauens und in dem damit verbundenen glübenden Berlangen, mit Natur und Welt erlebend, genießend, fampfend Eins gu werden. Bäre dies Alles in ermäßigter, eingeschränkter Beise vorhanden, jo würde Fauft nicht jene unersetzlich wertvolle Gestaltung des Mensch= lichen darftellen. Diefe Art von Menschlichkeit trägt nun aber die Gefahr in sich, daß jenes Streben in beiden Formen miflinge, daß Berzweif= lung am Erkennen, Entfesselung des Erleben- und Geniegenwollens in seiner sinnlichen, tierischen Gestalt, also ein Umschlagen der bochgespannten Ideale in maglos naturalistische Lebensführung eintrete. Und fo ist denn auch in Goethes Kauft diese Berguickung mit Grobirdischem und Gemeinem als der unvermeidbare Gegenschlag feiner boben Menschlichkeit bargeftellt, die fich - wie es nun einmal bier auf Erden geht - nicht flar und rein ausleben fann.

In ähnlicher Weise ließe sich die organische Verknüpfung von Einseitigkeit oder Schuld mit der Größe des Charakters an Goethes Werther und Tasso, an Don Bastiano in Klingers Simsone Grisaldo, an Byrous Manfred, Kain, Lucifer, Harold, an Hölderlins Hyperion, an Tiecks William Lovell, an Icau Pauls Roquairol, an Richard Wagners Wotan, an Mirabeau, Saint-Just, Robespierre in delle Grazies Epos, an König David und Salomo in Hardts Salomo-Drama, an König Saul und Absalom in der Bibel ausweisen. Nietziches Zarathustra ist ein besonders hervorragendes Beispiel. Freilich ist in den genannten Gestalten das Hohe und Niedrige weder überall so klar herausgearbeitet, noch so durchsichtig und untrennbar verknüpft, wie in Hamlet oder Goethes Faust. Der folgende Abschnitt wird zum großen Teil in einer eindringenderen Betrachtung des Tragischen der widerspruchsvollen Größe bestehen.

Ilbrigens bleibt das Tragische der widerspruchsvollen Größe nicht bloß auf die tragisch gefährlichen Eharaftere beschränkt, wiewohl dieses Tragische nur hier seine volle Ausbildung sindet. So habe ich es denn auch von vornherein als eine Steigerung des organischen Trazischen eingeführt (S. 316). Der Genauigkeit halber aber ist zu bemerken, daß, wie sich leicht an Beispielen zeigen ließe, dieses Tragische auch bis zu gewissem Grade des der unter fin Berknüpfung mit einer entgegenkommenden oder herausfordernden Situation in tragischer Beise schuldig oder einseitig wird. Othello, Lear, Wallenstein, Banedanus gehören hierher. Im Tragischen der zufälligen Schuld und Einseitigkeit dagegen sindet das Tragische der widerspruchszollen Größe naturgemäß keinen Plat.

### 6. Die tragische Situation

Über die tragische Situation kann ich mich weit kürzer kassen. Ich beginne, entsprechend dem Anfange bei Betrachtung des tragischen Charakters, mit der von sich aus tragisch angelegten Situas tion. Eine tragisch gefährliche, tragisch schwangere Situation ist im allgemeinen dortzu finden, wo eine Situation in hohem Maße befürchten läßt, daß sie die mit ihr in Bechselwirkung stehende Person, mag die se welche Beschaften werde. Bei der Betrachtung dieses Gegenstandes ist darauf zu achten, daß sich die Versuchung nahelegt, den Charakter in seiner in divis urellen Bestimmtheit mit zu der tragisch gefährlichen Situas

tion zu rechnen. Man könnte etwa sagen: die im höchsten Grade tragisch acladene Situation der Bahlverwandtschaften bestehe darin, daß die eigentümlichen Charaftere Eduards und des Hauptmanns, Charlottens und Ottiliens in eigentümlicher Lage zusammentreffen. Nach diefer Auffaf= fung würde sonach die tragisch gefährliche Situation barin besteben, daß bestimmte Umftande in Berbindung mit einem bestimmten Charafter geeignet feien, tragisches Unbeil zu erzeugen. In biefem mit den Charafteren belafteten Ginne nun aber ift die tragisch gefähr= liche Situation nicht zu versteben. Bielmehr baben wir von ber individuellen Beschaffenheit des vorliegenden Charakters abzusehen und nur ju fragen, ob die Lage der Dinge ale folche, bei völligem Dabin= gestelltbleiben der Individualität des Charafters. eine tragische Verwicklung als sehwer vermeidbar befürchten laffe. Weiter ift nicht zu vergeffen, daß immer mur die Lage zu Beginn derfenigen Entwicklung, die für den ins Auge gefaßten Charafter tragisch verläuft, gemeint ift. Wir wollen ja wiffen, welchen tragischen Beitrag die Lage von fich aus für bas tragische Schickfal der mit ihr in Bechselwirkung stehenden Person liefere. Da darf natürlich nicht die schon durch diese Person in tragischer Richtung geformte und zugespitzte Lage, etwa die Lage vor der vernichtenden Rataffrophe, ins Auge gefaft werden.

Unter welchen Bedingungen ist denn min eine Lage als tragisch ge= fährlich zu bezeichnen? Dies ift dann der Kall, wenn eine Lage fo be= schaffen ift, daß sie ber in fie bineingestellten Person, mag fie bie= jen ober jenen Charafter haben, mit großer Wahrscheinlich= keit alle Möglichkeiten des Verhaltens und Sandelns, die zu Glück oder wenigstens nicht zu schwerem Unglück führen, abschneidet und nur den Beg tragischen Unbeils übrig läßt. Dieser Beg des Unbeils kann sich nun wieder in mehrere Bege fpalten; doch welcher auch gewählt werde, jeder führt ins Berderben. Benn uns Schillers Don Carlos einen Königsfobn zeigt, dem fein greifer Bater aus Staatsrücksichten die glübend ge= liebte Braut geraubt hat; wenn Ohlenschläger in Arel und Walburg eine Liebe prifchen einem jungen Belben und einer Jungfrau entstehen läßt, die von dem Könige in heißer Gier geliebt wird; wenn Grillparger uns einen leidenschaftlich entstandenen Liebesbund zwischen einem jungen Manne und einer Priefterin vorführt, die ewige Reuschheit gelobt hat, und die außerdem in einem fur den Liebenden nur unter größter Befahr zugänglichen Turme wohnt; wenn in Raeines Mithribates ein Rönig und Feldherr, der tot gesagt worden war, bei seiner plöglichen

Rückfehr in sein Land seine Geliebte von seinen beiden Söhnen umworben und mit dem einen von ihnen in heimlichem Einverständnis findet; wenn in dem Drama von Richard Boß, "Schuldig" ein unschuldig wegen Mordes Berurteilter nach fünfzehn Jahren aus dem Gefängnis entlassen wird und, in seine Familie zurückgekehrt, seine Frau in den händen eines unwürdigen, sie peinigenden Geliebten antrifft, der zudem im Bezgriffe steht, die Tochter des unschuldig Berurteilten zur Prostituierten zu machen, um durch den hierdurch zu erhoffenden Geldgewinn dem brohenden Bankerott zu entgehen: so sind dies alles Situationen, die in uns, auch wenn wir die in sie hineingestellten Perssonen in ihrem individuellen Charakter nicht kennsten, die Befürchtung tragischen Unbeils bervorrufen müssen.

Unter den tragisch gefährlichen Situationen ragen folche Källe bervor, in denen der Dichter deutlich zwei Möglichkeiten des Handelns und Berhaltens hinstellt, von denen jede ins Berderben führt. Ich will diefe wichtigfte Form der tragisch gefährlichen Lage als antinomische Situation bezeichnen. Und zwar findet das Berderben, das die antinomische Situation bem Banbelnden bringt, entweder nur in eudä = monistischer oder auch in moralischer Binficht ftatt. In dem erften Kalle kommen bei dem Leid und Berderben, in das die beiden möglichen Bege führen, die moralischen Gefühle nicht in Betracht; im zweiten Kalle ift es fo. bag bas zu befürchtende Leid und Berderben wenigstens teilweise moralischer Natur ist, das heißt in moralischer Unrube. Berwirrung und Ratlofiakeit, in Schuldgefühl und Gewiffensangft besteht. Die Lage ist in biesem Kalle so qualvoll gestaltet, ich möchte sagen, so satanisch geartet, daß der Handelnsollende, welchen Weg er auch wählen mag, schwere Pflichten, über die er nicht hinwegkommt, verleten, gegen sein Gewissen und moralisches Teingefühl, gegen tief menschliche Bedürfnisse und Forderungen seiner ganzen Versönlichkeit fündigen muß. Mag er so ober anders handeln, er ift in jedem Falle schuldia. Es würde in die schwieriaften und dunkelsten Fragen der Moral= philosophie führen, wenn ich das Wesen der moralischen Antinomie zu erörtern versuchen wollte. Es kann für uns sogar völlig dahingestellt bleiben, ob die Moralphilosophie moralische Antinomien zugeben müsse. Kür uns genügt die Tatsache, daß in der Dichtung schwere, qualende moralische Antinomien wahrlich nicht selten vorkommen. Die Dichter bringen und oft genug Situationen zur Anschauung, die nach der dichte= rischen Darftellung felbst so beurteilt werden muffen, daß wir uns fagen: es bestehe in hobem Grade die Befürchtung, daß, wer sich in einer folchen Lage befindet, eine von beiden Seiten des unseligen Entweder=Oder werde ergreifen muffen. Wir boren aus den Worten der Dichtung bie Unschauung beraus: das menschliche Leben geht nicht einfach und glatt in bas Moralische auf: wohl folien wir ausnahmslos ber Stimme bes Moralischen gehorchen, boch aber führt und biefe Stimme zuweilen in 3meibeutigkeiten, Bermurfnisse, Unlösbarkeiten binein.

Man barf bas tragisch Gefährliche ber Situation als solcher nicht übertreiben. Ich babe ablichtlich immer nur die Ausdrücke gebraucht: die tragisch gefährliche Situation laffe in bobem Make befürch= ten, lege mit bober Babricheinlichkeit nabe, daß für den darinstehenden Menschen Unbeil entspringe. Von einem unbedingten Bwange, burch ben sie jedweden Charakter zu Unheil führte, war nicht die Rede. In diesem Sinne ist auch die antinomische Situation zu beurteilen. Rechne ich zu ihr ben bestimmten Charafter, der in ihr ftebt, so liegt völlige Unausweichlichkeit des Unbeils vor. Nehme ich dagegen Die antinomische Situation als solche, so darf ich natürlich nur sagen: tragisch gefährlich ift sie lediglich barum, weil sie bie bringenbe Befürchtung entsteben läft, baf, wo auch immer fie eintritt, fie ben in ihr Stehenden in Unfeligkeit fturgen werde.1

Mehr als jeder andere bat Bahnsen die moralischen Antinomien, freilich in ftark übertreibender Beife, für feine Auffaffung vom Tragis schen ausgebeutet.2 Auch Hegels Theorie bat eine enge Beziehung zur moralischen Antinomie. Er findet das Tragische dort, wo sich die fitt= liche Substang in unterschiedene Mächte derart spaltet, daß der Ban= belnde, indem er die eine Macht ergreift, die andere verletzt und reizt und auf diese Beise Konflifte hervorruft. Ihm fteht dabei des Sopho= fles Antigone als Muftertragodie vor Augen, und so denkt er insbeson= dere an die Pflichtenkonflikte, die aus dem Biderftreit der beiden fitt= lichen Mächte der Kamilie und des Staates entstehen. Auf die Charaktere, durch die doch der Gegensatz der sittlichen Idee allererst zu einem tragis schen Konflikt wird, geht Begel nicht ein; er bleibt bei der Gespaltenheit

2 Julius Bahnsen, Das Tragische als Weltgeset und ber humor als afthetische

Geftalt bes Metaphyfischen, S. 25 ff. Bgl. oben S. 124 f.

<sup>1</sup> Otto von ber Pfordten leugnet die antinomische Situation. Aber diese Leugnung beruht auf bem Migverständnis, als ob ich die tragisch gefährliche Situation mir als mit einem unbedingten Smange ju unheilvoller Verftridung jedes beliebigen Charafters ausgestattet vorstellte (Berben und Befen bes hiftorischen Dramas; Beidelberg 1901; G. 127 f.).

der objektiven sittlichen Idee stehen. Sonach darf man von Hegel sagen, daß seine Theorie des Tragischen einseitig die tragische Situation berückssichtige und der überragenden Wichtigkeit der Charaktere nicht gerecht werde. Gegenwärtig hat wohl Niemand so eindringlich und aufdeckend auf den antinomischen Charakter des Lebens hingewiesen wie Karl Jaspers.

Sieht man sich nach Beispielen für die antinomische Situation um, fo muß man fich gegenwärtig balten, daß die beiden Möglichkeiten, von denen jede zu Leid und Untergang führt, nicht ausschließlich für die Reflerion des Lesers vorhanden sein dürfen, sondern der Bandelnde sie als solche fühlen muß. Um deutlichften tritt die Antinomie hervor, wenn fie als Rampf, als Sin= und Bergezogemverben im Innern ber tragischen Verson vorhanden ift. Aus dem antiken Drama fällt jedermann zunächst des Sophokles Antigone ein, Allerdings kann ich in dieser Tragöbie nicht, wie Begel und Andere, eine moralische, sondern nur eine eudämonistische Antinomie finden. Unterwirft sich Antigone dem harten Gebote des inrannischen Rreon, so bleibt wohl ihr Leben und äußeres Boblsein erhalten, aber sie fündigt wider das heilige Gesetz ihres Berzens und bringt sich um ihren inneren Frieden. Gehorcht fie bagegen dem, was die Liebe zu ihrem Bruder fordert, so steht ihr der Tod bevor, aber sie bleibt ihrem edlen Selbst treu und rettet die Reinheit ihrer Seele. Nur der erfte Beg alfo, nicht aber der zweite führt fie in Schuld.3 Eine moralische Antinomie bagegen liegt in ber Lage bes Orestes bei Afchylos vor. Mag Orestes durch den Greuel des Muttermordes die Ermordung seines Baters rächen oder diese Untat ungerächt laffen: in jedem Kalle liegt nach der Darstellung des Dichters schwerer Frevel vor. Schillers Ballenftein bietet zwei antinomische Situationen bar: die eine betrifft den Haupthelben selbst, die andere Mar Viccolomini. Ein Keld= berr, der zu höchster, unerhörter Macht emporgestiegen ist, befindet sich zu einer Zeit, wo ftatt des Rechtes nur zu bäufig die Faust gilt, zwischen den beiden Möglichkeiten: entweder fich von feinem Raifer, der ihn undankbar, mißtrauisch, kleinlich, ohne Berftandnis für feine ungewöhnliche Größe behandelt, absetten zu laffen, aller Macht, allem weiteren Aufsteigen zu entsagen und sich in ein tatenloses Privatleben

<sup>1</sup> Segel, Borlesungen über die Afthetif, Bd. 3, S. 529 f., 550 ff.

<sup>2</sup> Rarl Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen (1919), S. 209 ff.

<sup>3</sup> Bgl. Theodor Lipps, Der Streit über die Tragödie, S. 29 f., wo die übliche Auffassung, daß Areon das Recht des Staates und eine Seite der sittlichen Weltsordnung vertrete, scharf bekämpft wird.

guruckgugieben, o b er gemäß bem Rechte des ffarferen, weiterblickenden. 3000 Gerrichen bestimmten Individuums lich mit dem Keinde zu verbunden, dem Raifer als selbständige Macht gegenüberzutreten und nach eigenem Ermessen die kunftige Gestaltung bes Reiches zu regeln. Bier banbelt es sich, so scheint es mir, um eine zunächst bloß eudämonistische Untinomie, Die fich aber burch ben individuell bestimmten Charafter Mallenfteins zu einer moralischen zuspitt. Denn Ballenftein wurde, wie die Gräfin Terzen schlagend ausführt, wider feinen Genius fundigen, wenn er fich einfach zur Unterwerfung unter den Raiser ent= schlösse. So aber, wie Wallenstein nun einmal geartet ist, kann er sich zu biefem freigeifterisch-sittlichen Standpunkte nicht entschieben und dauernd erheben, fondern er findet auf beiden Seiten Berftrickung in Schuld. Für Mar Viccolomini wieder liegt die Sache fo: ent= weber bleibt er bem Raifer treu, verliert aber feine Geliebte und feinen über alles verehrten, beratenden Freund, od er er bleibt im Befine beider, ichlieft fich aber bem verraterischen übergang gum Teinde an. Hier liegt eine lediglich eudämonistische Antinomie vor. Denn die Antinomie ift vom Dichter fo bargestellt, dan nur beim Bablen ber zweiten Seite Schuld entsteht. Dagegen welche von beiben Seiten auch gewählt werde: in jedem Kalle bedeutet der Entschluß Unbeil für Mar.

Ein hervorragendes Beispiel bildet Corneilles Tragödie "Horatius". Hier liegt für vier Personen: für Horatius, seine Gattin Sabina, für Curiatius und seine Braut Camilla eine furchtbare antinomisch versstrickte Situation vor. Horatius und Curiatius müssen sich sagen: siegt der eigene Arm, so werden dadurch der Gattin oder Braut die Brüder getötet. Und ähnlich liegt die Sache für Sabina und Camilla: der Sieg der Brüder bedeutet Berlust des Gatten oder Bräutigams. Nur Horatius verhält sich dieser antinomischen Lage gegenüber unempfänglich: er steht mit kalter Römertugend ungespalten auf der Seite der Pflicht für das Baterland. Die anderen drei Personen dagegen werden durch die Situation in marternde Gefühlskämpfe geworfen. Und für alle drei ist die Antinomie zugleich von moralischer Art. Racine gibt uns in Bajazet

<sup>1</sup> Nobert Petsch beutet in seinem wohlburchbachten, tiefgreifenden Buche "Freis heit und Notwendigkeit in Schillers Dramen" (München 1905) die Person Wallensteins allzu moralistisch. Er spricht so, als ob die menschliche Größe Wallensteins nach Schillers Darstellung lediglich in seinem sittlichen Freiheitsbewußtsein bestünde (S. 182 ff.). Vortreffliche Worte über Wallensteins Charakter sagt Dilthen (Beisträge zum Studium der Individualität, S. 37 f.).

ein flares Beispiel. Dier liegen für den Belben die beiden Möglichkeiten vor: entweder der ihn liebenden Kavoritin des Sultans, Rorane. Liebe zu beucheln und hierdurch innerlich elend zu werden, ober sich frei und offen zu der von ihm geliebten Atglide zu bekennen, babei aber von dem tödlichen Saffe Roranens getroffen zu werden. Der schwächliche Beld wählt freilich keinen diefer zwei klar vorgezeichneten Bege. sondern schlägt ein zweideutiges Berfahren ein; doch auch so kommt er au Kalle. Ebenso wird Andromache im dritten Afte des gleichnamigen Racineschen Dramas von Operhus in eine schwere Untinomie versent. Bon modernen Stücken enthält Rosmers Dammerung eine icharf gugespitte Untinomie: beiratet ber Musikus Ritter die Arztin Sabine, fo vernichtet er damit seine erblindete, dem Wahnsinn nahe Tochter; ent= saat er aus Liebe zu seiner Tochter, so macht er Sabine unglücklich. In jedem Falle geht er felbst ins Ungluck binein. Auch Ratharina Soward bei Gottschall bietet ein gutes Beispiel: sie steht im dritten Aft vor der Entscheidung, entweder die Hinrichtung Arthur Derhams, ihres Geliebten, geschehen zu laffen und um biefen Preis bem furchtbaren Schickfal zu entgeben, des Königs Gattin zu werden, oder fich zur Ebe mit dem verabscheuten König zu entschließen und auf diese Beise das Leben ihres Geliebten zu erfaufen.

Der von sich aus tragisch unheilvollen Situation stehen die Fälle gegenüber, in denen die Situation erst durch das Zusammentreten mit einer geeigneten Individualität tragisch gefährlich wird. Das Vorhandensein eines tücksischen Ränkeschmiedes wie Jago und einer reinen, arglosen, mit einem Mohren verheirateten jungen Frau wie Desdemona wird für diesen Mohren nur dadurch zu einer tragisch gefährlichen Situation, daß er dieser bestimmt geartete Othello ist. Für die allermeisten Charaktere würden die Verdächtigungen Desdemonas durch Jago ungefährlich geblieben sein. Ebenso würde die Lage, der gegenüber sich der siegreiche Feldherr Macbeth befindet, für die weitaus meisten Charaktere auch nicht den geringsten Unlaß zu tragischer Verwicklung gezgeben haben.

So ergibt sich auch von seiten der Situation ein Tragisches der organischen und ein Tragisches der mehr äußerlichen Form. Diese zweite Form, ähnlich wie beim Charakter, in ein Tragisches der notwendigen und eines der zufälligen Art zu gliedern, geht nicht gut an, weil die jedesmalige Situation kein so bestimmt abgrenzbares, geschlossens Ganzes bildet, wie jeder Charakter eines ist, und daher auch

nicht sicher angegeben werden kann, welche Züge an einer Situation notwendia und welche nur zufällig zu ihr gehören.

Dagegen läßt sich in anderer Binficht, unter ber Berrichaft eines anderen Einteilungsgrundes, ein Tragisches der notwendigen und eines der gufälligen Art unterscheiden. Es kommt darauf an, ob eine Situation aus ftarken, entichiedenen, großen Bugen gebildet ift ober mehr ein Gemengfel von Kleinigkeiten, ein Gewirre von Rebenfächlich= keiten barffellt. Um fich ben erften Kall zu veranschaulichen, benke man eine an bes Sophofles Antigone, an Goethes Bahlverwandtschaften, an Grillvarzes Herotragodie. Besonders in modernen frangofischen Dramen dagegen berubt häufig die Berwicklung auf einem fünftlichen Aufbau von Kleinigkeiten. Bon deutschen Dramen gebort zum Teil Don Carlos bierber. Der fpatere Berlauf bes Stückes zeigt uns Situationen, Die nicht in ihren einfachen, bestimmenden Zugen Unbeil und Untergang herausfordern, sondern dies durch Bermittlung eines Bielerlei von Intrigen, Irrungen und bergleichen tun. Bis zur Unleidlichkeit tritt Dieser Charafter an dem Bild des Signorelli von Jaffé hervor. Auch Ibjen gebort mit einem Drama bierher. In der Berrin von Bitrot muß ein wahrer Anäuel von Migverständniffen vorausgesetzt werden, wenn Die Entwicklung des Stuckes möglich fein foll. Es braucht kaum bemerkt zu werden, daß schon mit Rücksicht auf übersichtliche Gliederung und anschauliebe Berausarbeitung dieses Tragische der zufälligen Art von pornberein zu frarken afthetischen Bedenken Unlag gibt. Natürlich liegen zahlreiche Källe in der Mitte: es sind große, durchschlagende Züge da, allein biefe find von einer Menge kleiner Buge begleitet. Co ift es oft bei Shakeiveare. Sodann geboren biefe mittleren Källe befonders gur Beise des Romans. Man nehme etwa Frentags Brüder vom deutschen Saufe: die zahlreichen tragischen Geschicke des Ritters Ivo sind durch Situationen bervorgerufen, die sich auf wenige in dem Charafter jener barten, finfteren, engen Zeit wurzelnde Züge — Berfeindung durch Minnedienst, wilde Fehden der Nitterschaft, Fanatismus der Regerrichterei - guruckführen laffen; diefe großen Buge aber leben fich foaufagen in einem maffenhaften Bielerlei aus.

Schließlich könnte man noch das Auftreten der äußeren Gegenmächte auf den Grad der Notwendigkeit hin betrachten. Bisher wurden der Charakter, an dem sich das Tragische entwickelt, und die zu ihm geshörende Situation in ihrem Verhältnis zueinander ins Auge gefaßt. Zest stellen wir Charakter und Situation als ein Ganzes auf die eine

Seite, Die feindlichen Gegenmächte auf die andere und fragen, welche Källe binsichtlich der Notwendiafeit zu unterscheiden sind, mit der die Gegenmächte sich auf Grund jener Gesamtsituation (worunter ich die Situation famt bem tragischen Charafter verftebe) erheben. Da fonnte man von einem Tragischen der notwendigen Art rücksicht= lich folder Källe reden, wo die Gegenmächte durch die Gefantsituation herausgefordert werden. Die Dinge liegen hier fo, bag, wie nun einmal die menschliche Natur oder die Kulturstufe und Zeitlage beschaf= fen ift, auf ein Bervortreten von verderbenden Gegenmächten mit großer Bahrscheinlichkeit gerechnet werden muß. So ist es dort, wo freche Krevler, große, wohl gar weltgeschichtliche Berbrecher die menschlichen Ordnungen umfturgen, aber auch bort, wo Neuerer im auten Sinn. Borkampfer befreiender Ideen das Gewohnte und feine Bertreter ftoren und gefährden. Männer wie Robespierre und Napoleon, Macbeth und Richard der Dritte, Sofrates und Giordano Bruno - fie alle muffen auf Bervorbrechen feindlicher Gegenmächte gefaßt fein. Bas ich im zehnten Abschnitt als das Tragische der ebenbürtigen einseitigen Gegner bezeichnet und behandelt habe (S. 185 ff.), gehört in der Mehrzahl der Fälle hierher. Aber auch folche Liebesbundniffe wie die zwischen Romeo und Julia, Bero und Leander, Luise und Ferdinand oder das schonungs= los nur der Bahrheit dienende Streben bes Doftor Stockmann bei Ibsen sind geeignet, verfolgende Gegenmächte berauszufordern.

Im Gegensatz hierzu können solche Fälle, in denen die Gesamtssituation nichts Aufreizendes, Herausforderndes an sich trägt und daher ein Hervordrechen verderbender Gegenmächte nicht erwarten läßt und dennoch feindliche Mächte Verderben rüsten, als ein Tragisches der zufälligen Art bezeichnet werden. Die Verteilung des Reichs an seine Töchter, die Lear vornimmt; der Liebesbund zwischen Othello und Desdemona; das Stellen Genovevas unter den Schutz Golos von seiten ihres in den Krieg ziehenden Gatten — diese Situationen köns nen wohl verderbenbringende Mächte hervorlocken, es liegt in ihnen aber nichts, was dies mit hoher Wahrscheinlichkeit befürchten ließe.

Man sieht: nach verschiedenen Richtungen hin gibt es organischen und mehr äußerlichen, notwendigen und mehr zufälligen Zusammenhang im Tragischen (vgl. S. 304). Findet in einer tragischen Entwicklung in allen oder fast allen Beziehungen, die hier ins Auge gefaßt worden sind, — natürlich soweit sie für den jeweilig vorliegenden Einzelfall in Betracht kommen können — organischer Zusammenhang

statt, so darf man von einem Tragischen der ausgezeichnet organischen Art reden. Dies ist der Fall, wenn z. B. ein Chasrakter von widerspruchsvoller Größe von innen her in Schuld gerät, die Schuld gleichfalls von innen her Leid und Zerrüttung erzeugt und an die Zerrüttung sich freiwilliger Tod schließt, oder wenn eine moralisch antinomische Lage mit einem Charakter zusammentrifft, der vermöge seiner Grundbeschaffenheit so recht dafür geeignet ist, die moralische Antinomie zu einem schweren inneren Kampf in sich auszubilden, und wenn sich weiter aus dieser inneren Lage Schuld, Zerrüttung, freiwilsliger Tod erzeugt. Doch auch zu dem Tragischen der ausgezeichnet organischen Art gehört, wie ich sichen hervorgehoben habe (S. 305), der Zufall im weitesten Sinne, daß heißt das Zusammengeraten der Charaktere mit Umständen und Begebenheiten, die von ihnen unabhängig vorhanden sind, als unentbehrlicher Bestandteil.

1 Ein Tragisches von ausgezeichnet organischer Art (wenn es sich auch nicht völlig mit bem im Terte Entwickelten beckt) hat Richard Wagner vor Augen gestanden. In der Schrift "Das Kunstwerf der Zukunft" entwickelt er den Gedanken, daß, nur wenn der Untergang des Helden als organisch notwendiger Abschluß des aus der Fülle seines Wesens heraus geschöpften Handelns erscheint, eine tragischedramatische Handlung vorliege. Der Mensch muß "in der Geltendmachung der Kraft seines Wesens" sich zu einem Handeln getrieben fühlen, das ihm das "Opfer seiner Perssönlichkeit" auferlegt (Gesammelte Schriften und Dichtungen; 2. Auflage, Bd. 3, S. 163 f.). Ugl. hierzu Robert Petsch, Richard Wagner und das Problem des Tragisschen; im Richard-Wagner-Jahrbuch, Bd. 5, S. 4 ff.

### Sechzehnter Abschnitt

## Das Eragische der individuell-menschlichen und der thrisch-menschlichen Urt

#### 1. Bedeutung biefes Wegenfaßes

Diese zweite Form bringt Bedeutung und Kern des Lebens und Strebens nicht nur zu stärkerem, sondern auch zu umfassenicht der individuellemenschlichen ber individuellemenscheit unterschied bemerkbar. Wir diese zweite Form bringt Bedeutung und Kern des Lebens und Strebens nicht nur zu stärkerem, sondern auch zu umfassenderem Ausdruck. In kurzer Bezeichnung könnte man sagen: das Tragische der individuellemenschlichen Art stellt Gegenstände dar, die nur in psychologische des Tragischen der anderen Form etwas für die Entwicklung der Menschheit Unentbehrliches, vielleicht gar dauernd Unentbehrliches darstellt.

Bur Berdeutlichung biefes Unterschiedes möge zunächst die Gegen= überstellung von Schillers Jungfrau und feinem Rarl Moor bienen. Dem inneren Kampf zwischen Liebe und auferlegter Entsagung, in den sich die Jungfrau verwickelt findet, kann man tiefe Bedeutsamkeit nicht absprechen. Der Dichter zeigt uns ein helbenhaftes, glaubensstarkes Ge= mut, in dem sich weltoffene, naturvolle, reiche Menschlichkeit mit engem Bahn, mit supranaturalistischen Bedürfnissen zu anziehender Mischung vereinigt findet. Aber es liegt hier doch nur ein menschheitlich merk= würdiger Sonderfall vor. Es fällt freilich auch durch ihn ein vielfagen= des Licht auf Natur und Entwicklung der Menschheit; aber er kann doch nicht den Unspruch erheben, etwas für die Entwicklung des Menschengeistes Typisches ober gar dauernd Notwendiges auszusprechen. Kampf und Untergang der Jungfrau ift vom Dichter nicht so bargeftellt, daß damit eine Stufe bezeichnet wäre, welche die menschliche Entwicklung ihrem Grundgefüge nach notwendig zu durchlaufen hatte, eine Stufe, der für den kulturgeschichtlichen Gang des Menschengeistes unentbehr= liche Bedeutung zukäme. Kurz, Schillers Jungfrau gehört zu bem Traaischen der individuell-menschlichen Art. Gang anders in den Räubern. In Rarl Moor bringt sich ein allgemein menschlicher Gegensatz und Rampf zum Ausdruck: die sowohl berechtigte, als auch schuldvolle Auflebnung ber elementaren, fraftstroßenden Ratur gegen bie Gefete und Einschnürungen, gegen die Barten und Schwächlichkeiten ber Rultur. So individuell und ungewöhnlich und ins Aufferste getrieben auch der Einzelfall in ben Räubern bargestellt ift, so läft uns ber Dichter boch überall burchfühlen, daß bem Einzelfall eine wefentliche Stufe ber Menschheitsentwicklung zugrunde liegt. Die Ordnungen und Sehranken. die Verfeinerungen und Vergeistigungen der Kultur — dies geht aus ber Geftalt und Stellung Karl Moors bervor — haben Unterdrückung und Mißbandlung der Natur, Raffiniertheit und Beuchelei, schwächliche und schleichende Lafter mehr oder weniger im Gefolge; daher ift es un= vermeidlich, daß die geknechtete und gehöhnte Natur in heftigem Un= furm und niederreißender Emporung ihre alten heiligen Rechte guruckzuerobern unternimmt. Und in der Tat zeigt die Entwicklung des Menschengeistes an verschiedenen Dunkten und in verschiedenen Formen Revolution der Natur gegen die Kormeln und Göben, die Bergerrungen und Berfünftelungen der Rultur; Die Geschichte bes Staates und der Gefellschaft, der Runft und Literatur, der Religion und Philosophie beweift dies in eindringlichster Beise. Sonach ist die Tragik der Räuber von bervorragend twisch-menschlicher Art. In keinem der folgenden Dramen ift es Schiller gelungen, einen Gegenftand von fo tiefgebender Tragif zu behandeln.

An diesen Beispielen hat sich der Gegensat, um den es sich hier handelt, aufgehellt. Ent weder drängt der tragische Einzelfall und mit überwältigender Macht in die menschheitliche Entwicklung hinein: er führt und einen Rampf vor Augen, der nach Kern und Grundlage eine wesentliche Stufe, ein wichtiges Stück in der menschlichen Geisteszentwicklung bedeutet. Der tragische Einzelfall weitet sich, indem wir und in ihn vertiefen, fühlbar zu einem Geschehen aus, das und als ein in gewissen Jusammenhängen der menschlichen Entwicklung Notwendiges, auf gewissen Stufen — freilich in mannigfach abweichenden Formen — immer Wiederkehrendes bekannt ist. Der Einzelfall ist von übergreifen

<sup>1</sup> Ich befinde mich hiermit in Gegensaß zu der von Kühnemann vertretenen Auffassung (Schiller; München 1905; S. 524 f., 535 ff.). Kühnemann faßt zu sehr nur das unbestimmt Allgemeine an dieser Tragödie, nicht genug die bestimmte Ausgestaltung des Tragischen darin ins Auge.

ber Gewalt: er offenbart und in jusammengedrangter Beise ein tragisches Geschick, das die Menschheit in ihrem Berdegange auf sich nehmen muß. Dber es ift fo, daß sich uns der tragische Einzelfall vorwiegend als biefe individuell beftimmte, unter diefen besonderen Umftanden bier und jetzt geschehende Entwicklung zu fühlen gibt — als eine Entwicks lung, die wohl auch von menschbeitlicher Bedeutsamkeit ift, die aber doch nicht so geartet und bargestellt ift, daß in ihr etwas fur ben Entwicklungsgang der Menschheit Notwendiges zum Ausdruck fame. Das eine Mal fagt und ber Ginzelfall: bier spielt sich ein wesentliches Stück aus dem Lose der werdenden Menschheit ab, hier kommt ein Auszug aus einer gewiffen Stufe in bem Berbegange ber Menschheit gutage. Das andere Mal läßt und der Einzelfall freilich auch Rräfte, Rämpfe, Ent= wicklungen seben, die für das Schicksal der Menschheit bedeutsam sind; allein bies ist mehr nur ber Sintergrund; ber Einzelfall ift mehr nur als Einzelfall berausgestaltet: es fällt von ibm nur ein Licht auf diese oder jene im Entwicklungsgang der Menschbeit wirksamen Rräfte. Auch bier muß sich ber Einzelfall als im Zusammenhange mit dem mensch= heitlichen Geschehen stehend zeigen; sonft wurde er eine Ausnahme, eine bloge Seltfamkeit darftellen und hiermit überhaupt kein Recht auf funft= lerische Ausgestaltung haben. Aber eine Entwicklungsftufe der Mensch= beit spricht aus ihm nicht unmittelbar zu uns. Befonders kommt der Eindruck diefer sich gegen die Ausweitung nach der menschheitlichen Ent= wicklung bin ablehnend verhaltenden Einzelheit dort zustande, wo Charafter und Situation die Beschaffenheit des Eigenwilligen, Sonderbaren, bes auf gang besonderen Bedingungen Beruhenden an fich tragen. Wenn wir Hauptmanns Tragodien überblicken, fo kann wohl kein 3weifel fein, daß unter ihnen die Bersunkene Glocke am entschiedensten dem Typisch= Menschlichen angehört. Im Urmen Beinrich bagegen, ebenso im Bogen bes Obnsseus sind höchst eigengeartete Fälle geschildert, beren Tragif uns keineswegs bas Wesen einer Entwicklungsstufe ber Menschheit vor Augen führt. Ibsen will seine Nora, seine Bedda Gabler, seinen Baumeifter Solneg zweifellos fo verstanden wiffen, daß hier überall ber typische Fall gezeichnet ist, wo eine tiefer und freier gegründete Liebes= leidenschaft das innere Recht gibt, sich über die nach der üblichen Auf= fassung aus der Che folgenden Pflichten himvegzusetzen. In Fuldas Sklavin bagegen wird ohne Anspruch auf typische Geltung lediglich ein bestimmt umgrenzter äußerster Fall vorgeführt, in dem die Frau das Recht bat, das Band der fie innerlich vernichtenden Che zu gerreißen

und wider die gültigen Forderungen der Sittlichkeit zu sündigen. Bei Strindberg können die tragischen Konflikte im allgemeinen nur als merkwürdige, zwischen zugespikten Ausnahmenaturen vorkommende Fälle gelten (mag ihnen auch nach der Meimung des Dichters typisch=mensch=liche Bedeutung zukommen). Ebenso ist über die beiden Dramen von Fritz von Unruh "Ein Geschlecht" und "Plah" zu urteilen. Aus dem Gebiete des Romans sei an den gewaltig gezeichneten Ritter von Glaubigern in Wilhelm Raabes Schüdderump erinnert: dieser altmodische, weltfremde, verstaubte, stille und einsame Mensch wird durch höchst eigenartige Verhältnisse in eine tragische Lage geworfen. Oder ich denke an den mit herber Kraft geschriebenen Roman von Luise von François "Frau Erdmuthens Zwillingssöhne": das Schicksal, daß sich zwei Brüder in einer Schlacht der napoleonischen Zeit als Feinde gegenüberstehen, ist ein unselsaer Einzelfall.

Natürlich läßt sich jeder Einzelfall, auch der entlegenst individuelle, durch immer weitergehende Berallgemeinerung auf eine Entwicklungsstufe der Menschheit beziehen. Indessen handelt es sich ja nicht um die jenige Gestalt, zu welcher der verallgemeinernde, verslüchtigende Berstand den Einzelfall umwandelt. Bielmehr besteht das Ausschlagzgebende in dem Eindruck, den der Einzelfall als solcher, wie er in der dichterischen Darstellung hervortritt, auf uns hervordringt. Und da liegt eben jener wichtige Unterschied vor. Selbstwerständlich ist dieser Unterschied fließender Art. Aber dies ist kein Einwurf; vielmehr liegt das Fließende, das Vorhandensein eines Spielraumes, innerhalb dessen der Unterschied nicht deutlich hervortritt und daher das Urteil schwanken wird, in der Natur der Sache.

Vischer legt der Einteilung, die er vom Tragischen gibt, dem Wesen nach diesen wichtigen Unterschied zugrunde. Er stellt das Tragische der einfachen Schuld und das des sittlichen Konfliktes einander gegenüber. Es verbindet sich zwar mit dieser Einteilung bei Vischer mancherlei, was nicht rein in jenen Unterschied aufgeht. Dahin gehört der Oberbegriff des Sittlichen, in den Vischer seine Einteilung hineinstellt; ebenso der Begriff des Zufälligen, den er als charakteristisch für das Tragische der einfachen Schuld auffaßt. Der Kern dieser Gegenüberstellung aber liegt in dem Unterschiede des individuellemenschlichen und des typischemenschelichen Tragischen.

<sup>1</sup> Discher, Afthetif, §§ 131 ff. und 135 ff. Bgl. mein Buch über Grillparger, €. 7 ff.

### 2. Die Arten der typisch=menschlichen Tragif

Das größere Interesse wendet sich der Tragik von typisch=mensch= lichem Gewichte zu; schon darum, weil sich aus der Fülle der hierhersgehörigen Fälle leichter bedeutungsvolle Formen heraussondern lassen. Zuerst weise ich auf eine Gruppe von Fällen hin, die dem Tragischen der underechtigten Gegenmacht angehört.

Buweilen nämlich ift ber Sturg bes Großen burch bie unberechtigte. nichtige Gegenwart so geartet und so bargestellt, daß aus dem Einzelfall fühlbar und nachbrucklich ber feindselige Gegensat zu uns spricht, den alle die Erscheinungen, die fühn über die Schranken des Endlichen hinausstreben, an der gemeinen und verftockten Endlichkeit der Dinge besiten. Der Einzelfall weitet sich, indem wir ihn auf uns wirken laffen, berart durchfichtig aus, daß er uns das bedrohende hemmnis, das dem Erhabenen aus dem Erbärmlichen und Schlechten, dem Engen und Nich= tigen erwächst, als immer wiederkehrendes Schickfal bes Menschlichen eindringlich zu Gemüte führt. Bis zu gewiffem Grade freilich wirkt je dwe de Darftellung des Tragischen der nichtigen Gegenmacht in die= fer Richtung bin. Allein der gewaltige Unterschied, auf den es ankommt, liegt darin, daß das eine Mal das tragische Geschehen an dieses topische Schickfal des Menschen nur erinnert, es uns nur ahnen läßt, während bas andere Mal dieser bestimmte Einzelfall in allen feinen Teilen von bem bezeichneten schicksalsmäßigen Gehalte geradezu gefättigt ift. Und eben diese zweite Möglichkeit geht uns hier an.

Ein schlagendes Beispiel bietet Shakespeares Romeo und Julia dar. Nur muß man als Gegenmacht nicht bloß den Zwist der beiden Fasmilien, sondern die Gesamtheit der den beiden Liebenden entgegenstehenden widrigen Berhältnisse betrachten. Im Bergleiche zu der weltentrückten, verzaubernden, übermenschlich beglückenden Liebe erscheinen diese Berhältnisse als etwas Niedriges, Rohes, Wildes. Und so erhalten wir den Eindruck (und zwar nicht etwa durch Abstraktion, sondern indem wir uns fühlend und schauend in den Einzelfall vertiesen), daß in dieser Belt des Hasses und der Wildheit, der Torheit und des simmidrigen Zufalls eine Liebe von jener Schönheit und Verzücktheit notwendig dem Untergange geweiht sei. Und dieser Eindruck verallgemeinert sich uns weiter zu der Gewißheit, daß damit ein Schicksal bezeichnet sei, das allem, was überirdisch strahlt und weltvergessen sauchzt, eigentümlich ist. Tieck hörte aus diesem Drama "die elegische Klage unserer Sterblichkeit"

heraus, "die aus allen Freuden und aus allem Schönen ertönt". Fragt man aber, wodurch es kommt, daß das Drama die Sprache des Typisch-Menschlichen in so eindringender Weise führe, so ist insbesondere auf den das Stück beherrschenden scharfen Abstich hinzuweisen zwischen der Liebe in der Unde dingtheit ihrer Weltvergessenheit und ihres Nursichselbstgenießens auf der einen Seite und der kalten, rohen Welt, die eben so und bed ingt dieser Liebe nicht achtet, auf der anderen. Man vergleiche damit etwa das Schicksal der Liebenden (um recht weit auseinanderliegende Beispiele anzusühren) in Schillers Kabale und Liebe, in Scotts Roman "Die Braut von Lammermoor" oder in Puccinis Oper "Tosca". Auch hier geht eine reine, heiße Liebe durch die Härte, Wildheit, Enge und Feindseligkeit der umgebenden Verhältnisse zugrunde. Allein hier wirkt der Einzelfall lange nicht mit demselben Gewichte des Typisch-Menschlichen.

Doch nicht nur das Schickfal von Liebenden läßt fich unter der Beleuchtung topisch=menschlicher Art behandeln, sondern auch andere Cha= raftere: Borkampfer von Idealen, Neuerer in Religion und Runft, politische Befreier der Menschheit, können in ihrem Untergange durch erbarmliche Gegenmächte so bargestellt werben, daß barin ein charakteristisches Schicksal der vorkämpfenden Kührer der Menschheit zutage tritt. So ist es in Lenaus Savonarola: der Bahn und die Niedertracht, die diesen Reiniger der Kirche verderben, treten uns als Machte entgegen, denen nicht bloß biefer eine Vorkampfer der Menschheitsbefreiung erlegen ift. Bier ift nochmals Ibsens Brand hervorzuheben. In biefer aus schärfstem Beh und tapferstem Glauben berausgeborenen Tragodie stellt der Dichter das Märtyrerschickfal einer Beldenfeele dar, die mit dem Glauben an das Ideal und mit seiner Berwirklichung Ernst macht und ohne Bugefteben, Nachgeben und Mäßigen bas Ideal in seiner gangen schroffen Beiligkeit und zurückweisenden, vernichtenden Größe in das Leben umseben will, und die ebendarum von der Menge wie von den Vertretern bes Staates und ber Rirche verkannt, im Stiche gelassen, verhöhnt und verjagt wird. Ferner nenne ich Sauptmanns Florian Gever. Diefer Seld fällt durch Zwietracht und Verrat in den eigenen Reihen, durch Unverftand und Robeit derer, die sich ihm unbedingt unterordnen sollten, durch die Ungunft der wüften, bornierten Zeit; und die Darftellung biefes Sturges ift, ungeachtet des ftark individualifierenden Stiles, in dem sie gehalten ift, gefättigt von typischemenschlicher Bedeutung. Ober

<sup>1</sup> Lubwig Tied, Dramaturgische Blätter; Leipzig 1852; Bb. 1, S. 188.

man stelle sich das Schicksal Heinrich Rleists vor: an seinem Untergange sind außer den Widersprüchen in seiner Natur die bitteren, kränkenden, entmutigenden Verkennungen Schuld, die er bei seinen Zeitgenossen erfuhr.

Eine ähnliche Wirkung typisch-menschlicher Art läßt sich auch in gewissen Källen innerhalb des Tragischen der berechtigten Gegen= macht erzielen. Durch Romeo und Aulia können wir an Grillvargers Bero und Leander und in entfernterer Beise an Schillers Thekla und Mar erinnert werden. Freilich werden diese beiden Liebespaare nicht durch erbärmliche Gegner, sondern durch Gewalten, denen es an Größe und Recht keineswegs fehlt, in den Untergang geriffen. Dem einen Liebes= paare starren die Gebote der Priefterschaft, der sich die Jungfrau gugeschworen hat, verbietend und unheilkundend entgegen; wozu dann noch das weite, unheimliche, wilde Meer kommt, das sich zwischen die Liebenden legt. Zwischen bas andere Liebespaar brängen sich Gewalten von weltgeschichtlicher Schwere. Und bennoch entsteht in biefen beiden Källen ein ähnlicher Eindruck wie durch das Chakespearesche Stud. Wir fagen und: von den harten, gemütlosen, nüchternen Gewalten der Erde ger= brochen, gertreten zu werden, dies ift nur zu häufig bas Schickfal garter, nur fich allein lebender Liebe, das Schickfal heißer, aufwärts blickender Gemüter ober nach bem Borte Theklas: bas Los bes Schönen auf ber Erde. Das Schicksal bes Sofrates wird je nach ber Auffassung, bie man von den ihn stürzenden Gegenmächten bat, entweder hierber oder zu dem erften Kalle zu gablen fein.

Um das Tragische der typisch-menschlichen Art vielseitig kennen zu lernen, muffen wir in das Gebiet der widerspruchsvollen Größe (vgl. S. 316 ff.) eintreten. Hier besonders ift das Tragische der typisch-mensch-lichen Art heimisch; hier besonders entfaltet es sich zu bedeutsamen Formen.

Gerade die höchsten Betätigungen des Menschengeistes tragen naturzgemäß die Gefahr in sich, daß die ihnen sich widmenden Personen aus ihrem Gleichgewichte gerückt, ihre geistigen Seiten in ein zwiespältiges, feindliches Verhältnis gebracht, schwere innere Kämpfe in ihnen erzeugt werden. Ja man kann sogar sagen: die Menschheit würde auf den Gebieten der Bahrheitsforschung, der künstlerischen und staatlichen Tätigkeit eine Menge gerade der eigentümlichsten und gewaltigsten Schöpfungen nicht besitzen, wenn sich unter den schaffenden Geistern auf diesen Gebieten neben den gesunden und harmonischen nicht auch widersspruchsvoll und unselig angelegte Naturen befunden hätten.

Die Wahrheitsforschung trägt, insbesondere soweit sie philosophischer

Natur ift, die Gefahr in fich, gerade die ihr leidenschaftlich ergebenen Geifter in verwirrende, anastvolle Aweifel oder aar in unselige Berzweiflung an allem Biffen zu fturgen; die Gefahr ferner, den Berftand mit unerhittlicher Notwendiakeit zu Aberzeugungen zu bringen, die dem Gemute feinen Frieden rauben, ibm bittere Entfagung auferlegen. furs ihm schneibend widersprechen; ebenso aber auch die Gefahr, den Menschen mit vermeffenem Biffensstolze zu erfüllen, ihn die Schranken bes Menschlichen verkennen zu laffen und ihn auf diese Beise auch für andere Aberbebungen und Aberschreitungen gunftig zu stimmen. Biermit sind die wichtigsten tragischen Keime angedeutet, die naturgemäß gerade in ber begeistertsten, beinesten Wahrheitskorschung liegen. Nicht in jedem philosophischen Denker allerdings find die dem Erkenntnisstreben innewohnenden tragischen Reime zu wirklichen Rämpfen, oft auch nicht einmal zu Unfagen von folchen entwickelt. Es gibt führende Beifter im Reiche des Wiffens, beren Innenleben dauernd eine fo beitere Klarbeit, eine so fraftvolle Gesundheit zeigt, daß nicht einmal tragische Stim = mungen in ihnen aufkommen. Nichtsbestoweniger bedeuten jene traaischen Reime etwas für das menschliche Streben nach Erkenntnis Invisches. Unter den vielgestaltigen Charafteren, die ihr Leben dem Ringen nach Erkenntnis widmen, werden sich stets nicht wenige finden, die für die mehr oder weniger starke Entwicklung der einen oder anderen jener angebeuteten tragischen Gefahren einen gunftigen Boden barftellen. Ja man barf behaupten: gewisse wertvolle Gestalten ber Beltdeutung laffen fich kaum anders als von widerspruchsvoll und unselig angelegten Denfern gewinnen. Ich erinnere an die Weltanschauungen Heraklits, Pascals, Rouffeaus, Schopenhauers, Bahnfens, Nietsiches.

Sieht man sich in der Dichtung nach Beispielen für die innere Trasgik des Erkenntnisdurstes und Wahrheitsforschens um, so fällt jedersmann zuerst Goethes Faust ein. Die ersten Szenen zeigen uns die Berzweiflung Fausts an aller Wissenschaft, hieraus folgend das gefährliche Ergreisen der Mittel der Magie, als Ergebnis hieraus neue Enttäuschung, Zerrüttung, Verzweiflung und im Anschluß hieran wieder — der Boden ist jetzt dafür zubereitet — das Erwachen der Tiefen der Sinnlichkeit in Fausts Seele. Anders offenbart sich an Byrons Manfred die Tragik des Erkenntnisstrebens: das Leiden Manfreds hat seinen Ursprung unter anderem auch in einem Wissen, das unerschrocken in den Grund der Dinge dringt und so Wahrheiten erschaut, die den Geist unglücklich machen. In beiden Källen übrigens wird die Tragik durch das mit dem

Erkenntnisdurste verflochtene Unbeil bei weitem nicht erschöpft. Aber auch Byrons Rain und Lucifer find tropiae Titanen des Erkenntnisdranges. Brandes hat bis zu gewissem Grade Recht, wenn er Lucifer als den Lichtbringer, den Genius der Wiffenschaft, den stolzen und tropigen Geist der Kritik auffant. Dier kann auch der fanatische Theoretiker Robert Greslou aus Bourgets Roman "Der Schüler" erwähnt werden: er zeigt, wie das übersteigerte Bedürfnis des Erkennens, insbesondere des psucho= logischen Analysierens, den Menschen widernatürlich und unmenschlich macht, und wie sich die unterdrückte Menschlichkeit rächend und nur allan menschlich aufbäumt. Sier ist der Lyrik nicht an vergessen: die Tragif der Wissenskühnheit gibt sich oft Inrischen Ausdruck. In Leopardis. auch in Lenaus Gedichten kann man gablreiche Belege erschütternder Art bafür finden. Bon modernen Lyrifern gebort delle Grazie hierher; beis svielsweise mit ihrem Gedicht "Um Mitternacht". Nietsiches Somme "Aus hohen Bergen" zeigt die Tragit der Bereinsamung, die mit bem Erklimmen der steilsten Boben der Erkenntnis verknüpft ift. Die geniale Mathematikerin Sonja Rovalevsky, wie Leffler fie und schildert, zeigt eine eigentümliche Verbindung der Tragif des Forschens mit der Tragif des fünstlerischen Geistes und der Liebe.

Uhnliches gilt von der Entwicklung der künstlerischen Tätigkeit. Ihre tragischen Gefahren sind jetzt anzudeuten.

Die Hingebung an die Runft, befonders wenn sie leidenschaftlieher und ausschließender Art ift, trägt die Gefahr in sich, Gefühl, Phantasie und Sinn bis zur überverfeinerung und überreigbarkeit zu fleigern, fie zu frankhaften Ausartungen geneigt zu machen, die Seele des Runftlers unter die Berrschaft von Launen, plöglich ausbrechenden und ebenso plöplich nachlaffenden Affekten zu bringen, ihn gegen die Menschen miß= trauisch, übelnehmisch, schwarzseherisch zu stimmen und eine schlimme Mischung von Beichheit und Schroffheit in ihm zu erzeugen. Ift aber hierdurch das fachliche, besonnene Urteilen erschwert ober gar unmöglich gemacht, so stellen sich weiter nur zu leicht schwere Erkrankungen des Billens ein: Mißtrauen in die eigene Tatfraft, Entschluflosigfeit, Anast vor dem Handeln, Reigung zu jähem, unzweckmäßigem Bandeln. Auch ift zu bedenken: je unbedingter der Künftler auf den entrückten, steilen Boben der Runft weilt, um fo mehr verliert er Blick und Magiftab für die Rleinlichkeiten, Berwicklungen und Unerbittlichkeiten des praktischen Lebens. Auch kann er fich durch die Forderungen feines Genies dabin

<sup>1</sup> Georg Brandes, Shellen und Lord Byron; Leipzig 1893; G. 112.

getrieben fühlen, mit dem flargeordneten, pflichtmäßigen Leben brechen zu müffen. Die Moral des Genies tritt in unbeilvollen Zwiesvalt mit der gewöhnlichen, allgemein gnerkannten Sittlichkeit. Und bagu komint dann noch die furchtbare Gefahr, daß das fünftlerische Schaffen, in= dem es Obantasie und Leidenschaft aufwühlt und unter Umständen auch das Nacherleben ungefunder, üppiger, wüster Gefühle fordert, nur zu leicht die sinnlichen, besonders die geschlechtlichen Begierden des Runft= lers nährt und vielleicht bis ins Maklofe steigert. Der Damon ber geschlechtlichen Unerfättlichkeit ist die gefahrvollste Kehrseite des hoben Genius der Kunft, wie ungählige Beispiele aus allen Zeiten lehren. Und Diefe Tragif wird durch den Umftand verschärft, daß manche Schöpfungen ber Runft, deren Fehlen für uns eine gewaltige Lucke bedeuten würde, kaum batten guftande kommen können, wenn nicht ihre Schöpfer nach der einen oder anderen Richtung bin gefährlich angelegte Naturen gewesen wären. Ich erinnere an die Kunft Byrons, Hebbels, Richard Bagners. Die feltsam bezaubernden Blüten und Klammen von Brentanos Lucif maren ummöglich, wenn der Dichter eine ausgeglichene Na= tur gewesen ware. Endlich ift baran zu benken, bag bas fünstlerische Schaffen, je magender es ift, je ungewohntere Bahnen es einschlägt, um so sicherer Verkennung und Verdammung berausfordert und bie gange Breite ber bem Bergebrachten ergebenen Unbangerschaft gegen sich aufruft.

Goethe bat und in feinem Taffo, Grillvarger in feiner Sappho eine Tragodie der Runft geschenkt. Hier wie dort entwickelt sich die Tragif aus dem Großen ihres funftlerischen Strebens, das gu feiner Rebrfeite Stimmungen, Bunfche, Bedurfniffe bat, durch die fie gu der Birklichfeit und ihren Anforderungen in ein verfehltes und unheilvolles Ber= hältnis kommen. Nur ift bei Taffo diefe Rehrseite mehr nach der Richtung der Gereigtheit, des Miftrauens, der Ungeschicklichkeit, Saltlofig= keit ausgebildet, mabrend sie bei Sappho in der Korm des Bunsches erscheint, die sehmerzlich gefühlte Kluft zwischen der Kunft und dem Leben durch eine frisch und jugendlich gewagte, lebens= und sinnenfrohe Liebe zu überbrücken. Unders ift die Tragif des Rünftlertums in Ibsens Drama "Benn wir Toten erwachen" gewendet. Der Bildhauer Rubek ift derart in die Weihe und Reuschheit künstlerischen Schaffens verloren, daß er die starken Rufe des begehrenden, pochenden Lebens unbeachtet läßt. Durch diefe Migachtung fügt er dem Leben, das in der Geftalt Arenens in seine Kreise trat und ihn mit sich reißen wollte, eine schwere,

tödliche Bunde zu. Und da nimmt denn das so beleidigte und weggestoffene Leben Rache an ihm. In gang anderer Richtung liegt die Künstlertragik in Sauptmanns Versunkener Glocke. Dem übermächtigen Sehnen bes Glockengießers Keinrich bietet das flar- und magvoll geregelte Leben keinen Raum gur Entfaltung bar. Sein beifes Streben geht barauf. fünstlerisches Schaffen und ein Leben in Natureinbeitsrausch und menschenerlösendem Wirken miteinander zu paaren. Um biefer erftrebten Einheit willen verletzt er freventlich die auten gemeinfamen Ordnungen der Menschen und sett so auch sein eigenes Inneres in tragischen Bwiefpalt. Bei Sudermann find Willn Janikow in Sodoms Ende und Magda in der Seimat Vertreter der Künstlertragik. Dort besteht die Tragif in dem Berabfinken des Rünftlers in verwüftende Wolluft, bier in den Berwicklungen, die sich daran knüpfen, daß das Künftlerblut gu felbstberrlichem Freiheitsdrang und zu einem Genußleben in großem Stile führt. Auch der altere Dungs bat in feinem Regn einen Beitrag zur Tragik des Runftlers in feiner Weise (das beifit: in ftarken, leidenschaftlichen, packenden Zügen, aber zugleich mit Effektgier und rober Bergerrung) geliefert. Fragt man nach Stücken, in benen die Rünftlertragif im Verkannt- und Verfolgtwerden besteht, so kann auf Oblenschlägers Correggio und auf Camoëns von Friedrich Salm bingewiesen werden. Aber auch Camoëns felbst spricht in feinen Lusiaden von der Berkennung und dem lindank, den er gefunden, mit einer ftolgen Trauer, die etwas Tragisches an sich bat.

Und auch das Gebiet des eigentlichen Handelns, des Eingreifens in die Außenwelt, des Beherrschens der Natur und Menschen ist geeignet, tragische Verwicklungen zu erzeugen. Vesonders kommt dabei das Handeln in Staat und Offentlichkeit, im höchsten Maße das geschichtliche Handeln in Betracht. Die stroßende Tatkraft, der troßig männliche Wille, der gern das Außerste wagt, der Drang, geradeaus durchzudringen, sede Halbheit zu vermeiden, den eingeschlagenen Weg folgerichtig bis zu Ende zu gehen — dies Alles führt nur zu leicht in tragische Kämpfe. Wo das Wollen gewaltig entwickelt ist, dort wird das Handeln leicht zu Verletzung des formalen Rechtes, zu schonungsloser Störung und Ausopherung des Friedens und Glückes Anderer, zu Gewalttätigkeit und Gewissenlosigkeit fortgerissen. Vesonders wenn sich noch eine hervorragende Fähigkeit des Gebietens und Herrschens hinzugesellt, liegt die Gefahr nahe, daß die Wucht und Heldenhaftigkeit des Handelns zu ihrer Kehrseite Kärte, Roheit und Grausamkeit habe. Ja man darf bes

baupten: da manche geschichtliche Aufgaben faum anders als durch Ge= walttat, sei es von oben, sei es von unten, gelöft werden können, so euthält die staatliche Entwicklung der Menscheit notwendig mancherlei Bersuchungen in sich, die gerade für die willensgewaltigen geschichtlichen Personen zu einem tragischen Schicksal werden können. Ubrigens muß die das Doppelaesicht von Größe und Schuld tragende Tat nicht notwendig pon inneren Rämpfen begleitet sein; es gehören auch solche Källe bier= ber, wo der Handelnde, indem er die Gewalttat ausübt, in sich einig und ungebrochen seine Tat und ihre Kolgen auf sich nimmt. In biesem Kolle fordert die Gewalttat burch auffere Berwicklungen Leid und Untergang heraus. In der erften Korm tritt uns diese Tragif des willensgewaltigen Selden in Wallenstein,1 in der zweiten Korm in Coriolan entgegen. Wallenstein kommit erft nach langen aufreibenden inneren Rämpfen zu dem verhängnisvollen Entschluß, Coriolan dagegen, diefer wohlgewachsene, vornehme, männliche, eherne Mensch, wendet sich zu seinen gefahrvollen Taten mit plöplichem Ruck, furz und ganz, ohne Bogern und Geteiltheit. Auf eine andere Art von Tragif des geschicht= lichen Handelns weist Richard Wagner bin, wenn er fagt: "Erft am Lose und Leiden der Könige kann die tragische Bedeutung der Welt gang und voll zur Erfenntnis gebracht werden." Bahrend der Keldberr und der Staatsmann noch praktische Realisten bleiben, sei es Sache des Rönias das Meal: mabre Gerechtigkeit und Menschlichkeit zu verwirklichen. Dies seien aber eben "unzwerwirklichende Ideale". Das "durch= aus edle, wahrhaft fonigliche Individuum" fei daber "zum Unglücke bestimmt".2 Wiederum eine völlig andere Tragif des geschichtlichen San= belns eraibt fich, wenn mit dem Sandelnfollen Unglaube an die Pflichten und Ibeale, in beren Sinne man handeln foll, verbunden ift. Go ift es in dem Roman "Les rois" von Lemaître: der junge König ist zu starkem, hartem Sandeln berufen; allein er fühlt sich bierin durch

2 Richard Bagner, Aber Staat und Religion (Gefammelte Schriften und Dich-

tungen, 2. Auflage [1888] Bb. 8, G. 18 f.).

<sup>1</sup> Eugen Rühnemann findet den Rern der Tragit von Wallensteins Geftalt barin, bag er bem Schicffal gegenüber mafloje Berblendung zeigt, bag er von ben arofen Gemalten bes Lebens in seiner Sicherheit betrogen wird (Schiller; München 1905; E. 460 ff., 477 ff.). Das ift boch wohl nur ein die Tragit Wallenfteins Berfrarkendes und eigentumlich Farbendes. Ihr Mittelpunkt scheint mir barin zu liegen, bağ ein bod: und tubngerichteter Berrenwille zu trüben, häßlichen Gewaltmitteln greift und fo jum Abfall von feinem befferen Gelbst gebracht wird. Das Fehlgreifen Ballensteins in der Bahl der Mittel, die ungeheure Verblendung gegenüber dem Schidfal erscheint mir im Bergleiche hiermit als ein Dagutretendes, Ergangendes.

den Skeptizismus gelähmt, mit dem er dem eigenen Herrschertum gegenüberfteht.

Man hat oft gesagt: im Handeln als solehem schon wurzle die Tragif. Denn an alles handeln fehließen fich Kolacerscheinungen, Die vom Bandelnden nicht beabsichtigt sind, und so gerate der Sandelnde in tragischen Zusammenstoß mit der barten Umwelt. Auch seien die Berbältnisse, die vom Sandelnden erwogen und berücksichtigt werden mußten, zu vielfältig und verwickelt, als daß dies in vollem Umfange geschehen könnte. So werde alles Bandeln eng und einseitig. Der aber: ber zum handeln Schreitende bemühe fich, allen Umffanden Rechnung zu tragen. Dann aber trete Lähmung ber Tatkraft ein. Diefer Unficht licat, wie mir scheint, eine ftarke Abertreibung zugrunde. Es gibt un= zählige Handlungen, an die sich keine Konfliktesberbeiführenden Kolgen fnüpfen. Auch läßt sich durch Besonnenbeit und Kluabeit selbst in schwierigen Källen das Bandeln meistens so einrichten, daß boebstwabr= s ch e in l i ch unbeabsichtiate konflikthaltige Folgen ausbleiben. Und ferner gehört das Berücksichtigen aller berücksichtigenswerten Berhältnisse und Umstände keineswegs zu ben Seltenheiten, geschweige benn Unmöglichkeiten. Man darf hiernach nur fagen, daß im Sandeln als folchem die Möglich feit tragischer Konflifte lieat. Diefer Gat bat aber keinen großen Wert, da ihm ber entgegengesette Cat mit gleichem Rechte gegenübersteht: im Sandeln als solchem liegt auch die Möglichkeit der Nicht-Tragif. Nur wenn man Handeln in dem eingeenaten, ftarkbetonten Sinne nimmt, in dem ich es bier verftanden wiffen will, barf von einer tragisch=gefahrvollen Natur des Bandelns die Rede fein.

Auch die Liebe kann unter den Gesichtspunkt der typischen Tragik gerückt werden. Es gibt viele Dichtungen, in denen gerade die übersschwenglich beglückende Liebe, die Liebe als große, bezaubernde, tief umwandelnde Leidenschaft mit Nachdruck wie eine Macht dargestellt wird, die den Menschen innerlich verzehrt, qualvoll aufregt, oder die zu Enttäuschung, Überdruß, Unbestand führt, oder die gar die Seele vergiftet, den Menschen gewissenson macht. Besonders in modernen Romanen bezognet man häufig einer solchen Darstellung der Liebe. Nur darf man nicht solche Fälle hierher rechnen, wo die Liebe lediglich als gemeiner

<sup>1</sup> So bei Jonas Cohn in der gehaltreichen Abhandlung: Das Tragische und die Dialektik des Handelns. In der Festschrift Johannes Wolkelt (1918), S. 33 f. Wgl. auch, was Jaspers über die "Schuld" ausführt (Psychologie der Weltanschauungen, S. 242 ff.).

Sinnenrausch mit verderbenden Kolgen dargestellt wird. Die moralischen Vervestungen, welche die Liebe beisvielsweise in Bourgets Mensonges und Daudets Sappho erzeugt, gehören nicht zur inpischen Tragif der Liebe. Soll von einer folchen die Rede fein durfen, so muß der Liebe vom Dichter ein großer, fühner Stil, ein bei allem Sinnenrausch doch idealer Aufflug gegeben sein. In dieser Art find die Leidenschaften und Schickfale Unna Rareninas bei Tolftoi, Litwinows in Turgeniews Dunft, des Don Rose in Mérimées Carmen, des Marcus Vaetus in Wilbrandts Arria und Meffalina dargestellt. Die Liebe erscheint bier wie eine dämonische Macht, die gerade den, der sich ihr mit sehnender, jauchzender Seele, mit Andacht und Geniglität bingibt, ins Berberben reifit. Mit besonderem Nachdruck sei bier Rolle in dem Roman "Das Halbtier" von Belene Böblau genannt: ihre Liebe ist glübende Sehnsucht nach Leben und Glück. Sehnfucht nach etwas Großem, Außerordentlichem, leidenschaftliches Streben über die geordnete bürgerliche Belt bingus, Mitleid mit dem leidenden, niedergehaltenen, getretenen Beibe, Abscheu vor den ungähligen kalten Menschenbestien, von denen die Welt voll ift.

Doch noch in anderer Binficht enthält die Entwicklung des menich= lichen Geiftes tragische Gefahren; nicht bloß wenn wir, wie es bisber gescheben, die höchsten Betätigungen des menschlichen Geiftes, durch welche die großen Güter der Menschheit, wie Philosophie, Runft, Staat, Liebesglück, zustande kommen, ins Auge fassen, sondern auch wenn wir die Geistesentwicklung obne Rücksicht hierauf betrachten. Sollen alle wertvollen Möglichkeiten, die im Schofe der menschlichen Natur angelegt sind, berausgestaltet werden; foll Alles an den Tag kommen, was der menschliche Geist an Keinheit und Innerlichkeit, an genialer Rraft und Rühnheit zu leisten vermag, so muß es auch ungleichmäßig geftaltete, aus dem Gleichgewicht gerückte, übermächtig entwickelte, ia zerworfene Naturen geben, Naturen mit Klüften und Abgründen, mit sonderbaren Winkeln und Verstecken, mit heftigem Auf und Nieder, mit übermenschlichen Steigerungen, furz Naturen mit tragischer Unlage. In Diefem Sinne barf man fagen, daß tragisch gefährliche Charaftere von der angedeuteten Art teleologisch gefordert sind. Und wie sie teleolo= gifch gefordert sind, so bringt sie auch die Entwicklung des Menschengeschlechtes zu allen Zeiten tat sächlich hervor. Das Menschliche lebt sich tatsächlich nicht bloß in wohlgestimmten und gesunden, sondern auch in ungleich und widerspruchsvoll gemischten Naturen aus.

Natürlich foll nicht gesagt sein, daß jeder feltsam und krumm ge=

wachsene, jeder zu Berknotungen und Auswüchsen, Einpressungen und Aberwucherungen entwickelte Mensch darum schon etwas Thoisch=Mensch= liches barftelle. Bielmehr wird von Kall zu Kall zu vrufen fein. ob lediglich eine betont-individuelle Ausgestaltung menschlicher Disharmonien oder eine für die Entwicklung des Menschengeistes charakteristische Hinaugrückung aus dem Gleichgewichte vorliege. Eine folche typisch= menschliebe Disbarmonisierung findet man 3. B. in Samlet, in Roufseans Beloise, Goethes Werther, Byrons Barold. Dagegen tragen Don Baftiano in Klingers Simfone Grifaldo, Klingsohr in Guttows Zauberer von Rom, hackert in besselben Dichters Rittern vom Geifte, Bebbels Holofernes und Berodes mehr das Gepräge des Individuell-Menschlichen. Auch Guftav in den Dziady des Mickiewicz, mit seinem fast wahnsinnigen Überschwang des Kühlens und Träumens auf der einen und seinem Mangel an Tatsachenfinn auf ber andern Seite, mit feinem schrillen Zusammenstoß von haltungsloser Weichheit und höhnender Rühn= beit, von Lieben und Aluchen, von Selbsttäuschung und Scharfblick, ist so geschildert, daß man eher in dem Zwange eines sonderbar individuellen Kalles festachalten wird. In Gegensatz bierzu ist Ronrad in derfelben Weltdichtung ein hervorragender Vertreter des Tragischen der typisch= menschlichen Art. Die Gott=, Belt= und Ichgefühle find kaum irgend= wo mit inbrunftigerer Titanenkraft ausgesprochen worden. In der Dichtung der Gegenwart findet man häufig zerworfene Naturen dargestellt, aber meist mehr in der Beise des Individuell-Menschlichen. Benn ich etwa den Dichter Maurice in Strindberge Rausch, den tiefgefaßten Therfites in der gleichnamigen Tragodie Stefan Zweigs, Gabriel Schilling bei Hauptmann, Rurt, die Hauptperson in dem vortrefflichen Drama Eulenbergs "Ein halber Beld" nenne, fo find dies Falle, denen das Invisch-Menschliche awar nicht gänglich fehlt, in denen es aber doch nicht das durchschlagende Gepräge bildet.

Zu einer besonderen Gruppe fasse ich solche Fälle zusammen, deren Tragik bestimmten Stufen der Entwicklung der Menschheit eigentümlich ist. Die Tragik des unersättlich strebenden Forschers, des übersempfindlichen Künstlers, des herrschgewaltigen Helden, des dämonisch Liebenden, des phantastischen Melancholikers nach der Weise Hamletskann in den verschieden sieden sie den sten Abschnitten der menschlichen Entwicklung vorkommen. Andere Arten der Tragik dagegen sind mehr an bestimmte Entwicklungsperioden gebunden. So ist das tragische Problem, das in der Gestalt Karl Moors hervortritt, wenn man es in seiner Tiefe

fant (val. S. 330), an iene Entwicklungoftufen der Menschheit aefnüpft, wo die Kultur zu schwächlicher, scheinheiliger Gesetlichkeit ausgeartet ift und die mighandelte Natur in fturmischem Vochen ihre Rechte guruckerobern will. Bon Grillvargers Gestalten gebort besonders Libuffa bierber: der tragische Widerstreit, dem fie erliegt, ist für folche Zeiten charakteriftisch, wo ein Bolk aus dem ftillen, engen, geheimnis vollen Zusammenleben mit der Natur berauszutreten und zu scharfer. rationaler, fortschrittslustiger Rulturarbeit überzugeben sich anschickt. Etwas Abnliches gilt, trop aller gewaltigen Berichiedenheiten, von Ludwigs Erbförster. Nur kommt bier das invisch-menschliche Problem durch Säufung von Migverständniffen und Zufällen nicht zu flarer und reiner Durchführung, Auch feine Medea bat Grillvarger dabin vertieft, daß ein tweisch-menschliches Geschick in ihr weniastens durchscheint: die leidvolle Verwicklung, in die groß angelegte, barbarische Urfraft verftrickt werden kann, wo sie mit einer maßvollen, schönen Kultur zusammen= trifft. Wildenbruch gehört durch fein Schauspiel "Die Tochter der Erasmus" hierber. Der Dichter bat bier den Bersuch gemacht, die Traaif des bedächtigen, tatenscheuen Sumanisten, der in seiner Gelehrtenarbeit nicht gestört sein will, berauszuarbeiten. Erasmus ift der damonisch vorwärtsdringenden Zeit nicht gewachsen und fteht am Schlusse vereinsamt und gebrochen ba. Es ist eine für die Zeit der Geburtsweben der Reformation topische Tragif: der intellektuelle Humanismus stößt mit den emotionalen Ausbrüchen, welche die neue Zeit berbeiführen, zusammen und muß erleben, daß über ihn hinweggeschritten wird.

Sodann ist hier Ibsen mit Nachdruck zu nennen. Seit den Stüßen der Gesellschaft handeln fast alle seine Dramen von dem Zusammensstoßen zweier Formen der Sittlichkeit: einer schwächlichen, zahmen, engen, unwahrhaften, konventionellen Sittlichkeitsstuse, die alt und überslebt ist und unterzugehen verdient, und einer Sittlichkeitssform, die das tapfere, freudige Sichauswirken der vornehmen, freien, selbstherrlichen Individualität zum Mittelpunkte hat und auf die Zukunft himveist. Diesser Kanpf sinden die Bertreter der alten und der neuen Sittlichkeit einsander gegenübertreten. Nora, Ellida, Hedda beispielsweise haben an ihren Gatten, Pastor Kosmer hat an seinem Schwager, Doktor Stockmann an der ganzen Stadt Vertreter der alten Sittlichkeit zu Gegnern. Te ils als innerer Kampf: es ist dieselbe Person, deren Imneres zwischen beiden Sittlichkeitsformen geteilt ist. Und dies geschieht wieders

um in mehreren Formen: entweder arbeitet sich der geteilte Charafter, wie Nora, Doftor Stockmann und die Gatten in Rlein Enolf, wenn auch unter tragischen Schmerzen, so doch tapfer und mit Gelingen zu der höheren Stufe enwor, oder er wird, wie Vastor Rosmer, Rebeffa und der Baumeister, indem er sich zu dem adligen, freien Menschentum emporzuheben sucht, innerlich gelähmt und leidet Schiffbruch: ober er ift, wie Krau Alving, Bedda Gabler und Borkmann überhaupt ein trüber, unreiner Bertreter der höheren Menschheitsstufe (wenn es sich nicht aar, wie bei dem jungen Ekdal und bei Gregor Werle in der Wild= ente. um Rarifaturen der idealen Stufe handelt). Ibfen hat hiermit tragische Probleme für die Dichtung verwertet, die für unsere Zeit mit ihrem Ringen nach freieren und würdigeren Sittlichkeitsformen tweisch find. Welch gewaltigen Unftog Ibfen biermit gegeben, geht aus der Külle von Dramen bervor, die feither das tragische Sichbinaufentwickeln einer Verson zu freierer, modernerer Auffassung von Sittlichkeit und menschlicher Aufgabe in ihren Mittelpunkt gestellt haben. Gewöhnlich ist es fo, daß eine Verfon, die flar und entschieden den freien Geift vertritt, mit einer anderen zusammentrifft, die noch in unklarem Streben oder in dumpfer Enge lebt und diefer nun die Angen über ihre wahre Aufgabe und ihr bisberiges umwürdiges Dafein öffnet. Go ift es bei Marianne in Rarl Hamptmanns gleichnamigem Stück, bei Drude in Dreyers Winterschlaf, ähnlich wenigstens bei Gerhart hauptmanns 30= bannes Vockerat und bei Unna in Halbes Jugend.

Bielen der Gestalten, die ich als Beispiele angesührt habe, kommt in hervorragendem Maße Genie zu. Gerade das Genie ist tragischen Berwicklungen typisch=menschlicher Art besonders ausgesetzt. Dies ist schon darum der Fall, weil die Entwicklung der Kunst, des Wahrheitsstrebens, der Staatenführung — also solcher Gebiete, deren Förderungen und Umwälzungen in hohem Grade von genialen Persönlichkeiten abhängig sind, — einen besonders günstigen Schauplatz für die Entfaltung typischer tragischer Kämpfe bildet. Auf zwei dem Genie eigentümliche Formen des typisch Tragischen sei noch besonders hingewiesen.

Es ist nur zu natürlich, daß geniale Menschen von ihrer verständnislosen, brav, aber engherzig denkenden, altmodischen, vielleicht gar neidischen oder böswilligen Umgebung mit dem Maßstabe der konventionellen, kleinlichen, philisterhaften Moral, mit dem Maßstab gewöhnlicher, durchschnittlicher Menschlichkeit gemessen und ihnen zugemutet wird, sich in enge Verhältnisse, in die herkömmliche Laufbahn, in ein braves, gut bürgerliches Leben zu schicken. Hieraus können furchtbare Spannungen und Entladungen, Verkümmerung, Entartung, Verzweifslung entstehen. Besonders Bahnsen hat ein scharfes Licht auf diese tragische Gefahr, der das Genie ausgesetzt ist, geworfen. In zahlreiche moderne Stücke spielt dieses tragische Schicksal des genialen Menschen hinein. Den Mittelpunkt bildet es in Sudermanns Heimat: Magda, die kraftgenialische Künstlerin, deren Leben ein funkensprühender Freiheitsziubel ist, soll sich der altväterischen, engherzig ehrbaren Zucht des Elternbauses unterwerfen. Auch Corinna im Roman der Staël gehört insofern hierher, als ihr Untergang darin begründet ist, daß Oswald, ihr Gesliebter, infolge seines engen, vorurteilsvollen Geistes nicht den erhabenen Entschluß kassen kann, ihr auf der freien, großen Bahn zu kolgen, auf die sie ihr Genius notwendig hinweist.

Eine zweite bem Genie eigentumlich tragische Gefahr liegt darin, daß es seine Korderungen und Bestrebungen allzu hoch spannt und da= ber der Unvollkommenbeit und Endlichkeit alles Menschlichen mit schneis dendem Schmerze inne wird. Das Genie strebt dem Abermenschlichen, Aberendlichen zu, es möchte die Schranken des Menichlichen überfpringen, das Unereichbare erreichen, das Unausschöpfbare erschöpfen. So erfährt es benn bie sich ihm tropbem überall entgegendrängenden Schranken - Sinnlichkeit, Zeitlichkeit, Räumlichkeit, Bedingtheit, Zufall, Schwäche, Bosheit — als etwas Beichämendes, Erniedrigendes, veinvoll Aufregen= des. Das Genie leidet an dem schrillen Zusammenprall von Ideal und gemeiner Endlichkeit. Rein befferes Beispiel hierfür gibt es als Goethes Kauft. Sein Forschungstrieb, sein Natureinheitsdurft, seine Lebensglut — Alles trägt ben Bug jum Schrankenlosen in fich; und in allen diefen Richtungen erfährt er die brutale Ginsprache des Endlichen. Besonders Bischer hat die tragische Bedeutung Kausts in die sich nach dieser Rich= tung hin öffnende Tiefe verfolgt.2 Anders liegt die Sache dort, wo das Genie durch Aberspannung seiner Bestrebungen ins Berkehrte, Abstoßende, Lächerliche verfällt und hierdurch schwere Enttäuschungen er= fährt. Go ift es bei dem Belben des Romans von Wilbrandt "Die Diterinfel".

2 Bifder, Goethes Fauft; Reue Beitrage jur Kritit bes Gebichts; Stuttgart

1875; S. 315 ff.

<sup>1</sup> Bahnsen, Das Tragische als Weltgeset, S. 24 ff. Auch was Nichard Wagner, im Zusammenhange mit Lohengrin, über sein eigenes tragisches Schickal bemerkt (Eine Mitteilung an meine Freunde; Werke [2. Aufl. Leipzig 1888] Bb. 4, S. 296 ff.), gehört hierher.

Bisher habe ich die invisch-menschliche Tragif immer so verstanden, daß Schickfale ein zelner Menichen ben eigentlichen Gegenstand ber Darstellung bilden und das Schickfal der Men sich beit nur das Hindurch= leuchtende, das an und in jenem eigentlichen Gegenstande Offenbarwerdende ift. Doch aibt es auch Källe (freilich sind sie nicht häufig). wo die traaische Stellung und Entwicklung der Menschheit den un= mittelbaren Gegenstand der Dichtung bildet. Auf evischem und bramatischem Gebiete ift dies nur mit Silfe von Symbolen möglich. deren durchsichtige Hülle das Leiden und Ringen der Menschheit als unmittelbar gemeinten Gegenstand bervortreten läßt. Im erften Teile der Goethischen Dichtung wirkt Kaust nicht als Symbol: dagegen streift er im zweiten Teil oft ans Symbolische beran: beispielsweise in bem Belena-Drama. Gänglich gehört Strindberge Traumspiel hierher. Alle Geftalten diefer Dichtung find bloke durchscheinende, verschwebende Bullen einer Weltanschammastiefe: Die Welt verdankt ihr Dasein einem "Sündenfall des himmels"; fie ift voll von dunklen, unbeilbaren Bider= fprüchen; der Geift ift in den groben, dumpfen, stumpfen Leibesstoff gebannt; alles Hohe: Liebe, Begeisterung, Tugend, ist wurmstichig und unterhöhlt; durch das Dasein geht ein Seufzen und Sehnen nach Er= löfung. — Beit mehr kann in der Lyrik das tragische Schicksal der Menschheit geradezu, ohne die Bilfe durchgehender Symbole, dargestellt werden.

Anders natürlich stellt sich die Sache, wenn der Philosoph als Philosoph von der Tragik der Menschheit handelt. Dann ist von aller künstlerischen Darstellung abgesehen. Es braucht dann auf das Schicksal einzelner Menschen überhaupt nicht Rücksicht genommen zu werden. Es wird in Gedanken die Menschheit als Menschheit, die Kultur als Kultur oder auch ein Volkscharakter als solcher, eine geschichtliche Strömung als solche daraufhin in Erwägung gezogen, ob und inwiesern der Begriff der Tragik auf diese großen einheitlichen Ganzen angewandt werden dürfe. So hat Georg Simmel in einem gedankenreichen Aufsat die Frage behandelt, inwiesern von einer Tragödie der Kultur die Rede sein dürfe.

Zum Tragischen der typischemenschlichen Art gehören auch manche unter den Fällen, wo Schicksale der Götter und Halbgötter in dem Mittelpunkt der Dichtung stehen, wo sonach weit mehr als ein

<sup>1</sup> Georg Simmel, Philosophische Rultur; Gesammelte Essais; Leipzig 1911. (Sierin: Der Begriff und die Tragodie der Kultur, S. 245 ff.; besonders S. 263 ff.)

bloßes göttliches Eingreifen in die menschlichen Angelegenheiten stattsfindet. Als hervorragende Beispiele können der Prometheus des Aschplos und Wagners Nibelungendichtung — diese besonders in ihren ersten Teilen — gelten. Diese Dichtungen weisen in starken Zügen vorbildlich auf die Tragik des Menschengeschlechtes hin. Die Götter- und Welttragik der Völuspa in der Edda ist spröderer Art.

Das Tragische der individuellemenschlichen Art in seine verschiedenen Geffaltungen zu verfolgen, unterlaffe ich. Ohnedies würden fich bier bedeutungsvolle, eine Menge von Einzelfällen vertretende Topen nicht aut heraussondern laffen (val. S. 333). Was aber das individuell Traaische im allgemeinen bedeutet, dies ist sehon durch die Darlegungen des Einganges und bann burch die Beleuchtung, die es von der eingehenden Darftellung feines Gegenfaßes empfangen bat, genugfam flargelegt. Gbensomenig braucht außeinandergesest zu werden, daß es an übergangsfällen nicht fehlen wird. Dies liegt in der Natur der Sache. Bei Calderon 3. B. ift das Enpisch-Menschliche fast überall nur versteckt, nur durchscheinend vorhanden. Der Konflift in seinem merkwürdigen Luis Verez erinnert einigermaßen an Reists Roblbags, ift aber durch die zeitlichen, örtlichen und indwiduellen Bedingungen, unter benen Calberon geschaffen, gleichsam so gebunden, daß er sich nicht zur Durch= sichtigkeit des Invisch-Menschlichen zu befreien vermag. Abnliches gilt auch von der vessimistischen Traumphilosophie Sigismunds im "Leben ein Traum". Ebenfo muß man von Wolframs Parzival viele Schalen und Schnörkel abtun, wenn man zu der darin verborgenen twifchmenschlichen Tragif vordringen will.

## Siebzehnter Abschnitt

# Der Berlauf der tragischen Entwicklung

#### 1. Das Schema bes tragischen Berlaufes

Dieser Abschnitt betrifft den tragischen Borgang. Ich verstehe darunter eine Reihenfolge äußerer und innerer Entwicklungen, in benen sich das Tragische bis zu einem Böbepunkte auslebt. Ein folcher Söhepunkt ift nicht nur dort zu finden, wo das Tragische in leib= lichen Tod, in geistige Zerrüttung, furz in Untergang ausläuft, sondern auch schon dort, wo das tragische Leid bis zu einem unerträglichen oder doch das äußere und innere Leben stark bedrohenden Grade fort= schreitet und sich dann in das Geleise ernster Verföhnung wendet. Es gehört also auch ein großer Teil desienigen Tragischen hierber, das ich im vierten Abschnitt (S. 48) als bas Tragische ber unentwickelten Art bezeichnet habe. Goethes Iphigenie, Rleifts Dring von Somburg, Biorn= sons Laboremus enthalten tragische Borgange trop des guten Ausganges. Was hier von der Betrachtung ausgeschlossen ist, das sind sonach erstens die blogen tragischen Reime, Anfage, Gefahren, an die sich keine irgendwie erhebliche tragische Entwicklung knüpft, und zweis tens das abgeriffen lyrische Aussprechen tragischer Stimmungen. Da= gegen läßt sich von tragischer Entwicklung in solchen Inrischen Dichtungen reden, in denen die tragischen Gefühle einen zusammenhängenden Berlauf zeigen und auch vielleicht äußere Geschehnisse andeutungsweise bineingeflochten sind. Vorzugsweise aber kommen die dramatische und die erzählende Darstellung tragischer Vorgänge in Betracht.

Hinsichtlich bes tragischen Verlaufes entsteht vor allem die Frage: wie läßt sich der tragische Verlauf vom Dichter in der ästhetisch wirkssamsten Weise gestalten? Wie muß der Dichter es machen, wenn er nicht nur alles Ermüdende, Zerstreuende, Enttäuschende, alles schwächlich und schief und ebenso alles allzu grausig und gräßlich Wirkende, kurz alles ästhetisch Störende fernhalten, sondern den tragischen Vorgang auch in eine mit möglichst zahlreichen und möglichst vollkommenen künstlerischen Vorzügen ausgestattete Form bringen will? Man sieht: es ist vor allem das zu mannigfaltigen Erörterungen auffordernde Gebiet der dichsterischen Komposition, in das diese Frage hineinführt.

Ich habe nur die Absicht, die dichterische Komposition des Tragischen in ihrer Allgemeinheit zu behandeln. Ich will nicht fragen,

melchen Erfordernissen die Ausgestaltung des Tragischen in dieser oder iener Dichtungsart zu folgen habe. Die dramatische Romposition des Tragischen hat zum Teil andere Bedingungen zu erfüllen als die Darstellung des Tragischen im Epos. Und der Roman, die Novelle, die Ballade, furz eine jede Korm ber erzählenden Dichtkunst hat wiederum ihre besonderen Kompositionsbedingungen. Auf diese Fragengebiete will ich nicht eingeben, schon darum nicht, weil ich dann zunächst in die Affbetif biefer einzelnen Dichtungsgattungen eintreten mußte. Naturgemäß wird nun freilich die Bebandlung der dichterischen Komposition Des Tragischen in ihrer Allgemeinheit einen Abelstand mit sich führen. Sie muß sich, da sie boch nicht nur auf bas Drama, sondern auch auf die Kormen der ergählenden Dichtkunft vaffen muß, weit mehr im Unbestimmten halten, als wenn jemand beisvielsweise die dramatische Romposition des Tragischen im Besonderen jum Gegenstand der Erörterung macht. Es darf daber der Lefer an diesen Abschnitt nicht mit folden Uniprüchen an Bestimmtheit und Geregeltheit berantreten, wie es fein dürfte, wenn es fich etwa im Besonderen um die Komposition der Traaödie handelte.

Der vollständig entwickelte tragische Vorgang besteht naturgemäß aus drei Teilen. Der erfte Teilvorgang enthält die Borbereitung des Tragifchen. Ich verftebe darunter die Darftellung folcher Borgange, welche vor das Eintreten derjenigen Berwicklung fallen, die in entscheidender Beise die Bendung zum Tragischen bedeutet und fo zur vollen Entfaltung des Tragischen hinführt, und welche doch die Befürchtung des Eintretens einer tragischen Berwicklung dringend nabelegen. Es werben und Gegenfaße, Spannungen, Reibungen, Gegenftrebungen, Gefahren, Bundftoffe, lauernde boje Gewalten geschildert, von denen sich der Leser oder Zuschauer sagt: hier liegt zwar noch kein tragisches Leiden vor, aber es ift wahrscheinlich oder gewiß, daß sich ein solches daraus entwickeln werde. Wir sehen bier tragisches Leid noch nicht als gegenwärtig, aber wir fpuren deutlich fein Naben, wir merken, wie die tragischen Gewalten unterirdisch wühlen und pochen. Es ift der Teil der tragischen Entwicklung, in dem wir das Tragische voraus= empfinden. Und biefes Borausempfinden ift nicht bloß fpurweise vorhanden, sondern es bildet einen maggebenden Bestandteil des Eindrucke, den die in Frage ftebenden Szenen hervorbringen. Selbftverftandlich ift babei bie Wirkung vorausgesett, wie fie ber tragische Borgang bei seinem erften Gelesen= ober Gesehenwerden macht. Denn es ift

klar: wer da bereits weiß, wie sich das Folgende entwickelt, fühlt leicht aus Vorgängen, die an sich selbst die Zuschärfung zum Tragischen nicht nahelegen, doch schon die tatsächlich später erfolgende tragische Entwickslung heraus. Hier dagegen ist die reine Wirkung, welche die Darstelslung in ihrem der Reihe nach an uns herantretenden Fortschreiten macht, vorausgesetzt.

So erstreckt sich im Lear die tragische Borbereitung vom Anfange bis ju dem Dunkte, mo Lear des Undanks und der Niedertracht Goneriss gewiß wird: im Othello bis babin, wo das von Jago eingeträufelte Gift der Eifersucht dem Mobren Urteil und Krieden raubt. Im Ballenftein gehören die gangen Viccolomini gur tragischen Borbereitung: erst mit Beginn von Wallensteins Tod erblicken wir den Keldherrn mitten in tragischer Bedrängnis. In den Räubern bagegen besteht, wenn wir Rarl Moor ins Ange fassen, der vorbereitende Teil lediglich in der ersten Szene, wo Frang feinen teuflischen Plan gegen Rarl enthüllt; ju Beginn ber zweiten Szene sehen wir Rarl bereits in tragischem inneren Aufruhr. In Nichard Wagners Nienzi umfaßt bie Vorbereitung den erften Aft. Mit dem zweiten fest die verderbenbringende Macht ent= schieden ein. In Ernft Bardts Gudrun tritt die entschiedene Wendung zum Tragischen dort ein, wo König Hartmut erscheint, um Gudrun, Die foeben König Herwig angetraut wurde, zu rauben. Alles Vorausgebende ist zwar schon schwanger von nahender Tragif, aber der tragische Dä= mon ist noch nicht eingebrochen.

Doch ist es keineswegs immer so, daß der Beginn der tragischen Borbereitung mit dem Beginn der tragischen Dichtung zusammenfällt. Es ist ebensogut möglich, daß die ersten Szenen der Dichtung dies = seits der tragischen Borbereitung fallen, das heißt: uns die spätere Tragik noch nicht deutlich befürchten lassen, vielleicht gar in uns das Gefühl glücklichen Gelingens, siegreichen Aufsteigens erzeugen. In ob = jektivem Sinne freilich bereiten auch solche Szenen die spätere Tragik vor: sie bilden die Boraussehung, aus der sie sich entwickelt. Doch darum handelt es sich hier nicht: hier ist vielmehr entscheidend, daß in diesen Szenen die Gefahr des Tragischen nicht in unser Gefühl eingetreten ist.

Man benke an die Jungfrau von Orleans: ber Leser, der sich nicht durch sein Wissen vom Späteren beeinflussen läßt, begleitet das sieg= reiche, rettende Emporsteigen der Jungfrau weitaus vorwiegend mit fort= reißenden Gefühlen von Freude und Genugtung, hoffmung und Be-

wunderung; erft wo fie im Rampf mit Lionel ibrer Sendung untreu wird, werden tragische Befürchtungen für den Eindruck maggebend. Ebenso läft das erite Auftreten von Grillvarzers Sappho tragisches Unbeil noch nicht deutlich vorausempfinden: die Sangerin sehwelgt in Liebesglück, und Phaon lebt wie geblendet in ihrem Banne; erft gegen Ende der erften Aftes, wo Sappho im Gespräche mit Melitta ihr zwiespältiges Inneres ausspricht, beginnt die erfte Stufe ber tragischen Entwicklung. In Calberons Richter von Zalameg geht es bis gegen bas Ende des zweiten Aftes luftspielartia zu; erst dann tritt durch den Konflift gwischen Ehre und formalem Recht die Bendung ins Tragische ein. Auch in Scribes Adrienne Lecouvreur bringen die erften beiden Afte nicht einmal auf die Vermutung, daß das Stück sich zu Rachewut und zu Bergiftung der Nebenbuhlerin zuspißen werde. Naturgemäß noch viel bäufiger finden wir Anfänge diefer Art in erzählenden Dichtungen. Bier findet sich die Sinwendung zu tragischem Berlaufe oft febr fvät ein. Die prächtigen Schilderungen des Schullebens, mit benen Riellands Roman "Gift" beginnt, laffen furchtbare, tödliche Rampfe ebenfowenig vermuten, wie die Schilderung der freundlichen Berbältniffe und Entwicklungen, denen wir zu Beginn des durch intime Pfnchologie ausgezeichneten Romans Kontanes "Effi Brieft" begegnen. Benfes Rinder der Welt, Frentage Berlorene Sandschrift, Auerbache Auf der Sohe enthalten viel Tragisches; aber erft in verhältnismäßig späten Abschnitten kommt es zu tragischer Vorbereitung.

In anderen Dichtungen wieder fallen die Anfangsfzenen jen seits der tragischen Borbereitung. Maria Stuart finden wir sofort zu Besginn des Stückes in hochentwickelter tragischer Not; ebenso Goethes Faust, Byrons Manfred, Heyses Alkibiades, Sobeide bei Hofmannsthal. Man kann sagen: hier gehört die tragische Vorbereitung zu der Vorsgeschichte, die wir aus der Dichtung herauslesen und nach rückwärts hinauszuverlegen haben.

So ift also die örtliche Stellung der tragischen Vorbereitung in den Dichtungen sehr verschiedener Art. Manche Dramatiker lieben es, in ihren Stücken gleich von Anfang an oder doch sehr bald eine schwere, beklemmende, tragisch schwangere Luft zu erzeugen. Ich erinnere an den jugendlichen Schiller, an Hebbel, an Hauptmann. Bei anderen Dramatikern wieder ist von einer solchen Reigung nichts zu bemerken. Jest erhellt auch, daß die tragische Vorbereitung keineskalls mit der "Exposition" der Tragödie zusammenkällt. Was man Exposition nennt, scheibet

sich unter einem völlig anderen Gesichtspunkte ab. Es sind darunter die Szenen zu verstehen, in denen die Boraussetzungen, Kräfte, Seiten, Gegenstände der folgenden Verwicklung dem Leser klargemacht werden. Die Exposition ergibt sich im Hindlick auf den klärungs= und orientie=rungsbedürftigen Leser und Juschauer als ein unentbehrlicher Teil seder dramatischen Dichtung. Daher bildet sie natürlich überall den Anfang des Dramas, mag dieses nun mit der tragischen Vorbereitung oder diessseits oder senseits dieser beginnen. Auch Tragödien, die wesentlich nur in der Darstellung der tragischen Katastrophe bestehen, wie eiwa der Sophokleische König Odipus, haben eine Exposition.

Un die tragische Borbereitung schlieft sich als zweite Stufe des traaischen Gesamtvorganges ber Eintritt und bie Steigerung Des Tragischen, worauf bann als britter Abschnitt bas tra= aifche Berberben folat. Der zweite Teilvorgang - ich will ihn als tragische Mitte bezeichnen - charafterisiert sich badurch, daß cinerfeits das tragische Leid nicht mehr bloß befürchtet und voraus= empfunden. sondern als ein gegenwärtiges miterlebt wird, anderseits aber noch nicht als so in die Bobe getrieben erscheint, daß es die Befürch= tung des ummittelbar bevorstehenden Unterganges als vorherrschendes Gefühl erzeugt. Ebendadurch charafterisiert sich nun der britte Abschnitt, ben ich tragischen Ausgang nennen will: hier stellt sich bas tragische Leid als unmittelbar auf den Untergang losgebend dar und läuft schließlich in biefen aus. Es verfteht fich von felbst, daß fich ber Abergang von dem einen zum anderen Abschnitt durch die mannigfaltig= ften äußeren und inneren Ereignisse bewirken läft, und daß es in ben Dichtungen langere Strecken geben fann, von denen es zweifelhaft ift, ob sie besser ber früheren ober späteren Stufe gugugablen feien.

Bollkommen klar liegt die Einteilung in Wallenstein: mit dem dritten Stück der Trilogie beginnt der zweite Abschnitt des tragischen Vorganges: die Nachricht von der Gefangennahme Sesinas wirft Wallenstein in schweres inneres Ningen, und die darauffolgenden Ereignisse, insbesondere der Verrat Octavios und das Hinübertreten des Max auf die Seite des Kaisers, bringen gewaltige Steigerungen des tragischen Leides hervor. Der dritte tragische Teilvorgang nimmt mit dem vierten Alf seinen Anfang: schon durch die ersten Worte, mit denen Buttler diesen Art eröffnet, tritt uns Wallenstein als ein unentrinnbarem Versderben Verfallener vor Augen. In Kabale und Liebe reicht die tragische Vorbereitung vom Anfang bis dahin, wo der Präsident von der Ernst-

haftigkeit der Liebe seines Sohnes zu der Tochter des Musikers erfährt und mit gebieterischem Willen dazwischentritt. Hiermit beginnt die trazische Mitte, die Eintritt und Steigerung des Tragischen enthält. Der tragische Ausgang hebt dort an, wo Wurm Luisen den schändlichen Brief diktiert; denn von hier an fühlen wir und in der unmittelbaren Nähe inneren und äußeren Verderbens. Nomeo und Julia beginnt diesseits der tragischen Vorbereitung. Diese nimmt dort ihren Anfang, wo Nomeo sich in die Tochter des feindlichen Hauses verliebt. Die tragische Witte dürfen wir von der Ermordung Tybalts durch Nomeo und dessen Verbannung an rechnen. Der tragische Ausgang hebt für Nomeo mit der Kunde von Julias Tode, für Julia mit dem Erwachen an Nomeos Leiche an.

Die wenig es nötig ist, daß die Tragödie mit der tragischen Vorbereitung anfängt, kann insbesondere ein Blick auf das griechische Drama lebren. Dier fällt gewöhnlich bas gange ober nabezu bas gange Stud in den britten Abschnitt bes tragischen Vorgangs. Im Agamemnon bes Alichnlos gehört die Opferung Aphigeniens und die bublerische Verbindung Klntamnestras mit Agisthos zur Vorgeschichte; schon bei seinem erften Auftreten im Drama ift bas Net bes Berberbens über Agamemnon geworfen. Abnlich ftellt des Afchplos Prometheus nur den Strafvollzug an dem helben dar; die Taten, wodurch er den Born des Beus herausgefordert hat, liegen voraus. In desfelben Dichters Verfern gehört so= gar der tragische Sturz zur Vorgeschichte; das Drama schildert lediglich Die Wirkung bes erfolgten Zusammenbruchs auf bas Gemut ber bavon Getroffenen. Ober man benke an ben König Bbipus ober an Mjas. Die dem Migs widerfahrene Rrankung, das Entstehen seiner Rachegefühle, die schnigehvollen Taten, die er in gottverhängtem finsteren Wahnsinn vollbracht hat, - dies Alles liegt der Handlung des Stückes voraus. Schon zu Beginn der Tragodie ift der Beld innerlich vernichtet. In der Medea des Euripides gehören nicht nur die Vorgange in Rolchis, son= bern auch der Abfall Jasons von Medea und sein Entschluß, die Tochter Rreons zu seiner Gattin zu machen, der Vorgeschichte an. Dhne Zweifel wird durch solches Kallenlassen der vorderen Glieder der tragischen Ent= wicklung ber Eindruck bes Zusammengedrängten, Wuchtigen, Ungeheuren, Berschmetternden in besonders hohem Grade hervorgebracht. Auch in mobernen Tragodien übrigens beginnt die Sandlung nicht felten mit dem dritten Abschnitt des tragischen Verlaufes. Als Beispiel der selteneren Källe, wo es sich bei den Griechen anders verhält, sei des Euripides

Hippolytos genannt: hier wird erft im Berlaufe des Dramas das über Hippolytos hereinbrechende Unheil angesvonnen.

Bic wenia die Dreiteilung des tragischen Borganges im Sinne einer ftarren Regel genommen werden barf, erhellt auch aus folgender Betrachtung. Die tragische Vorbereitung kann sich gewissermaßen in den beiden späteren Abschnitten wiederholen. Es kommt überaus häufig por. daß dem Selden, wenn er längst mitten in der Gegenwart tragischen Leides fteht, neue Gefahren erwachsen, von denen er nichts weiß, die aber der Zuschauer oder Leser entstehen, sich steigern und unentrinnbar werden sieht. Das Netz des Verderbens wird immer enger um den Selben gezogen, diefer aber wandelt in ahnungelofer Sicherheit feinen Bea weiter. Wir steigern in solchen Källen das gegemvärtige wirkliche Leid bes Belden, indem wir vorwegnehmend das Leid bingufügen, das aus den Gefahren, von denen er noch nichts weiß, höchstwahrscheinlich für ibn entspringen wird. So gehört alfo bas Tragische ber Wefahr nicht bloß bem vorbereitenden Teile an, sondern tritt auch in der traaischen Mitte und im traaischen Ausgana in manniafaltiger Beise auf. Besonders fällt dieses Tragische dort in die Augen, wo es lange Strecken hindurch besteht: 3. B. wenn wir Cafar bis zu den tödlichen Stößen der Verräter in völliger Unkenntnis von dem Verrate feben.

Doch kommt es auch vor, daß nicht nur der Held, sondern auch der Buschauer kurzere oder langere Strecken hindurch feine Ahnung davon hat, in welchem verderbenbringenden Retze sich jener befindet. Erft an fpaterer Stelle tritt fur beibe bie Enthüllung ein, fei es mit ploBlichem Schlage, fei es in fpannender Allmählichkeit. Ift biefe Enthüllung ein= getreten, dann findet in der Seele des Buschauers eine Art Rückwarts= wirkung statt: er stellt sich nachträglich den Belden als schon seit dem entsprechenden früheren Zeitpunkte von der — jest erft kund gewor= benen - tragischen Gefahr umfangen gewesen vor. Go erhalt eine ge= wisse Strecke der tragischen Entwicklung durch die auf sie zurückblickende Borftellung einen wesentlich veränderten Bert: sie wird in ihrem tragischen Gewicht erhöht. So ist es im König Bbipus: Held wie Bu= schauer erfahren erst im Laufe bes Dramas, von welchem Berberben jener schon zu Beginn des Dramas umstrickt gewesen war. All die Greuel des Odipus gehören in die Vorgeschichte der Tragodie; ihre Enthüllung aber wird dem Täter, wie dem Zuschauer und Leser (wobei natürlich von jedem anders woher erlangten Biffen abzusehen ist) erft im ftark fort= geschrittenen Verlaufe des Dramas zu teil. Natürlich verändert sich nun

für den Zuschauer und Leser das Bild des Sbipus nach rückwärts hin: er erscheint jetzt als von lange her in unentrinnbares Verderben verstrickt. Nur indem man diese Wirkung der rückwärts blickenden Vorstellung vor Augen hat, läßt sich sagen, daß König Sdipus zu den Dramen geshöre, die nichts als den tragischen Ausgang darstellen.

Es braucht kaum bemerkt zu werden, daß, ebensowenig wie die traaifche Borbereitung mit der Ervosition ausammenfällt (val. S. 352), so auch die beiden folgenden Teile des tragischen Vorganges keineswegs mit den Abschnitten gleichbedeutend find, die man in der Regel der Er= position folgen läft. Benn beispielsweise Frentag an die Ginleitung die "Steigerung" und ben ", Sobepunkt" anreibt,1 fo konnte man meinen, daß diese beiden Abschnitte — in der Tragödie wenigstens — ungefähr mit bem, was ich die tragische Mitte nenne, zusammenfallen; benn die tragische Mitte enthält Eintritt und Steigerung des Tragischen bis dabin, wo fich der bevorftebende Untergang vernehmlich ankundigt. Wie wenig indeffen dies der Fall ift, geht schon daraus hervor, daß jene beis den Frentagschen Abschnitte stets die Mitte des Dramas bilden, mahrend das, was ich tragische Mitte nenne, keineswegs an die Mitte der Tragödie gebunden ift, sondern ebensogut ihren Anfang einnehmen und auch ganglich fehlen kann. Und etwas Ahnliches gilt von dem Berhaltnis des tragischen Ausganges zu den beiden letten Abschnitten bei Frentag: der fallenden Sandlung und der Ratastrophe. Die Einteilung, die Frentag von dem dramatischen Berlaufe gibt, ift eben vorwiegend nach for= malen Gesichtspunften unternommen, die von dem, was in der Ent= wicklung des tragischen Gehaltes an Einteilungsgründen liegt, völlig absehen. So ist es von vornherein nicht anders möglich, als daß die gange Einteilung, fo orientierend fie auch für den Anfänger fein mag, an Außerlichkeit und Bielbeutigkeit leibet. Dazu kommt dann noch das Migliche, daß hier und da nun doch auch wieder Gesichtspunkte, die bem Inhalte entnommen find, maggebend werden. Befonders auffallend zeigt bies bas "tragische Moment", bas Frentag zwischen bem Höhepunkte und ber fallenden Bandlung eingreifen läßt.2

2. Die Zusammensetzung des tragischen Borganges Unabsehbar ist die Mannigfaltigkeit der Unterschiede, die sich ergibt, wenn man auf die Zusammengesetztheit des tragischen Bor=

2 Ebendaselbst, S. 115 f.

<sup>1</sup> Frentag, Technik des Dramas; 6. Aufl., Leipzig 1890; S. 107 ff.

ganges bliekt. Die soeben gegebene Gliederung bezog sich auf die Steisgerung des Tragischen. Im Folgenden will ich den tragischen Borgang daraushin in Betracht ziehen, ob die in ihm vorkommenden tragischen Leiden aus einer gemeinsamen Ursache oder aus einer Reihensfolge neu auftretender Ursachen entspringen, ob sie dieselbe Grundgestalt zeigen oder in einer Reihenfolge neuer Gestalten auftreten. Bie grundwerschieden beide Betrachtungsweisen sind, geht schon daraus hervor, daß auch der gemäß der zweiten Betrachtungsweise ein fach e tragische Borgang sämtliche soeben betrachtete Glieder enthalten kann.

Als einfach darf man den traaischen Vorgang dort bezeichnen, wo die Entwicklung des tragischen Leides bis zum Untergang derselben Ur= fache ober demselben einheitlichen Urfachenkomplere entspringt und so einen einzigen Busammenbang bildet. Kur Romco und Rulig entsteht bas tragische Leid lediglich durch die drohende und dann wirklich eintretende Trennung, für Timon von Athen durch die furchtbare Enttäuschung, die er an seinen vermeintlichen Freunden erlebt. Sapphos tragisches lingluck besteht in der Unfähigkeit der Dichterin, von den Böhen der Runft den Weg zu frohem Lebensgenuß zu finden, und in der hierdurch veranlagten Untreue Phaons. Es ift in dem einfachen tragischen Borgang keineswegs ausgeschloffen, daß das tragische Leid verschiedene Seiten und Teile habe. Nur muffen diese einem gemeinsamen und diese Gemeinsamkeit fark zu= tage treten laffenden Urfprunge entstammen. Wallensteins Leid fett fich aus mancherlei zusammen: insbesondere aus seinen inneren Rämpfen vor dem entscheidenden Schritt, aus den bald folgenden Erfahrungen von dem Niedergange seines Sternes, aus den bitteren Enttäusehungen, die er an Octavio und Mar erlebt. Doch sind alle biefe Teile feines Leides eng verknüpft, da sie fämtlich aus seinem verräterischen Vorhaben und Vorgeben entspringen.

Was den zu sammen gesetzten tragischen Vorgang betrifft, so kommen besonders die Fälle in Vetracht, wo sich an das tragische Leiden eines Menschen eine neue Handlung oder Handlungsreihe, sei es des tragischen Menschen selbst, sei es eines anderen, schließt, die ein neues tragisches Unheil für ihn entspringen läßt. Hieran kann sich natürlich wiederum eine Handlung oder Handlungsreihe knüpfen, die weiteres tragisches Leiden heraufführt. Besonders im Epos und Noman kann diese Kette zahlreiche Glieder haben. Doch auch im Drama kommt dergleichen vor. So sehen wir Antonius bei Shakespeare dreimal in starkes tragisches Unglück geraten: im dritten Aft zuerst nach der durch Eleopatras

feige Alucht verloren gegangenen Schlacht bei Actium, fodann im vierten Aft nach der unglücklichen Seeschlacht bei Alerandria. deren schlimmen Ausgang er — freilich fälschlicherweise — dem Berrate Cleovatras zusehreibt, und endlich in demielben Aft, als er die falsche Nachricht von dem Selbstmorde Cleonatras empfangen bat und sich in sein Schwert fturgt. Ober man vergegenwärtige fich die Konigin Margareta bei Chakesveare. Nicht nur in ber Gesamtheit ber Tragodien vom Saufe Pork, sondern auch schon in einem einzigen Drama, in dem dritten Teile Beinrichs des Sechsten, bildet ihr Schicksal eine Reihenfolge tragischer Erlebniffe: schon im erften Aft wirft ihr Berbrechen an dem alten Dork tragisch; bann ift fie vorübergebend im Glück; doch schon der zweite Akt bringt durch die Schlacht bei Towton ihren Sturz vom Ihron; nachdem sie sich wieder zu Glück und Sieg erhoben bat, wird sie im fünften Akt von Eduard im Felde besiegt und vor ihren Augen ihr Sohn von den drei Porfs durchbohrt. Doch nicht nur in lose komponierten Stücken kommt eine folche Zusammengesetheit des tragischen Vorganges vor. Shakeipeares Coriolan zeichnet fich ohne Zweifel durch ftreng gufammengehaltene Einheit aus, und doch ist auch hier der tragische Borgang von mehrgliedriger Art. Buerft tritt und die Tragif Coriolans in der Gelbft= erniedrigung entgegen, zu der er als Bewerber um bas Konfulat vor dem Bolke genötigt wird. Hierauf wird durch die schurende, hetzende Art der Tribunen die Wendung herbeigeführt, daß er das Bolk heftig verlest und baber verbannt wird. Un biefes zweite Glied in seinem tragischen Erleben reibt sich als drittes die durch seinen Entschluß, sich mit dem Feinde Roms zu verbunden, geschaffene Lage, die in ihrer weiteren Entwicklung jum Belagern feiner Baterftadt führt. Der lette Abschnitt in dem tragischen Lebensgange Coriolans wird durch den Entschluß seiner Mutter eingeleitet, ihn um Aufbebung der Belagerung zu bitten. Er schenkt nach langem Sträuben ben Bitten Gehör. Durch diesen Entschluß führt er das Ende seiner tragischen Entwicklung berauf: Aufidins sieht sich getäuscht und verraten und läßt ihn niederstechen. Man fieht: in vielen Fällen stellt ber tragische Leibeneweg keinen einfachen Zusammenhang dar. Neue Entschlüffe, Sandlungen, Ereigniffe greifen ein, schaffen neue Lagen und fügen fo neue Abschnitte bes tragischen Leidens und Kämpfens bingu.

Schon die angeführten Beispiele lassen erkennen, daß verschiedene Arten der Zusammengesetztheit des tragischen Borganges zu unterscheiden sein werden, je nachdem die einzelnen Abschnitte des tragischen Erlebens sich zur Frage der Schuld verhalten. Das tragische Leid entsteht ents

weder durch eigene Verschuldung oder ohne solche, und in diesem zweiten Falle läßt sich wieder der Unterschied machen, daß das eine Mal das tragische Leid durch eine gute, edle, hochherzige Lat der tragischen Persson, das andere Mal ohne eine solche, also lediglich durch widrige Schicksfale entspringt. Es leuchtet ein, daß sich diese drei Möglichkeiten in einem mehrgliedrigen tragischen Vorgange in äußerst mannigfaltiger Weise verbinden können.

Schon wenn ber tragische Vorgang mir zweigliedrig ift, ergeben sich zahlreiche Verknüpfungsweisen. Da können zunächst beide Absehnitte des tragischen Leides durch eigene Berschuldung hervorgerufen sein. Go ist es in Grillvargers Ottokar: der Böhmenkönig erkennt hochfahrenden Sinnes die Bahl Rudolfs jum deutschen Raifer nicht an, zieht ins Keld gegen ihn und muß fich eine Demütigung gefallen laffen, die fein Befen aus allen Fugen reißt. Und aus noch schwererer Schuld entsvringt ber zweite Abschnitt seines tragischen Leides: er zerreint den mit Rudolf aeschlossenen Vertrag und wird so unter häßlicheren Umständen nochmals jum Emporer. Aber ebenso kommt es vor, daß beide Abschnitte des tragischen Unbeils bloß oder doch hauptfächlich durch unglückliche, feindfelige Berwicklungen hervorgerufen werden. Go ift es in Beer-Hofmanns Grafen von Charolais. Zu Beginn des Trauerspiels besteht seine tra= gifche Lage darin, daß ihm von feinen bartherzigen Gläubigern die Leiche seines hochverehrten Baters als Pfand weggenommen wurde. Darauf folgt im vierten Aft die Untreue seiner jungen Gattin. Beide Ereignisse werfen ihn in Tragif von fast übermenschlicher Schwere, und beide Ereignisse sind ohne sein Berschulden eingetreten. Und drittens kann es auch vorkommen, daß beide Abschnitte des tragischen Unheils durch sitt= liches Handeln entspringen. Der Konful in Frentags Kabiern fturgt sich in schwere tragische Not durch seinen beroischen Entschluß, an seinem ältesten Sohn für die Mordtat an dem Tribunen die Todesstrafe vollziehen zu laffen, und als sich die Seinen diesem Borhaben mit Gewalt widerfeben, faßt er den weiteren erhabenen fittlichen Entschluß, fein ganges Geschlecht zur Guhne für die trotige, vermeffene Gesinnung in den Tod ju führen; und diefen Entschluß führt er denn auch aus.

Nun kann aber auch von den beiden Abschnitten der tragischen Entwicklung ein jeder durch eine andere Art von Ursachen herbeigeführt sein: der eine durch Schuld, der andere durch eine böse Verwicklung oder vielleicht durch eine Tat von sittlicher Größe. Damit verbinden sich dann noch die Unterschiede der Reihenfolge: der erste Abschnitt des Leides kann ohne Verschulden, rein durch böse Menschen oder unselige Umstände, der zweite durch einen hieran sich knüpfenden Frevel hervorgerufen sein; aber ebensogut ist die umgekehrte Reihenfolge möglich. Ich habe nicht die Absicht, auf diese zahlreichen Kombinationen einzugehen. Nur zwei, wie mir scheint, besonders häufig vorkommende Fälle erwähne ich.

Es liegt im natürlichen Verlaufe menschlicher Dinge begründet, daß schwere Leiden und Rämpfe, die den Menschen ohne sein Berschulden bebrangen, ratlos machen, verbittern, aus den Rugen werfen, gur Berzweiflung treiben, geeignet find, ihn zu Frevel und Berbrechen zu führen. Die pluchologischen Bermittlungen können bierbei verschieden sein : großes Unglück kann den Menschen gegen den Unterschied von Gut und Bose. chenfo gegen die möglicherweise furchtbaren Kolgen eines Berbrechens stumpf und gleichgultig machen oder ihn zu Rache an Schickfal und Menschen herausfordern oder ihn wider sein Gewissen irgendein Berbrechen als letten rettenden Ausweg ergreifen laffen. Sier hebt also die tragische Entwicklung mit einem durch feindliche Verhältnisse oder bose Menschen berbeigeführten Leide an; hierauf folgt eine schuldvolle Tat, die neues fibel bervorruft und zum Untergange führt. Natürlich ift nicht immer ein seharfer Einschnitt zwischen den beiden Teilen zu finden: denn es kann fich lang fam aus ber verzweifelten Stimmung bes erften Abschnittes die Hinwendung zur Schuld entwickeln. Kriembild ift durch die Ermordung Siegfrieds in äußersten Jammer geworfen worden; als Gattin Epels wütet sie dann in greuelvollen Vergeltungstaten. Kauft sehen wir bei Goethe zuerst in mannigfaltigen inneren Nöten und Stürmen sich qualen, bevor er von Mephisto überredet wird, sich in das Chaos ber Sinnlichkeit zu fturgen. Beroftrat wird in Fuldas gleichnamigem Trauerspiel aus allen Simmeln gestürzt, als er sein haftendes, keuchen= des, auf das überirdisch Erhabene gerichtetes Schaffen durch den 21n= blick eines einfach schönen Werkes von Prariteles vernichtet sieht. Dann entschließt er sich zu furchtbarer Freveltat: er schleudert, um sich un= sterblich zu machen, den Brand in den Tempel der Artemis. In Lopes merkwürdigem Schaufpiel "Fuente Deejuna" leidet das Dorf, das die= fen Namen führt, zuerst schwer unter den Schandtaten des Komturs Gomez; hierdurch wird es getrieben, sieh wie ein Mann zu erheben und grausame, blutige Rache an seinem Peiniger zu nehmen. Diese Em= porung wird vom Dichter als eine Handlung angesehen, die, so febr sie dem Dorfe zu Ehre gereicht, und so sehr ihre Beldenhaftigkeit noch durch das großartige Zusammenstehen des Dorfes erhöht wird, dennoch

cinen straswürdigen Frevel bedeutet. Halms Griselbis kann uns zum nächsten Typus himüberleiten: zuerst wird Griselbis durch rohen Frevelsmut unverschuldet in Gram und Jammer gestoßen; sodann aber, als sie erfahren, welch entwürdigendes Spiel ihr Gatte mit ihr getrieben hat, entschließt sie sich mit freiem, tapferem, im höchsten Grade sittlichem Entschlusse, ihren über alles geliebten Gatten Percival zu verslassen. Der erste Abschnitt also enthält hier ein von außen zugefügtes unverschuldetes Leid, der zweite ein Leid, das in der eigenen sittlichen Tat der tragischen Person seinen Ursprung hat.

Ein zweiter charakteristischer Fall liegt dort vor, wo sich die tragische Entwicklung an eine Schuld knüpft, dann aber bie Bendung eintritt, dan durch eine sittliche Tat einerseits zwar ein Gegengewicht der voranaegangenen Schuld geschaffen, anderseits aber infolge außerer oder innerer Berwicklungen Gefahr und Untergang heraufbeschworen werden. Der erfte Abschnitt des tragischen Borganges ift durch Schuld, der zweite durch eine sittliche Tat berbeigeführt. Bier kann nochmals Coriolan, und zwar in den beiden letten Teilen seiner tragischen Entwicklung, als Beispiel dienen. Sein Entschluff, sich mit den Keinden Roms zu ver= bünden, leitet den schuldvollsten Abschnitt seines tragischen Lebensganges ein. Als er dann auf das Kleben seiner Mutter von Rom umfehrt, führt diese edle Tat eine Verschwörung seiner Bundesgenoffen und feinen Untergang berbei. Bährend in die fem Kalle die sittliche Tat dem, der fie getan, aufere Keinde erweckt, ift fie in anderen Fallen von ger= ftorender Wirkung fur das eigene Gemut. In hauptmanns Einfamen Menschen erlebt Johannes Vockerat zwei Abschnitte tragischer Entwicklung: zuerst komunt er in Berwirrung und Zerrüttung durch die unselige Liebe zu Unna Mahr; und als er fich dann unter der Einwirkung der Geliebten, die ftarker ift als er, ju Auseinandergeben für immer ent= schlossen hat, ist ihm das durch diese bobe Tat auferlegte Entbebren und Entfagen so unerträglich, daß er sich den Tod gibt. Auch das inter= effante Drama Henfes "Don Juans Ende" kann hier erwähnt werden. Nach einem fündenvollen Leben trifft Don Juan mit Gianotto, seinem Sohne, von deffen Dafein er bis babin nichts gewußt hatte, gufammen. Hieran knüpft sich - und damit beginnt der zweite Abschnitt der tragischen Entwicklung — eine Beredlung seines Dafeins: die Liebe gu feinem Sohne verdrängt alle anderen Leidenschaften aus seiner Bruft. Fragen wir aber nach der Wendung diefer Erhebung zu einem reineren Dasein in das Tragische, so treffen wir auf eine dritte Art und Beife.

Es ist hier ber fortwirkende Fluch seiner Sunde, wodurch er in seinem edlen Lieben und Streben zu argen Fehlschritten getrieben und so innerslich und äußerlich zum Scheitern gebracht wird.

Selbst wenn ich alle möglichen Kombinationen in der Verküpfung der verschiedenen Arten des tragischen Leides zu zweis, dreis, viers und mehrgliedriger Entwicklung durchlausen hätte, so wäre die Vielgestaltigskeit der zusammengesetzten tragischen Vorgänge noch immer lange nicht erschöpft. Denn bisher habe ich nur die tragische Entwicklung einer einzigen Person ins Auge gefaßt. In der Regel kommen aber in einem tragischen Vorgang zwei und mehr Personen mit tragischem Erleben vor. Man vergegenwärtige sich König Lear: welch eine Fülle von Personen ist hier mit Tragis belastet! Diese Verkettung der tragischen Schicksale mehrerer Personen gäbe zu mannigfaltigen Auseinandersetzungen rückssichtlich der Komposition Anlaß. Doch lasse ich diesen Gegenstand beiseite. Auch wenn ich mich dieser Erörterung enthalte, wird aus den Bestrachtungen dieses Kapitels klar geworden sein, ein wie höchst verwickelter Organismus in der Regel die Tragödie und überhaupt die dichsterische Darstellung des Tragischen ist.

## 3. Tempo und Kontrastwirfung

Böllig andere Unterschiede am tragischen Vorgange ergeben sich, wenn man die Art und Weise der Aufeinanderfolge der den tragischen Vorgang ausmachenden entscheidenden Ereignisse in Betracht zieht. Zwei Gesichtspunkte werden hierbei von Bedeutung: man kann diese Aufeinsanderfolge nach ihrem Tempo und nach dem Grade der Kontrast= wirkung en ins Auge kassen. Beides übrigens hängt nahe zusammen.

Den ersten Gesichtspunkt verstehe ich in dem weiten Sinne, daß dabei nicht nur die Schnelligkeit oder Langsamkeit, mit welcher der Dichter die Ereignisse einander folgen läßt, sondern auch die Allmählichkeit und Plöglichkeit ihres Sintretens in Betracht kommt. Der tragische Borgang berührt uns wesentlich anders, je nachdem die bösen Mächte hart nache einanderfolgend und mit blißschnellem Anwachsen ins Ungeheure, mit einer Plöglichkeit wie aus dem Nichts heraus sich entladen, oder ob sie dem Juschauer längere Pausen ängstlicher Spannung oder vielleicht auch verhältnismäßiger Ruhe lassen und erst nach allmählicher Vorbereitung und langsamem Amvachsen vernichtend hereinbrechen. Unter den bösen Mächten verstehe ich hier natürlich auch Leidenschaften und Entschlüsse, sofern durch sie Umsturz und Vernichtung entspringt oder doch eins

geleitet wird. Und da stoßen wir auf einen ähnlichen Unterschied. Bald baben Leidenschaften und Entschlüffe in ihrem Entsteben etwas Sturmartiges an sich; der Mensch wird widerstandlos von ihnen gevackt. Bald ringen fie fich langfam aus ber Seele empor; ber Mensch geht burch Schwanken, Bogern, inneres Rampfen bindurch, bevor fie Macht über ibn gewinnen. Es ist keineswegs nötig, daß das gemessene Kortschreiten und das allmäbliche Vorbereiten einen matten, lahmen Eindruck bervorbringe. Es läßt fich auch auf diesem Wege dem entscheidenden Ereignisse eine gewaltige Bucht, ein Charafter ebern schicksalsmäßiger Art geben. Ja es kann gerade durch das Vorbereiten und Anschwellenlassen der Eindruck des unvermeidlich Notwendigen gesteigert werden. Der Haupt= unterschied im Eindruck scheint mir darin zu liegen, daß dort, wo die erschütternden Ereignisse in gemessenem Gange und nach längerer Borbereitung eintreten, die Schicksalsmächte im Gangen als geordneter, flarer, rationaler erscheinen, während das Tragische der dabinffürmen= den, plotlichen, jahen Urt dem Schickfal mehr den Charafter des Bilden, Unheimlichen, Abgrundartigen und Frrationalen gibt. Das Gine wie das Andere bat feine Berechtigung.

Bergegenwärtigt man sich Schiller, besonders in seinen späteren Dra= men, so wird man nicht zweifelhaft sein, bier vorwiegend ein Tragisches der vermittelten, allmählichen Art vor sich zu baben. Langfam, unter manniafachem Zögern und innerem Rämpfen, reifen die Entschlüsse und Taten, wir seben die entscheidenden Ereignisse sich vorbereiten, naben und amvachsen. So ist es auch in Goethes Tasso und Iphigenie, wogegen fein Got und die Gretchentragodie im Fauft eine Darftellung zeigen, die viel Unvermitteltes und Jähes an sich bat. Auch an Corneille und Racine kann erinnert werden: die Darstellung trägt den Charakter des ausführlich und flar, oft nur allzu klar Bermittelten. Wie ganz anders bei Reift, in manchen fpäteren Stücken Grillparzers und vor allem bei Shakespeare! Dieser liebt es, den Umschwung in Leidenschaft und Wollen, und wäre er noch so ungeheuer, als etwas mit einem Ruck Vollzogenes vor uns hinzustellen. Ich erwähne den Umschwung in der Seele Richards des Zweiten von gewissenlosem Leichtsinn zu felbstquäle= rischer Grübelei; die Vertauschung von Freundschaft und Keindschaft bei Barwick in König Heinrich dem Sechsten; das jähe Aufflammen der verblendeten Gifersucht bei Leontes im Wintermärchen; die erschreckend plöpliche Verkehrung von Haß und Abschen in Liebe bei der Prinzessin Unna in Nichard dem Dritten; die mit einem Schlag riefengroß ba=

stehende Niedertracht der Töchter Lears. Ich habe hiermit nur Einiges aus der großen Masse von Belegen bei Shakespeare herausgegriffen. Oder man versetze sich in Gerhart Hauptmanns Elga: unheimlich phantastisch flammen hier die Leidenschaften aus tiefem Seclengrunde empor. Übrigens herrscht in den Dramen Hauptmanns der andere Typus: gründliches Vorbereiten und allmähliches Herbeiführen vor.

In der modernen Dichtung finden wir einerseits die Reigung au ausführlichem und oft reinlich ausführlichem Borbereiten des ent= icheidenden Entschluffes oder Leidenschaftsausbruches, zu nichts erlaffender Breite in der Darffellung bes Berrüttungsvorganges. Der Naturalismus mit feiner Sucht, psychologisch zu zergliedern, bringt dies mit fich. Flaubert läßt und bas geschlechtliche Träumen und gierige Lechzen ber Madame Bovary lange und nur allzu lange Strecken hindurch miterleben, bis er fie endlich zu Falle bringt. Doftojeworn findet in dem Schildern scheußlicher Nervengerrüttungen, truben, schmubigen Borftellunges und Gefühlequalmes, tierischemenschlicher Dumpfheiten fein Ende. So werden in den Brüdern Karamafow, im Naskolnikow und anderwärts alle Entschlüffe und so auch die tragischen, durch eine zwar meifterhafte, im höchsten Grade seelenkundige, aber zugleich ein Allzuviel bietende Psychologie vorbereitet. Und etwas Ahnliches gilt von der Schilderung, die Garborg in dem Roman "Frieden" von der geiftigen Selbftvernichtung Enoche gibt, ber fich immer unrettbarer in eine graufige Religion der Hölle hineingrübelt. Aber auch die neue Romantif mit ihrer Borliebe für lyrifche Erguffe und für Gefühls- und Gedankendialektif führt mehr zu zögerndem, stockendem Fortschreiten, zu grund= lich tiefem Vorbereiten als zu einer Schlag auf Schlag vor sich gehenden Aufeinanderfolge. In derfelben Richtung wirkt bei manchen Dichtern bann noch verftärkend die Freude an dem Sichaustonen in Worten, die nicht selten zu üppiger Wortschwelgerei wird. Daher neigen solche Dichter wie Hugo von Hofmannsthal, Stefan Zweig, Johannes Raff naturgemäß mehr zu bem Inpus der gründlich vermittelnden, vielfältig ausbreitenden Art. Muf ber anderen Seite zeigt die moderne Literatur Neigung und Berftändnis für das schroffe Zusammenbrangen ber eingreifenden Ereignisse bes tragischen Borganges. Dies tritt in vielen Novellen und Dramen hervor. Wenn gerade in der Gegen= wart die einaftige Tragodie vielfach gepflegt wird, so hängt dies mit dem Bestreben zusammen, dem Tragischen den Charakter des Sähen und Wilden zu geben. Man lese etwa Mérimées Novelle "Mateo Falcone". Plöklich und schneidend bebt das Unbeil an: der zehnjährige Sohn Mateos verrät einen Banditen, dem er focben in einem Beubaufen ein Berfteck gewährt bat, für ein Künffrankstück an die ihn verfolgenden Solbaten. Diesem schroffen Unfang folgt ein noch schrofferes zweites Unbeil: ber Bater fommt bagu und erschieft fein Göbneben wegen bes Berrates auf ber Stelle. Es ftimmt zu dem Tone des Gangen, daß ber Bater als ein elementarer Menich, als ein Menich ohne Erwägen und Bögern, ohne jedwede Rlärung der Leidenschaften durch die Bernunft geschildert wird. Scharf und zerschneidend greift er in das Schickfal feines Söhnchens ein und macht fich felbst damit für alle Zeiten unalücklich. Go ift es in Manpaffants Moiron, Jungfer Rokotte und in vielen anderen seiner Novellen und Skizzen. Das Außerste an Knapp= beit im Busammendrangen vernichtender Ereigniffe leiftet Bebbel in feinen furzen Erzählungen "Anna" und "Die Ruh". Ausgezeichnete Beispiele bieten fich im Bajaggo und in der Cavalleria Rufticana, ebenfo in Maffenets Mädchen von Navarra bar: wir feben ein bligartiges, brutales Bereinbrechen und Sichvollenden des tragischen Schickfale. Und die Mulik trägt bier überall das Ibrige dazu bei, um das erschreckend Sabe, das vernunftlog Leidenschaftliche der Wendungen und Ausbrüche noch beftiger fühlen zu lassen. Biele moderne Einakter geboren bierber. Ich nenne nur Kritichen von Sudermann, den Abschied vom Regiment von Bart= leben, Donauwellen von delle Grazie, die Florentinische Tragodie von Oskar Wilde. Benfe gehört vor allem mit seinen Ehrenschulden und Frau Lucrezia hierher. Die Runde von dem schmählichen Berrat des Bräutigams, seine schnöde Abfertigung, als er Ginlag begehrt, das Aufflammen einer neuen Leidenschaft zu dem mit traurigem, beißem Berzen liebenden Musikus, Die kurge Seliakeit des wechselseitigen Siebangelobens fürd Leben, die Ermordung des glücklich Liebenden durch den guflauern= ben abgewiesenen Freier und sein Sterben an den Lippen der verzweis felnden Geliebten — dies alles taucht in dem zuletzt genannten Stück aus der schwülen, nächtlichen Lagunenluft Benedias in rascher, plot= licher Folge empor. Bwei Leben find es, beren Schicksal in einer kurzen Stunde fich anknupft, fich zur Blüte bringt und furchtbar endet. Aber auch das neuklassische Drama liebt, in Anknüpfung an Hebbel, mehr knappes Zusammendrängen als beguemes Ausbreiten, mehr kurzgefaßtes und schwerbelastetes Aussprechen des Allerwesentlichsten als ausführendes und ausmalendes Sichergeben. Ich denke etwa an Demetrius und an Brunhild von Paul Ernft, an Meroë von Bilbelm von Scholz.

Es liegt in der Natur der Sache, daß das Tragische der raschen und plöglichen Art kühner psychologischer Abkürzungen und Zusammendränzungen bedarf. Besonders die Asthetik des Dramas wird davon zu reden haben.

Das Tragische der raschen und jähen Art führt naturgemäß zu hartem Aneinanderrücken der Kontraste, während das Tragische der vorsbereitenden und vermittelnden Art naturgemäß geneigt ist, die Kontraste milder und ausgeglichener erscheinen zu lassen. Doch sind gewaltige Konstrastwirkungen auch in dieser Art des Tragischen keineswegs ausgeschlossen. Wallenstein ist sicherlich eine Tragödie, in der alles wohl vorbereitet wird. Und doch: wie furchtdar ist nicht der Kontrast der völligen Berstrauensseligkeit Wallensteins gegenüber Octavio und der plöslich einsschlagenden Kunde von dem Berrate des vermeintlichen Freundes!

Bom Kontraste als einem notwendigen Erfordernisse des Tragischen war schon im fünften Abschnitte die Rede (S. 63 ff.). Der dort behandelte Kontrast betraf den Mittelpunkt des Tragischen. Der Widerstreit zwischen der wertvollen Größe eines Menschen und dem vernichtenden Leid, das an ihm rüttelt, bildete nach den dortigen Erörterungen eine unerläßliche Seite am Wesen des Tragischen. Indessen kommen noch andere Kontrastwirkungen im tragischen Vorgange vor, ja sie fallen mehr in die Augen als jener in größerer Tiefe sigende Kontrast. Von diesen sichtbareren Kontrastwirkungen sei hier Einiges gesagt.

Es handelt sich por allem um den Abstich zwischen dem gelingenden Mufftreben, bem folgen Glücke, bem Glauben an feinen guten Stern, dem ahnungslosen Sicherheitsgefühl auf der einen Seite und dem Losbrechen zerschmetternden Unheils auf der anderen. Je siegreicher, ie näher am Biele das Emporstreben, je feliger und geschwellter das Glud, je vertrauensvoller das Bewuftsein der Geborgenheit ift, um so erschüts ternder wirft Sturg und Untergang. Und ebenfo nimmt das Erschütternde des Eindrucks zu mit dem wachsenden Grade von Bucht, Unerbittlich= feit und Bernichtungsgewalt, mit dem das Berderben hineinschmettert. Rurg, alles, was den Abftich gwischen Glück und Unheil, Sicherheits= gefühl und Berderben schärft, bedentet eine Steigerung der tragischen Birkung. In Boltaires Baire erfährt der alte Lufignan, der frühere Fürst von Jerufalem, daß Zaire seine ihm geraubte Tochter sei; er fühlt sich dadurch in den Himmel erhoben. Gleich darauf aber wird er zur Hölle binabgeftoffen, als er erfährt, Zaire fei Beidin. Die Runde von ber Bahl - nicht eine Ottokars, sondern Sabsburgs zum deutschen Kaiser

würde nicht mit solcher tragischen Schärfe treffen, wenn sich nicht Ottofar gerade in berfelben Stunde als gang nabe dem Gipfel feiner ehr= geinigen Buniche fühlte. Die binterliftige Gefangennehmung Camonts durch Alba wirkt nur darum so gewaltig, weil Egmont sieh in blindem Sicherheitswahne wiegt. Auch an das plötliche Bereinbrechen des Berderbens über Barus und seine Legionen in Rleifts und Grabbes Ger= mannsichlacht kann erinnert werden. Namentlich lieben es die Dichter. Kestesrausch durch bereinstürzendes Verderben iah enden zu laffen. In Benses Bochzeit auf dem Aventin findet die Scliakeit des Bochzeits= festes durch die verruchte Tat Caliquias, der die Braut berauslockt und entführt, um ihr äußerste Schmach anzutun, ein schreckenvolles Ende. Und in Franz Niffels bedeutsamem Trauersviel "Nanes von Meran" wird der rauschende Restinbel auf seinem höchsten Gipfel durch das Er= scheinen des päpstlichen Legaten abgebrochen, der den König auffordert. feine Gattin von fich zu ftoken, wofern nicht bas Interbift über bas Land verhängt werden folle. Ein Beispiel für ein besonders grelles Bufammenprallen liegt in Rleifts Erzählung "Das Erdbeben von Chili" vor. Jeronimo, wegen verbotener Liebe ins Gefängnis geworfen, will fich das Leben nehmen, als ein fürchterliches Erdbeben zerftörend herein= bricht und ihn befreit. Es folgen furze Stunden bes Glücks: Beronimo. feine Geliebte und ibr Rind erfreuen fich der wunderbaren Wiedervereini= gung. Unvorsichtigerweise wohnen sie einem Dankgottesbienste bei: ber Prediger weist in aufreizenden Worten auf bas im Rloster begangene Liebesvergeben Jeronimos als auf die Urfache bin, die über die Stadt Berderben gebracht habe. Die Liebenden werden erkannt und von der wütenden Menge erschlagen. In Anzengrubers gedrängt tragischer Er= zählung "Der Einsam" will der Pfarrer, indem er den trotigen Bur= schen aus seinem Kelsennest durch Gendarmen berunterholen läft, das erfte Beisviel strenger Rirchenzucht geben, erfährt bann aber, baff er in jenem Burschen das Kind seiner eigenen Jugendfünde habe niederschießen lassen. Es soll damit nicht gesagt sein, daß das Tragische derartiger Rontraste notwendig bedürfe. Hamlet 3. B. befindet sich wahrlich nicht auf einem Gipfelpunkte des Glückes, auch nicht nabe einem folchen, er lebt auch keineswegs froh und sieher dahin, als ihn die Runde von der Ermordung seines Baters durch den jest regierenden Obeim in einen Abgrund von Rämpfen und Qualen reißt. Nur soviel ist behauptet, baß sich durch das Hervorheben jener Kontraste der Eindruck des Tragi= ichen schärft.

Und es ist auch nicht schwer zu sagen, woher dies komme. Wir haben dabei zunächst an die schärfende, anstachelnde, aufrüttelnde Kraft zu denken, die alle Kontrastwirkungen auf das Bewußtsein ausüben. Eine derartige Schärfung liegt aber ganz im Sinne des Tragischen, da es ja seinem Wesen nach in Gegensat, Widerstreit, Kampf besteht. Sosdann aber dürsen wir nicht aus den Augen lassen, daß die Gewalt der keindlichen Geschieße im menschlichen Leben, die Furchtbarkeit, die dem Walten des Unheils zukonunt, durch jene Kontrastwirkungen gehoben wird. Es rückt sonach durch starke Hervorhebung der Kontraste der pessis mistische Charakter des Tragischen in verschärfte Beleuchtung.

# 4. Unbere Seiten an ber Durchführung bestragischen Vorganges

Schließlich sei noch auf einige andere Seiten an der dichterischen Durchführung des tragischen Berlaufes geachtet und die Frage gestellt, inwiefern die Wirksamkeit der Tragik von diesen nun zu betrachtenden

Seiten abhängt.

Besonders drängt sich die Wahrnehmung auf, daß es dabei in hohem Grabe auf Kolgerichtigkeit in der Behandlung des tragischen Problems ankommt. Wird ber tragische Widerstreit verschoben, in andere Richtung gelenkt, um eine andere Achse angeordnet, so ffort dies in hohem Mage. Eine Strecke hindurch ift die Sandlung fo geführt, Macht und Gegen= macht in ein folches Verhältnis gesetzt, die ganze Verwicklung derart gerichtet, daß der Leser oder Buhörer zu bestimmten Fragen und Er= wartungen gebracht wird. Nun treten Wendungen und Wandlungen ein, wodurch biefe Fragen und Erwartungen nicht nur unbefriedigt bleiben, sondern geradezu die Nötigung erwächst, allerhand Abbiegungen und Berichiebungen mit ihnen vorzunehmen. Bir muffen unfer Intereffe neuen Lagegestaltungen und Spannungen, einem neuen Zuge und Biele ber Rämpfe zuwenden, be vor noch der den früheren Spannungen und Kämpfen innewohnende Trieb und Drang irgendwie zu Klärung und Löfung gekommen ist. Und boch sind wir kräftig und entschieden nach der erften Richtung hingewiesen worden und haben daher ein gutes Recht, eine Weiterführung und — wenigstens relative — Klärung und Erledigung ber in Bewegung gefetten Rampfe zu erwarten. Dazu kann noch kommen, daß die Beränderung des tragischen Problems in verwirrender Allmählichkeit, unausdrücklich und unklar geschicht. Bir glauben, noch in den alten Fragen und Erwartungen stehen zu dürfen, und

boch merken wir in peinlicher Weise, daß den Entwicklungen und Kämpfen veränderte Triebkräfte und Ziele eingepflanzt worden sind. Die Störung hat dann ihren letzten Grund darin, daß sich der Dichter die veränderte Wendung nicht zum Bewußtsein gebracht oder, wenn er sie vielleicht auch fühlte, sich doch nicht flar eingestanden hat.

Bo es sich um Weltanschauungs-Dichtungen bandelt, nimmt der gekennzeichnete Ubelstand oft die Korm an, daß die tragische Idee in unflarer Beife eine Berschiebung erleidet, mehrdeutig bin- und berschwankt und so den Lefer verwirrt. Ein Beispiel bildet die in mancher Binficht bedeutsame Abasver-Dichtung Julius Mosens. Gleichfalls bäufig kommt es vor, daß der Kannpf von Ideen und Lebensanschauungen zu einer durch Migverständnisse und Intrigen bestimmten Berwicklung berabsinkt. Aus einer Tragodie der Prinzipien wird eine Tragodie der Zufälle. Bosbeiten und Lifte. Sierin liegt der Sauptmangel von Ludwigs Erbförster: Die Tragodie ist angelegt auf die Durchführung des Konfliftes unischen dem einseitig patriarchalischen, naiv substantiellen Rechtsgefühl des Kör= ftere und ber geordneten, rationalifierten Geftalt bes Rechtes; biefer Biderstreit zweier Lebensanschauungen wird nun aber nicht rein ent= wickelt. sondern in feinem weiteren Berlaufe mit Miffverständniffen und Bufällen verknotet. Der Erbförster handelt unter der unverschuldet falschen Voraussetzung, daß Robert, der Gobn feines Keindes, der Mörder seines Sohnes Undres fei; und die Rugel des Erbförfters trifft nicht Robert, sondern seine eigene Tochter, von der er nicht wußte, daß sie zu jenem in den Wald gegangen sei. Wäre Robert wirklich der Mörder des Andres gewesen, und hatte des Försters Rugel wirklich Robert ge= troffen, dann hätte der Dichter den Rampf der beiden Lebensanichammaen rein aus inneren Bedingungen heraus fich ausleben laffen konnen. Go aber, wie der Diehter die Sache führt, gerat der tragische Gang in Wanken und Verwirrung. Ahnlich liegen die Dinge in Schillers Don Carlos. Diefe Dichtung ift auf ein Ideendrama angelegt, finkt aber dann zu einem Intrigenftuck berab. Besonders wird dies an der Entwicklung von Posas Schickfal deutlich. Ein weiteres sprechendes Beispiel bietet Rleists Penthesilea dar. Dieses Drama gewaltigster überkraft ist barauf angelegt, Penthesilea dadurch zu Falle zu bringen, daß sie einerseits, indem fie Achill mit echter weiblicher Liebe liebt, die Gefetze und Gitt= lichkeitssphäre des Amazonenstaates weit überschreitet, anderseits aber, indem sie nur dem durch Leibesfraft Besiegten ihre Liebe schenken will, noch in ben Vorurteilen und Barten ihres Stammes wurzelt. Statt nun

diefen Widerspruch aus feinen immanenten Bedingungen beraus zu erlebigen, läfit ber Dichter die Amasonenfürstin die Rataftrophe auf Grund eines brutalen Migverftandniffes berbeiführen. Gie balt nämlich die gum Schein geschebene Berausforderung Achills für ernft gemeint, gerat barüber in Raferei und totet Achill. Auch bas intereffante Stuck Echeaarans "Bahnsinn oder Beiligkeit" fann hier erwähnt werden. Unftatt den Don Lorenzo allein an den Kolaen seines fanatischen, sich bis in widersinniae Ronfequengen gufwißenden Babrheitsmutes guarunde geben gu laffen. führt der Dichter eine sinnlose Berwicklung berbei, indem er die Gegenpartei zu dem Glauben kommen läßt, Don Lorenzo handle im Irrfinn. Sierdurch geschieht es, daß die Gegenpartei gar nicht in die Lage kommt, ju dem moralischen Berhalten bes Don Lorenzo als foldem Stellung ju nehmen. Es ift leicht begreiflich, daß die Dichter häufig dazu kommen, Ideendramen zu Intrigen- und Bufalloftucken herabfinken zu laffen. Das Bestreben, ju fpannen, ju überraschen, durch vielfache Berwicklungen aufzuregen, bringt fie zu biefer ftorenden Berichiebung des traaiichen Mittelpunktes.

Ein weiterer Schritt wurde zu den Källen führen, wo eine prinzipiellere Behandlung des tragischen Konflifts nicht, wie in den bisberigen Källen, ausdrücklich vom Dichter in Angriff genommen worden ift, wo fie aber doch durch die in dem Drama enthaltenen Elemente nahe gelegt wird, während biefes tatfächlich durchweg dem niedrigeren Boden des Intrigen-, Frrungs- und Zufallsstückes angehört. Man fagt sich bier: hätte ber Dichter tiefer geblickt, hätte er mehr aus dem Großen beraus gearbeitet, fo hatte er ben Konflift ins Pringipiellere, Bedeutsamere, Allgemeiner-Menschliche erhoben. Go besteht in Boltaires Tancred Die Gegenmacht aus lauter Migverftandniffen und unglücklichen Zufällen, jogar zum Teil von unwahrscheinlicher Art. Und doch enthält die Dich= tung handgreifliche Elemente, aus benen sich eine schwerwiegende Gegen= macht hatte schaffen laffen konnen. Ein anderes Beispiel liegt in Iff= lands Jägern vor: Alles weift in dem Drama darauf hin, dag der Gegenfat gwischen dem kernbraven, rauben Oberförster und dem ichurkischen Amtmanne die Ronflitte herbeiführen werde; ftatt beffen find es Abereilungen, Migverständnisse, Bufalle, wodurch die Familie des Oberförsters in Berwirrung und Angst gesett wird. In Gottschalls Rahab brangt Alles barauf bin, daß ber Gegensatz zwischen Juden und Kanaanitern zur Ausweitung der Individualitäten, zur Bertiefung der Liebe Joabs und Nahabs verwertet werde. Statt deffen bleibt das Stück ein ganz individuelles Liebesdrama ohne großen Hintergrund. Von Heyses Maria von Magdala gilt Ahnliches. Die ungeheure, rätselvolle, mystisch erregte Zeit ist nicht gehörig in das Drama hineingearbeitet. Auch Laubes Struensee könnte als Beispiel dienen. Der hier ins Auge gefaßte Mangel läßt sich oft auch so bezeichnen, daß die Handlung ins äußerlich Romanshafte verläuft. In Max Halbes Freiheit beispielsweise treten uns im ersten Akt Spannungen entgegen, die auf große und tiefe Kämpfe angelegt scheinen. Statt dessen laufen die Ereignisse der folgenden Akte in die Breite des Kleinen, Zufälligen und Abenteuerlichen auseinander.

Unter den Mangel an Folgerichtigkeit in der tragischen Entwicklung können auch solche Fälle gebracht werden, wo die Entwicklung derart mit einem Zwiel von Konflikten belastet ist, daß sich die Konflikte ineinander drängen und schieben und die Motivierungen nicht klar abheben. Einigersmaßen leidet Meros von Scholz an solcher allzu schweren Belastung.

Acht sei der psychologischen Seite an den Charafteren die Aufmerkfamkeit zugewandt. In doppelter Sinficht muffen die tragischen Charaftere der Pinchologie gerecht werden. Einmal müffen sie in ihrer Grundgestalt uns als menschlich glaubhaft vor Augen steben, sie muffen uns von ihrer Lebensfähigkeit überzeugen. Machen die Gestalten - wie etwa in Dumas Cameliendame - ben Gindruck der Verkörverung einer Tendenz, oder erscheinen sie ausgeklügelt, berausgeguält, so daß man den auf Seltsames, Berschrobenes ausgebenden Dichter babinter fpurt, wie es 3. B. die Gestalten in Bebbels Julia oder oft bei Strindberg, Gulenberg und vielen anderen modernen Dramatikern sind, fo finkt mit unferem Glauben an ihre Lebensfähigkeit auch der tragische Eindruck. Binceng beispielsweise, die Hauptperson in Eulenbergs Drama "Alles um Gelb", macht mir derart den Eindruck eines aus romantisch-grotesker Schrulle zusammenersonnenen blutleeren Gebildes, daß mir jede Teil= nahme an seinem wunderlich-graufigen Geschick gänzlich fern bleibt. Noch schlimmer natürlich ift es, wenn uns der Dichter statt lebenswarmer Menschen bloße Gattungswesen, pathetisch aufgeblasene Inpen, deklamierende Puppen vorführt. Go ift es in den meiften deutschen Dramen vor Leffing. Der Beld in Gottscheds Sterbendem Cato ift ein unerträg= licher Tugendbold. Ebenso treten in Beißes Richard bem Dritten nur unschattierte, unvertiefte Menschen auf: teils Moralpuppen, teils abstrakte Bösewichte. Aus nachlessingscher Zeit seien Heinrich Collins Re= gulus und Seumes Miltiades genannt. Aber auch in den Dramen Theodor Körners und Uhlands fehlt es den Gestalten an warmer Lebensfülle.

In Friedrich Schlegels Alarcos find alle Versonen ftarre und zugleich gedunsene Gestalten. Und denkt man an folche Nachahmer unferer klasfischen Dichtung wie Friedrich Salm, Michael Beer, Defar von Redwiß, so treten und auch bier nicht wenige Gestalten entgegen, benen es an individueller Lebensfraft fehlt und deren tragisches Geschick baber uns nicht im Innersten zu ergreifen vermag. In gewissem Maße gehört auch Bildenbruch hierher. Sein farbenreiches, fesselnd fomvoniertes Schauspiel "Die Tochter bes Erasmus" enthält viel eigentumliche Tragif: aber die Versonen sind zu flächenhaft, zu arm an Untertonen, an Mit= schwingungen aus helldunkler Tiefe, als daß sie als voll-lebendig wirken könnten. Etwas Abnliches gilt von Alfieri. Liest man etwa seinen Philipp den Zweiten, so bat man es nur mit fkulpturmäßia-ftarren, würdesteifen, begriffsverkörvernden Menschen zu tun. Auch dranat sich hier das ganze klassische französische Drama auf. Nicht als ob ich sagen wollte, daß der inpisierende Stil bier überall bis zur Entindividualifierung ber Personen führte. Reineswegs; aber in febr vielen Källen wird ber Lebendigkeitseindruck doch derart geschmälert, daß die tragische Wirkung empfindliche Einbuffe erfährt.

Sodann aber barf ber Dichter feine Versonen im Laufe ihrer Ent= wicklung nicht in Widerspruch mit den ihnen nun einmal beigelegten Eigenschaften sprechen und handeln laffen. Ein folches Berausfallen aus ihrem Charafter ift für die Birkung, die von der tragischen Person ausgeht, fforend ober gar vernichtend. Wenn der grundbrave, edle Got fich entschließt, Anführer ber aufständischen Bauern zu werden, so ist bies ftorend; ebenso wenn Doftor Loth bei Sauptmann unmittelbar nach dem ergreifenden Liebesstammeln des vierten Aftes fein Berhältnis zu Belene in furger, gefühlloser, abstrafter Urt loft. Dieses Geraten der Per= fonen aus ihrem Geleise, biefes Abspringen zu Gefühlen und Entschlus= sen, die mit dem ihnen gegebenen Geprage unvereinbar sind, ift ein Mangel, bem man, besonders in den späteren Aften von Dramen, überaus häufig begegnet. Hierher gehört es auch, wenn eine Person des Dramas statt aus Charafter und Lage heraus, vielmehr für bas Publikum fpricht. Der Dichter legt der Person Worte in den Mund, Die lediglich barauf berechnet sind, bas Publikum zu spannen ober zu belustigen. Mehr noch als in der Tragodie kommt dieses Spielen für bas Publifum im Luftspiel vor. Es follte fein Schriftsteller, ber über die Technif des Dramas schreibt, die Vorschrift, das Publikum zu spannen, zu unterhalten, zum Lachen zu bringen, als die hauptsächliche ober

gar einzige Norm bei der Komposition des Dramas hinstellen. Dadurch würde das Sprechenlassen für das Publikum auf Kosten natürlicher Chazrakterentwicklung förmlich großgezogen.

Selbstverständlich ist die Forderung der natürlichen seelischen Entwicklung immer mit der Weitherzigkeit zu verstehen, die aus der Einsicht entspringt, daß die Psychologie der Dichtung mit der des wirklichen Lebens keineswegs völlig übereinzustimmen braucht. Eine gesteigerte Welt, eine Welt von Ubermenschen bedarf auch einer demgemäß veränderten Psychologie; und Abkürzungen, Insammendrängungen, Vereinfachungen der psychologischen Entwicklung wird auch der Dichter, der nicht im Stile der Steigerung dichtet, anwenden müssen.

Endlich sei noch auf diesenige Abschwächung des tragischen Eindrucks hingewiesen, die daraus entsteht, daß Personen und Borgänge unklar ins Symbolische hinüberschwanken. Wenn Personen, die uns als wirk-liche, lebendige Menschen vor Augen gestellt werden, im Laufe der Darstellung ihre lebendige Wirklichkeit verlieren und sich in bloße Symbole und Allegorien zu verflüchtigen scheinen, so ist dies eine ästhetische Miß-lichkeit, die neben vielen anderen üblen Folgen auch die Abschwächung des tragischen Eindruckes nach sich zieht. Beiß der Leser von vornherein: dies ist nur symbolisch gemeint, so gerät der tragische Eindruck wenigstens nicht in Berwirrung. Werden wir dagegen in das Zwielicht von Wirklich- und Symbolisch-Gemeintem gestellt (wie das beispielsweise im Helma-Drama des Goethischen Faust und im Damaskus-Drama Strindbergs der Fall ist), so leidet die Tragis gewaltigen Abbruch.

<sup>1</sup> Avonianus, Dramatische Handwerkslehre. Berlin 1895. S. 18 ff., 51 ff., 63. Die ernsten Ansichten, die Avonianus über die sittliche Aufgabe der Kunft hat (S. 226 ff., 235 ff.), stehen in seltsamem Widerspruch zu seinem Bemühen, dem Dichter immer und immer wieder kluge Nachgiebigkeit gegen den Geschmack bes Publikums einzuschärfen.

#### Achtzehnter Abschnitt

# Das tranfzendente und immanente Schickfal im Tragifchen

## 1. Der Einfluß der Tranfzendenz auf die Gestaltung des Tragischen

Tragischen durch die verschiedenen Zeiten und Völker hindurch zu verfolgen. Wird die Darstellung dieser Entwicklung unternommen, so geschieht dies fast überall in Zusammenhang mit der Geschichte des Dramas. Sonach bleibt einerseits das Tragische in der erzählenden und lyrischen Dichtung abseits liegen, und anderseits werden die Fragen der Komposition, Charakterzeichnung, des Stils, der Sprache, der Bühnenmäßigkeit in mehr als nebensächlicher Form, oft in überwiegender Weise bereingezogen. So kommt es, daß die geschichtliche Entwicklung, die der Kern und Organismus des Tragischen ersahren hat, im Hintergrunde bleibt und überdeckt, wo nicht gar überhaupt außer acht gelassen wird. Und doch verdienen gerade die Wandlungen Aufmerksamkeit, die das Tragische in seinem Mittelpunkt, in seinem inneren Gefüge während der geistigen Entwicklung der Menscheit an sich erlebt hat.

So interessant es nun aber auch ware, ben Entwicklungsgang bes Tragischen nach seinem Wesenskerne zu verfolgen, so kann doch nach ber gangen Anlage biefer Darlegungen ein folches Unternehmen bier nicht ins Ange gefaßt werden. Ich begnüge mich, den Punkt berauszugreifen, an den sich die tiefsten Unterschiede in der geschichtlichen Entwicklung des Tragischen knüpfen. Vor allem bangt die Auffassung und Gestaltung des Tragischen von der Ausprägung ab, die in den verschiedenen Weltanschauungen die Schick falsibee - Dieses Wort in weitestem Sinne genommen — erhalten hat. Besonders je nachdem dem Schicksal bas Berbaltnis der Tranfgendeng oder Immaneng binfichtlich des Laufes der menschlichen Dinge gegeben wird, gewinnt das Tragische eine eingreifend verschiedene Ausbildung. Es handelt sieh also um einen Unterschied, der sich auf den im sechsten Abschnitt (S. 103 ff.) erörterten objektiv schicksalsmäßigen Charafter des Tragischen bezieht. In der Ausgestaltung biefer Seite am Tragischen zeigt sich mehr als in irgendeinem anderen Stücke ber gewaltige Gegensatz ber Zeiten.

Aber noch eine weitere Einschränkung muß ich mir für die folgenden

Betrachtungen auferlegen. Ich will die verschiedenen Gestalten des Schicksals im Tragischen nicht auf den Eindruck hin untersuchen, den sie auf das Bewußtsein der in Frage kommenden alten Wölker und vergangenen Zeiten gemacht haben. Dhnedies wäre dies eine überaus schwierige und verwickelte und zudem großenteils zu nur höchst unsicheren Ergebnissen gelangende Untersuchung. Ich will vielmehr in der Hauptsache den Eindruck ins Auge fassen, den wir moderne Mensch, en empfangen, wenn wir die Gestalten, die alte Wölker und vergangene Zeiten dem tragischen Schicksal in ihren Dichtungen gegeben haben, künstlerisch auf uns wirken lassen.

So grundverschieden auch die Beltanschauungen des Griechen= und des Chriftentums sind, darin stimmen fie miteinander überein, daß der Glaube an eine übernatürliche Belt besteht, die lenkend, vorausbestim= mend, abbiegend in den Lauf der menschlichen Dinge eingreift. Zwei Ordnungen fteben einander gegenüber: Die Reihe der zur Natur und Menschenwelt gehörenden Erscheinungen und von ihnen getrennt, ihnen übergeordnet, ein Jenseits zu ihnen bildend, sich von aufen ber in fie einmischend, die Reibe der göttlichen Entschlüffe. Mag diese höbere Macht Beus ober Aphrodite, das dunkle, unaufgeschlossene, naturartige antike Schickfal oder der chriftliche Gott des Geiftes und der Liebe fein: immer wird fie als eine Welt für fich dem Eigenlauf der natürlichen und menschlichen Dinge entgegengesetzt und mit der Kraft und Aufgabe ausgestattet, hemmend und fordernd, bestrafend und besohnend, warnend und überraschend, furg verändernd in den Gang der irdischen Belt einmareifen. Es liegt der Gedanke entweder ganglich ferne oder wird ge= radezu als frevelhaft abgewiesen, daß die Aufeinanderfolge und Berfnüpfung der irdischen Erscheinungen ausschließlich der eigenen, immanenten Geschmäßigkeit folge und die Offenbarung des Göttlichen im Ardischen in nichts Anderem als in der immanenten Entwicklung des mit dem Göttlichen ursprünglich Eins seienden Irdischen bestebe. Ich habe nur von der Tranfgendenz in den griechischen und christlichen religiösen Vorstellungen gesprochen. Das Gleiche gilt aber auch binsichtlich der Tranfzendenz des jüdischen Gottes, der indischen, nordischen und son= ftigen Götterwelten.

Ich will nun keineswegs behaupten, daß jeder Dichter, der in dem alten griechischen Glauben an Götter und Schickfal lebte, oder der vom Christentum lebendig überzeugt war, darum auch schon in jeder tragisschen Dichtung das transzendente, wunderbar eingreifende Schickfal habe

gur Geltung bringen muffen. Es ift gang mobl möglich, daß ein Dichter troß seiner Aberzeugung von dem übernatürlichen Walten Gottes ober ber Götter bennoch im bichterischen Schaffen biefen Glauben beifeite läßt, ihn nicht ausbrücklich zur Ausbrägung bringt, sondern das Menschliche in rein menschlicher Beise gestaltet. Der Dichter ist dann eben von der Gewalt und inneren Notwendiakeit des menfchlichen Geschebens so bingenommen und gefesselt, daß es ibm nicht in den Sinn fommt, die Entwicklung des Menschlichen durch tranfgendente Einariffe 311 fforen. So schildert Bisakbadatta in dem politischen, machiavelliffi= schen Intrigendrama "Mudrarakschafa" den Kampf zweier feindlicher Staatskangler, ohne jegliche Ginmengung des in der indischen Dichtuna fo beliebten Buffer= und Götterzaubers, mit merfwurdigem Ginn fur die Restiakeit und Barte ber Tatsachen und ihre zwingende Rraft rein als eine Verwicklung menschlicher Vorgange, Auch in Bhavabhutis Drama "Malati und Madhava" drängt sich das Eingreifen übernatürlicher Mächte wenigstens nicht bervor. Ober man benke an Sophokles. Er ift von der in dem Geschick Antigones liegenden menschlichen Notwendigkeit jo erfüllt gewesen, daß er in biefem Drama das übernatürliche Walten des Schickfals nur gang nebenber gum Ausbruck gebracht bat. Auch Euripides bat in feine Medea feine Götter= und Drakelsprüche, kein fluchartiges Schickfalswalten eingreifen laffen: Die Verftoffung Medeas durch Jason erscheint als Jasons freier Entschluß und ebenso die Rache Medeas an Jason und an Areons Tochter als freier Entschluß Medeas. Ebenso ist Alles, was in des Euripides Schutflebenden, diesem sittlich besonders wohltnend gestimmten Drama, geschieht, wenn man von dem für die Handlung völlig belanglosen Erscheinen der Athene am Schlusse absieht, rein aus menschlichen Ursachen bergeleitet. Doch tritt in den bei weitem meisten Dramen ber drei griechischen Tragifer bas übernatürlich eingreifende Schickfal in deutlicher Weise hervor. Auch wo Tragisches episch dargestellt wird, kann sich der in supranaturalistischen Unschauungen lebende Dichter, wenn er von der inneren Notwendigkeit der menfchlichen Vorgänge und Taten ergriffen ift, von dem Eingreifenlassen der göttlichen Belt in den Gang der irdischen Dinge freihalten. Ich erinnere an das Waltharilied, wo weder der christliche Gott, noch — trot man= cher Entlehnungen aus der römischen Mnthologie — die Götter Roms in die Ursachenreihe des menschlichen Geschehens einbrechen. Bei Homer bagegen und Virgil entwickeln sich die menschlichen Schickfale unter der Einwirfung der Götter. Ober man benfe an Calberon: er hat in vielen

Dramen gemäß seiner supranaturalistisch christlichen Aberzeugung die tragische Entwicklung menschlicher Schicksale unter transzendente Einwirkung gebracht; in zahlreichen anderen Dramen dagegen entwickelt sich bei ihm das Menschliche rein aus menschlichen Bedingungen.

Je nach den Anschauungen der verschiedenen Zeiten muß natürlich über die Bedeutung des tranfzendenten Schickfals für bas Tragische perschieden geurteilt werden. Ich frage nur, wie die moderne Weltanschamma barüber urteilen muß. Der moderne Mensch verwirft bas wunderbare Eingreifen göttlicher Mächte nicht nur als eine Störung der Natur= ordnung, sondern auch als unvereinbar mit der Selbständiakeit und Selbstverantwortlichkeit des Menschen. Nicht als ob es mit moderner Beltanschauung unvereinbar wäre, daß sich in dem natürlich-kaufalen Berlauf des körperlichen, seelischen und geschichtlichen Geschehens zugleich eine göttliche Teleologie vollzöge. Es könnte ja die Aberzeugung bestehen, daß von innen ber, aus metaphnsischer Tiefe göttliches Wollen in den natürlichen Lauf der Dinge einfliche. Das gött= liche Leiten der Naturordnung wurde dann selbst die Gestalt eines Bestandstückes der Naturordnung annehmen. Um derartige Anschauungen. seien sie nun haltbar oder nicht, handelt es sich bier nicht. Was bier ferngehalten werden foll, das ift die anthrovomorphistische Borftellung: Gott hinsichtlich des Weltlaufs ein Burechtrücken, Nachhelfen, Sicheinmischen zuzuschreiben, ibn bedrobend und vertilgend, beschüßend und belohnend eingreifen zu lassen. Der Mensch, der ein folches tranfgenbentes Schickfal über sich fühlte, das in seine Entwicklung jederzeit von außen einbrechen könnte, ware das Gegenteil eines freien, auf sich ge= stellten, aus eigener Kraft lebenden Menschen. Go muß die moderne Beltanschauung denn auch über den tragischen Belden, deffen Schickfale von den wunderbaren Eingriffen einer tranfzendenten Macht abbangen. urteilen, daß er in eine unhaltbare, einer geläuterten Ginficht nicht ftandhaltende Weltordnung bineingestellt ift, und daß die von ihm dargestellte Menschlichkeit den Charakter des Eingeengten, Belafteten, Unfreien an sich träat.

Es liegt sonach in dem Glauben an ein wundertätig transzendentes Schicksal eine Schranke, die das Tragische nicht zu voller, freier Entwicklung kommen läßt. Im fünfzehnten Abschnitt haben wir gesehen, wie sehr der Wert des Tragischen mit der Zunahme des organischen aus den in Frage stehenden Menschen und Verhältnissen heraus-

wächst, um so befriedigender wirkt die Tragik. Ich will nun sagen: die Entwicklung der tragischen Vorgänge kann kaum eine stärker-unorganische Durchkreuzung erfahren als durch das Einbrechenlassen überlegener
transzendenter Wesen und Mächte. Der Mensch ist jest Werkzeug oder
gar Spielball in der Hand der Götter; die Götter verfolgen und bevorzugen ihn, überlisten, überrumpeln ihn, heben ihn empor, stürzen ihn.
Damit erfährt das Gefüge des Tragischen tiefeindringende Vrechungen
und Zerreißungen. Man sieht: es liegt hier ein Mangel vor, der nicht
bloß die Weltanschauung betrifft, sondern der sich zugleich in das künstlerische Gefüge des Tragischen erstreckt.

Doch dürfen wir den aus der Tranfzendenz entspringenden Mangel auch wieder nicht zu boch anschlagen. Vor allem ift zu bedenken, daß es fich dabei um Beltanschauumgen handelt, in denen gange Bolfer und Beiten gemäß bem notwendigen Gange bes Menschbeitsgeiftes ftanden. und die daher notwendig den Boden bilden, aus dem heraus das dichte= rische Schaffen dieser Bolker und Zeiten erwachsen mußte. Daher macht fich jener Mangel nicht als eine verfönliche Schwäche bes Dichters fühl= bar. Das tranfzendente Schickfal tritt uns nicht als eine willkurliche Er= findung ober ein finsterer Aberglaube dieses oder jenes Dichters ent= gegen, sondern es macht sich mit der Notivendiakeit und Wucht eines Glaubens geltend, in dem das Rühlen, Sinnen und Leben eines gangen Bolfes ober einer gangen Zeit wurzelt. Zudem sind die Bolfer, die es zu tragischen Dichtungen gebracht haben, von geiftig hochstehender Art; und bies prägt fich natürlich auch in der Beschaffenheit ihres tranfzendenten Götterglaubens aus. Der Lefer wird daher, je gebildeter er ift, besto mehr von vornherein geneigt sein, beim afthetischen Genießen einer Dichtung Die kulturgeschichtliche Stufe zu berücksichtigen, von der aus die Tranfgendeng in diefe biehterische Gestaltung des Tragischen einfloß. Der Lefer wird sich, wie selbstverftändlich, in die Gefühls= und Glaubensweise bes Bolkes und ber Zeit zu versetzen trachten und sich so der transzendenten und wundermäßigen Auffassung vom Tragischen entacaenkommend stimmen.

Aus dem Gesagten folgt, daß, je stärker aus der transzendenten Gestaltung einer Tragödie die Seele des Wolkes zu uns spricht, dem mosdernen Leser diese Transzendenz um so weniger störend auffallen wird. Bringt dagegen die Art und Weise, wie in einer Dichtung der übersnatürliche Schicksalglaube dargestellt ist, uns die Lebendigkeit, Unerschützterlichkeit und Ehrwürdigkeit des dahinter stehenden Volksglaubens wes

niger zum Bewuftsein, so werden wir auch an den übernatürlichen Eingriffen, die in ber Dichtung vorkommen, eber und ftarker Unfton nehmen. Bei Somer bilden die Menschen und Götter berart selbstverständlich ein zusammengeböriges Ganzes, daß das Zusammemvirken der Menschenwelt mit den an Macht weit überragenden Göttern auf derselben Bubne völlig unbefangen als zur Ordnung der menschlichen Dinge gehörig angesehen wird. Man benke an ben achten Gesang ber Ilias: Beus erscheint hier wie ein Teilnehmer an der Schlacht vom Givfel des Ida ber: durch Blit und Donner läßt er bleiches Entseten in Die Reiben der Alchäer einschlagen; dann wieder jammern sie ihn, und er sendet ihnen einen Adler als ermutigendes Zeichen; aber seine Gunft besiten sie doch nicht; und so werden sie durch Sektor in die außerste Bedrangnis ge= trieben; da entschließen sich Athene und Bere, den Achaern zu Bilfe zu eilen; allein der erarimmte Bens fendet den aufrührerischen Göttinnen Bris mit brobender Warnung entgegen; eingesehüchtert febren fie gum Olmmp zurück; worauf dann Zeus in der Götterversammlung mit un= bezwingbarem Berricherbewuftsein verkundet, daß er in der morgigen Keldschlacht noch mehr Achäer tilgen werde. Bei solcher Darstellung gieht auch der moderne Leser die wundertätigen Götter als mitwirkende Kaktoren in das tragische Gewebe berein. Aber das Unorganische der Tranfzendenz wird badurch doch nicht beseitigt, sondern nur gemildert. Gang anders erscheint das Walten der Götter bei Aschnlos und Sophofles. Bier blicken wir durch die Tranfgendeng der Tragodien in eine von feier= lichen Schauern mächtig erregte Bolksfeele bingb. Und fo wird ber moberne Leser das beilig-furchtbare Dunkel, in das sieh bier die Gottheit hüllt, - ähnlich wie bei Homer jene helle tranfgendente Welt - als nun einmal zu der Weltordnung gehörig ansehen, in der sich das Tragische vollzieht. Aber auch hier kommt auf diese Beise nur eine Milderung des Unorganischen, das aller wundermäßigen Tranfgendeng anhaftet, zustande. Bei dem aufgeklärten Eurivides dagegen werden die Götter äußerlich und konventionell eingeführt. Ihr Auftreten und Gingreifen ift daber nicht felten von plumper Art; fast ift es fo, als follten die Götter in Migachtung gebracht werden. Man erinnere fich an die brutale Art, wie fie im Sippolytos oder in den Bakehen die Menschen ins Verderben reißen. hier macht sich baber der unorganische Charafter der Tranfzendenz in viel ftarkerer und ftorenderer Beise fühlbar. Auch die Dramen Ralidajas, ebenjo Rala und Damajanti machen ben Einbruck, als ob die Abhangigkeit der Menschen von den Sakungen und Berfügungen der Götter mehr eine bloße verunstaltende Zugade zu den schönen Gestaltungen und Entwicklungen des rein Menschlichen wäre. Auch Bhavabhutis Drama "Malati und Madhava" kann als Beispiel herangezogen werden. In der Hauptsache verläuft alles rein menschlich; besonders die psychologisch kundige, intim eindringende Schilderung der Liebesgefühle trägt viel zu dem Eindrucke bei, daß wir uns auf natürslich menschlichem Boden bewegen. Daher erscheint das übernatürliche Eingreisen der Zauberinnen wie unorganisch dazugekommen. Oder man vergegenwärtige sich das Heldengedicht des Camoöns: die Einmischung von Benus, Mars, Bakchus in die Schicksale der Portugiesen macht den Eindruck einer frostigen muthologischen Maschinerie.

Mußer dem Berhältnis des Dichters zu dem Bolksglauben kommt noch etwas Anderes in Frage. Es durfen und die Vorstellungen von dem transzendenten Eingreifen der Götter nicht als allzu anthropomorphistisch, als allzu unwürdig erscheinen. Auch wo der tiefe, weite Hinter= grund des Volksglaubens vorhanden ift, tritt eine Vorstellung, welche Die Götter ins Allgu=Menschliche berabzieht, der Wirksamkeit des Tragi= schen bemmend entgegen. Es gibt tragische Dichtungen, in benen die wunderbaren Eingriffe der Gottheit so dargestellt werden, daß die Borstellung des Willfürlichen, Launenhaften, Gigenfinnigen, Lauernden, Sinterliftigen ganglich ferngehalten wird. Das Balten ber Gottheit brangt sich uns als gerecht und weisheitsvoll auf, oder wenn es auch als un= begreiflich, furchtbar und grauenvoll erscheint, so gibt sich uns doch in ibm eine feierliche Tiefe, ein sinnvolles Gebeimnis, ein beilia übervernünftiges zu fühlen. In anderen Dichtungen bagegen scheint bas Eingreifen der Gottheit aus fleinlicher, gereister, liftiger, intrigierender, tückischer Gesinnung hervorzugeben; es ift, als ob die Gottheit mit dem Menschen ein frevelndes, empörendes Spiel triebe. Es bedarf keiner Begründung, daß in diesem Kall der tragische Eindruck in hohem Maße ge= ftort ist. Mag die Dichtung noch so reich an Schönheiten sein, so wird doch das menschliche Gefühl des modernen Lesers durch solche erniedri= gende Auffassung zu ftarker Auflehnung gebracht. In Dieser Binsicht hat Birgil einen bedeutenden Vorsprung vor homer: er hält von feinen Göttern "nach Möglichkeit" "alles Niedrige sowohl wie alles Kleinliche und Spielende" fern. Jupiter namentlich ist "in eine höhere Sphäre gehoben".1

<sup>1</sup> Nichard heinze, Birgils epische Technit; 3. Aufl.; 1915; S. 298. heinze gibt höchst lehrreiche Betrachtungen über bas Abernatürliche in ber Aneis.

Es muß dabei allerdings auf einen Unterschied geachtet werden. Es gibt Dichtungen, die uns in eine Welt spielender Phantasie versetzen, die uns daher die Entwicklung des Menschlichen nicht als eine Sache vorführen, die völlig ernsthaft genommen werden müsse. In solchen phantastischen Dichtungen, aus denen man den Abermut des Dichters, seine Lust an Wundern, seine Freude am Spielen und Schweisen heraushört, machen sich die Nachteile der göttlichen Transzendenz lange nicht in dem Grade fühlbar wie dort, wo der Dichter menschliche Schicksale in vollskommen ernsthafter Weise darstellt. In reinen Phantasiewelten verträgt man daher auch grob anthropomorphistische, befremdliche, anstößige, läscherliche Eingriffe des göttlichen Waltens eher als in Dichtungen, die mehr auf dem Boden der Wirklichkeit stehen. Calderons Prometheussdrama ist offenkundig derart in eine Phantasiewelt hinausgerückt, daß wir uns das sonderbare Benehmen der Götter, ohne allzu viel Störung zu empfinden, aefallen lassen.

#### 2. Die Tranfzenbenz in den tragischen Dichtungen verschiedener Bölfer

Besonders bei Aschnlos tritt uns das göttliche Walten in der Korm beiliger, ehrfurchtgebietender Beschlüffe und Bollstreckungen entgegen. Sehr beutlich sprechen bie Verfer: Die Niederlage bes Berres erscheint als göttliches Strafgericht für den frevelnden übermut, der vor der Reffelung des Hellespontes, vor dem Raube der Götterbilder, der Berfforung der Götterfiße in Bellas nicht zurückschraf. Bas feinen Aga= mennon betrifft, so glaube ich zwar nicht, daß hier, wie Günther meint, die Strafe sich überall an eine Schuld knupfe, die aus freier Ent= schließung entstanden sei. 1 Vielmehr tritt und überallher, aus den Worten Raffandras, Rhtämnestras, des Chors, die festgewurzelte Anschamma entgegen, daß das ganze Pelopidenhaus durch ein fluchvolles, in Untergang stürzendes Schicksal verfolgt werde: das ganze Drama fteht unter der Herrschaft dieses Glaubens. Nichtsdestoweniger wird das Wirken des Schickfals als ein bei aller Furchtbarkeit und Unergründlichkeit doch er= haben gerechtes, über alle menschliche Bemängelung hinausgerücktes Balten dargestellt. Auch in den beiden folgenden Teilen der Trilogie stehen die Geschicke des Pelopidengeschlechtes unter der Herrschaft eines übernatürlich lenkenden Schickfals; nur daß sich jett, da Orestes den Frevel des Muttermordes aus dem Zwange einer furchtbaren Lage beraus und

<sup>1</sup> Günther, Grundzüge ber tragifchen Runft, G. 112, 124.

reinen Bergens begangen bat, dem Aluch-Schicksal - den Erinnven eine wohlwollend und beilvoll führende Göttermacht — Apollon und Uthene - gegenüberfteilt und ben Sieg bavontragt. In biefem feinen Fortgang und Ende ift bas Schickfalswalten von noch finnreicherer. weibevollerer, bobergeftimmter Art als im Agamemnon. Gelbit im Drometheus, wo Zeus als rücksichtsloser Gewaltherrscher bingestellt wird. tut sich hinter dieser roben Gewalttätiakeit eine aebeimnisvolle, verftummen machende Schickfalstiefe auf.1

Unders ichon ift es bei Sophofles. Bei aller ehrfurchtgebietenden Beiligfeit, mit der das Balten der Götter umgeben wird, fordert diefes doch bei ihm weit mehr als bei Aichplos die Gefühlskritik des modernen Menschen beraus. Besonders im König Stivus brangt sich uns das Schicksal als ein troß alles Ausweichens der Opfer zum verderblichen Biele führendes Legen von Kallitricken auf, als ein tückisch ausklügelndes Busammenführen von Umftanden, die benjenigen, auf ben es die Gottbeit abgesehen bat, unfehlbar ins Berberben frürzen. Downs schreitet in greller Selbstverblendung einber: mas er rebet und tut, erhält, vom Standpunfte des tücklich dabinter lauernden Schicksals aus betrachtet, einen schneidend ironischen Ginn: jede feiner Absichten wird in den Banben bes Schickfals zu einem Mittel, bas außerfte Gegenteil bes Beabfichtigten - fein Berderben - herbeiguführen.2 Doch wird diefer Eindruck dadurch gemildert, daß die göttliche Kührung der Umstände wie etwas Beiliges, mit frommer Ergebenheit Bingunehmendes dargestellt wird. Nur Jokafte vertritt einen freigeistigen Skeptigismus. Alle anderen Versonen, auch der tödlich getroffene Sbipus, sprechen von dem das Labdakidenhaus verfolgenden Fluche wie von einer nun einmal feststehenden, zwar unerforschlich gebeimnisvollen, aber mit frommem Glauben hinzunehmenden Tatfache. Aber auch Philoktet und die Trachinierinnen, ja felbst Mias bringen einen ähnlichen Eindruck hervor: fie laffen bas Balten ber Götter einerseits als hart, graufam, willfürlich, auf ber andern Seite aber als ein troß seiner Sinnwidriakeit mit beiligem Schauer umgebenes Geheimnis erscheinen. In der Untigone dagegen fehlt bas tranfgendent eingreifende Schickfal; wenigstens weist in der Ber-

2 Dies wird gut auseinandergesett in ber von Emald Bruhn besorgten neuen erklarenden Ausgabe bes Konig Dbipus (11. Auflage; Berlin 1910; in ber Gin-

leitung G. 14 ff.).

<sup>1</sup> In tiefdringender Weise behandelt Mar Bundt (Geschichte ber griechischen Ethif; Bd. 1 [Leipzig 1908], G. 190 ff.) ben religiösen Behalt und Sintergrund ber Trilogie des Afchnlos.

flechtung der Begebnisse nichts ausdrücklich darauf hin; Alles entwickelt sich hier immanent menschlich. Anders wieder ist es in Sdipus auf Kolonos. Hier ist eingreisendes Schicksalswalten vorhanden, aber ein Walten in mitleids= und gnadenvoller, erlösender Bedeutung. Auch hier zeigt sich die Gottheit wie eine dunkle, irrationale Tiefe; aber dieser Tiefe fehlt alles Willkürliche, Gewalttätige; es blickt uns aus ihr ein sehöner, milder, tröstender Sinn entgegen.

Einen bedeutenden Schritt abwärts tun wir, wenn wir uns zu Euris pides wenden. Euripides läft das Eingreifen der Götter bäufig aus fleinlicher Bosbeit, aus niedriger Rachfucht, aus intrigantem, tückischem Sinn hervorgeben. Und zugleich fehlt jener beilige Schauer, ber bei Sophofles das Walten des Schicksals auch dort umweht, wo es etwas für unfer menschliches Gefühl Verletendes an sich bat. Im Sippolntos ist es Aphrodite, die an schuldlosen Menschen einen verruchten Plan ausführt. Sie fühlt sich durch das der Liebe feindliche Verhalten des Sippo-Intos, durch seine ausschließliche Verehrung für die keusche Artemis beleidigt und wirft daher über ihn das Net ihrer verderbenden Ränke. Soll aber Hippolytos zugrunde geben, so muffen auch - dies verlangt ber gefaßte Plan — Phabra und Theseus in Schmach und Jammer gestürzt werden. Go trägt Aphrodite benn fein Bedenken, auch diefe beiden ihre qualende, verderbende Sand fühlen zu laffen. Sier ift fonach das harte, graufame Balten der Götter nicht, wie bei Sophofles, von rätselvoller Erhabenheit umweht; es fehlt die gotterfüllte, im Göttlichen als in einer heiligen Substanz wurzelnde Gesinnung. Die Menschen erscheinen wie Spielzeuge in der Band der ihren Launen und Leidenschaften fronenden Götter. Hierdurch finkt natürlich der Wert des Tragischen bedeutend berab.

Interessant ist in dieser Hinsicht Jon. Hier erscheint das griechische Schicksal trivialisiert, zu einer Zaubermacht herabgedrückt. Apollon versührt und verläßt Kreusa; Jon, sein Söhnlein, wird auf seinen Befehl nach Delphi gebracht und dort im Tempel Apollons als Diener auferzogen. Kreusa heiratet Xuthos; doch bleiben sie ohne Kinder. Das Shepaar wallfahrt nach Delphi, um Kindersegen zu erstehen. Hier vollzieht sich nun durch Apollons Eingreifen die Wiedervereinigung der

<sup>1</sup> Bon einem allgemeineren Gesichtspunkte aus werden die "für unser Gefühl fast unerträglichen Dissonanzen" in der den Tragödien des Sophokkes zugrunde liegenden sittlichereligiösen Auffassung von Max Wundt in dem vorhin genannten Werke dargelegt (S. 232 f.).

Areusa mit Jon. Aber Apollon greift in ungeschickter, unachtsamer Beise ein, so daß allerhand tragische Berwirrungen und Bedrängnisse entstehen. Bevor es aber zum Außersten kommt, legt sich Apollon, unterstützt von Athene, abernials ins Mittel, muß aber Trug und Bahn zu Hilfe nehmen, um Alles ins Gleiche zu bringen. Apollon benimmt sich wie ein nur allzu menschlicher Mensch, der aber mit überirdischen Kräften ausgestattet ist.

Recht unwürdige Vorstellungen von den Göttern treffen wir auch in des Euripides Elektra an, einem Drama, das fich übrigens bei all seinen Mängeln durch lebendige, spannende, realistisch wagende Kübrung ber Sandlung auszeichnet. Bis gegen bas Ende entwickelt fich Alles immanent menschlich; bann aber rückt ber Dichter mit einem Male bas vorausgegangene und das zufünftige Geschehen unter die Herrschaft plumper Göttereingriffe. Apollon, der dem Dreftes den Muttermord aufgetragen, erweist sich als törichten, falschen Bergter, und Zeus wiederum, der als der weisere und mächtigere Gott dargestellt wird, erscheint als hart und ungerecht. Bon rober und wilder Art ist das übernatürliche Eingreifen auch in den Bakeben: mit graufamer Lift racht sich Dionplos an Ventheus und ben Seinigen, weil diese fich ben Dienst bes neuen Gottes anzuerkennen weigern. Er erfüllt Gattin und Tochter mit besinnungslofer Bakchantenwut und weiß es weiterhin babin zu bringen, dan der gleichfalls mit Geiftesverwirrung geschlagene Pentheus von Frau und Töchtern in bakchantischem Wahnsinn zerstückelt wird. Die Tragik biefes Dramas ift von ftarkem Eindruck; aber die nackte Brutalität ber übernatürlichen Macht bewirkt an diesem Eindruck doch einen beträcht= lichen Abzug. Und in ähnlicher Weise brutal wird im Rasenden Berafles dieser Beld auf Befehl der gurnenden Bere furgerhand mit kindermordendem Wahnfinn geschlagen.

Nicht in allen Dramen des Euripides ist das Schickfal von so kleinlicher, niedriger, unwürdiger Art. In den Phönikierinnen, in den beiden Iphigenien haben die Lenkungen des Schickfals, bei aller Härte und Grobheit, lange nicht das Anstößige wie in jenen Beispielen. Alkestis ragt unter den Dramen des Euripides durch den menschlich schönen, Trauervolles und Beglückendes sinnreich vereinigenden Charakter des göttlichen Waltens hervor. Sein Medeadrama wieder zeichnet sich daburch aus, daß vom Dichter nirgends die Schickfalsidee zum Ausdruck gebracht wird. Und diese rein menschliche Entwicklung tritt um so bebeutungsvoller hervor, als die Sprache dieser Dichtung oft von wahrshaft fortreißender Gewalt der Leidenschaft ist. Ahnliche Unterschiede in der Nichtung des transzendenten Schicksals ergeben sich, wenn man die tragische Dichtung unter dem Einfluß der jüdischen, indischen, christlichen Religion betrachtet. Nur auf wenige Beispiele deute ich hin.

Die Bibel erzählt, wie Jehovah das Herz Pharaos verhärtet, so daß er die Kinder Ifraels aus dem Frondienst nicht entläßt, und wie diese von Jehovah bewirkte Verhärtung ausgesprochenermaßen den 3weck bat. ben Pharao die Macht und Herrlichkeit Jehovahs aufs empfindlichste fpuren zu laffen. Wenn wir uns nun vergegenwärtigen, baf um ber Beigerung Phargos willen Ichovah die entsetlichsten Plagen über Nanvten verbängt und schließlich das gange Beer der Manpter im Meere ertränkt: so wenden wir und unwillkürlich von Rebovah als einem barbarischen Gott ab. Zugleich aber erhalten wir durch die biblische Ergäblung den Eindruck, als ob Jehovahs Walten in einer unergründlichen beiligen Tiefe, in einem übervernünftigen Beltmufterium wurzle. Benn Rehovah sich an Pharao verherrlichen will, so wird dies nicht als nackter Machttrieb, als rein equiftischer Willkurwille bargeftellt; sondern bie Geftalt Jehovahs scheint sich in das feierliche Dunkel eines über alle menschlichen Mafftabe weit hinaus reichenden Gebeinnisses zu verlieren. Abnlich ift zu urteilen, wenn die Bibel erzählt, wie Saul, diefer edle, stolze König, wegen geringer Schuld von Jehovah hart und unerbittlich verfolgt wird. Wir weisen biefe Borftellung von Gott als unwürdig zu= ruck; zugleich aber umgibt die biblische Darstellung die Gewalt Jehovahs mit dem geheinnisvollen Schauer unergründlicher Erhabenheit. Auf diefe Beise tritt — ähnlich wie etwa bei Sophokles — eine Umwandlung jenes abstoßenden Eindrucks ein. So erfährt auch bie feltsame Borftel= lung, die wir von Jehovah aus der biblischen Erzählung von Simson erhalten, deffen Geschick in seinen Haarwuchs gelegt ift, eine Umformung ins Märchenhaft-Heroische. In besonders geringem Grade macht sich die Einmischung der Tranfzendenz in der Erzählung von Judith fühlbar. Behovah greift in keinem befonderen Akte in den Borgang ein; nur im Gangen wird Jehovah als die Macht vorausgesett, die dem Holofernes durch den Urm eines judischen Beibes den Untergang bereitet bat.

In Kalidasas Sakuntala spielt der Fluch des Büßers Durvasa die Rolle des transzendenten Schicksals. Im Abstich von der schönen, zartund hochentwickelten Menschlichkeit, die dieses Drama in reichem Maße zeigt, erscheint das Eingreifen dieses Fluches in die Handlung als unsorganisch, grob, abergläubisch. Doch wird diese ktrende Wirkung dadurch

gemildert, daß in dem Fluche zugleich die sinnreich versöhnungsvolle Wendung angelegt ift, die schließlich die Handlung nimmt. Noch weit fremdartiger wirkt das Eingreifen der übernatürlichen Mächte in Kschemisvaras Drama "Kausikas Zorn". Durch dieses Drama geht eine erhabene Tugendbegeisterung, der Glaube an die Fähigkeit, in schwerster Lage heldenhaft reine Gesinnung zu bewähren. Hiermit stehen für den modernen Leser die unaufhörlichen transzendenten Eingriffe um so mehr in seltsamem Widerstreit, als sie mit Sittlichkeitsvorstellungen in Zusammenhang stehen, die uns widersinnig und widermenschlich erscheinen müssen. In anderen indischen Dramen dagegen — so in dem macchiavellistischen Intrigenstück Mudrarakschafa und in Mricchakatika — geht alles menschlich-natürlich zu.

Bas die christliche Transzendenz betrifft, so liegt es am nächsten, an die Leidensgeschichte Zesu zu denken, wie sie bei den Synoptikern darzgestellt ist. In dieser christlichen Urtragödie liegt trotz aller ungeheuren Unterschiede die Sache ähnlich wie bei Aschylos: das Menschlich-Natürliche ist mit dem Übernatürlichen kernhaft organisch vermittelt. In der Berbindung des göttlichen Baltens mit dem menschlichen Berlaufe spricht sich schlicht und machtvoll das Bewustsein der werdenden christlichen Gemeinde aus. Auch haftet dem Balten der übernatürlichen Macht nirgends etwas Kleinliches, Willkürliches, Gewalttätiges an. So wie sich die Darstellung bei den Synoptikern gibt, zeht das übernatürlich Göttliche durch die menschlichen Borgänge wie ein heiliges Bunder hindurch. In der Erzählung der Synoptiker hat sonach die Transzendenz für die Tragik des Leidens und Sterbens Christi keineswegs die Besteutung eines fremden, äußerlichen Jusakes.

Bon den großen Tragödiendichtern gehört besonders Calderon hierher. In seiner Andacht zum Kreuze erscheint das Walten der Vorsehung
teils als spielerisch und tändelnd, teils als sinnlos und brutal. Es fehlt
dem beschüßenden, errettenden, zurückschreckenden Eingreisen des Kreuzeszeichens alles Gewaltige, Unwiderstehliche, der Schein des Nichtandersseinkönnens und zugleich das Geheinnis eines im Unerforschlichen versteckten Sinnes. Das Kreuz, das als heilig sein sollendes Schicksal über
dem Drama schwebt, sinkt fast zum Fetisch herab. Und ähnlich verhält
es sich im Wundertätigen Magus. Zieht man zur Vergleichung Goethes
Faust heran, so erschrickt man fast über den äußerlichen Hokuspokus,
mit dem hier der Teufel Cyprianus umgarnt. Doch darf man nie ververgessen, daß dieser Dichter unter dem Drucke eines stockkatholischen

Glaubens und eines widersinnig gesteigerten Ehrbegriffes stand. Und da erscheint es als staunenswert, welch hohen und freien Fluges, trop des doppelten Zwanges, dieser Genius fähig war, und mit wie tiefschauens dem und umspannendem Blieke er das Menschliche zu gestalten vermochte.

### 3. Berdunfelungen des Tragischen durch die Transzendenz

Noch nach einer wichtigen Richtung bin ist das tranfzendente Eingreifen des Schickfale ins Auge zu fassen. Es follen jest verschiedene Berwirrungen und Verdunkelungen hervorgehoben werden, die das tranfzendente Schickfal an bedeutungsvollen Punkten des tragischen Bufam= menhanges erzeugt. Um wichtigsten ift das Schwanken, das in der Sich ulb entsteht. Welchen Grad von Bürdiakeit und Umvürdiakeit auch Die Borftellung von dem übernatürlichen Balten der Gottheit haben mag: in jedem Kalle wirkt fie, sobald die tragische Schuld als in Abhängigkeit von folchem Balten entstanden dargestellt wird, verwirrend und verdunkelnd auf die Darstellung der Schuld. Die Freveltat laftet einerfeits dem, der sie verübt bat, als etwas Ungeheures, Wider= menschliches, als Schuld auf ber Seele. Anderfeits aber weiß ber Lefer oder vielleicht auch der Tater, daß eine Gottheit ihn dazu getrieben, darein verstrickt hat, daß ihm der Frevel also nicht eigentlich als Schuld angerechnet werden durfe. So entsteht verwirrendes Bwielicht. Der helle Berftand fagt une, daß ein unter tranfzendentem Zwange, alfo auch ohne Schuldbewußtsein begangener Frevel keine Schuld ift; und doch wird er vom Dichter und Täter gewissermaßen als Schuld behandelt. Den Täter trifft Pein und Strafe, als ob er eine schwere Schuld verbrochen hätte; anderseits aber wird er doch wieder wie ein bloß Un= glücklicher betrachtet. Diese verwirrende Beleuchtung kann sich bis gur Unerträglichkeit steigern.

Selbst bei Afchylos, der doch das transzendente Schickfal in würdigster Beise darstellt, tritt dieses Schwanken zwischen Schuld und Nichtschuld, zwischen Berantwortlichkeit und Nichtwerantwortlichkeit deutlich zutage. Alhtämnestra leitet ihren Grimm gegen Agamemnon davon her, daß dieser das eigene Kind geopfert habe. Allein Agamemnon hat Iphigenie doch nur darum hingegeben, weil Kalchas im Namen der erzürnten Göttin das Blut Iphigeniens als Sühnopfer gefordert hatte. Erst nach hartem inneren Kampfe, unter dem Zwange des Götterwortes, hatte er sich zu der Untat entschlossen. Und auch die Rachetat Klytämnestras

steht unter schwankender Beleuchtung: einerseits ist sie ein Berbrechen schwärzester Art, anderseits aber doch auch wieder ein Glied in dem sich weiterwälzenden Götterfluche. Wie Agamemnon durch Götterzorn in jene furchtbare Lage gebracht wurde, aus der nur der Frevel der Opferung seiner Tochter herausführte, so ist auch an Klytämnestras Greueltat die But der Nachegeister des Hauses mitbeteiligt. Dagegen gehört des Orestes Muttermord nicht hierher: die beiden transzendenten Mächte (von denen die eine — Apollon — zur Tat getrieben hat und sie billigt, die andere — die Erinmen — sie verdammt) werden vom Dichter mit klarem Bewußtsein als lebendige Berkörperungen der beiden sittlichen Seiten, welche die Tat innerlich an sich hat, behandelt.

Unter den Gestalten des Sophokles fällt namentlich Sowus in Die Mugen. Über ihm schwebt ein besonders farkes Dunkel von Schuld und Nichtschuld. Gänzlich unwissentlich aeschehene Greuel sollen wir doch nach des Dichters Darftellung als gewiffermaßen schuldvoll anseben. Noch harter ift bie Zumutung, die uns Seneca in seinem Sbipus ftellt: denn in dieser (übrigens außerst wirkungsvollen) Tragodie ift das Schickfal des Odipus weit mehr ins Gräfliche gemalt als bei Cophofles, und außerdem fehlt die fromme Grundstimmung. Diefer Umftand trägt auch bei Euripides dazu bei, daß die Berdunkelung der Schuld durch das Tranfgendente von besonders schwerer Art ift. Go will er die wider= natürliche, ehebrecherische Liebe der Phadra, wiewohl eine Gottheit sie ihr schändlicherweise in die Brust gepflanzt hat, dennoch als eine Gunde betrachtet wiffen. Auch an seinen Oreftes kann erinnert werden: in diefem Drama ift Dreftes fowohl aus inneren Grunden, als auch weil Apollon ihn zu der Tat aufgefordert hat, vollkommen überzeugt, daß er den Muttermord mit gutem Recht vollzogen habe; und bennoch wird biese gottbefohlene Tat vom Dichter als ein unseliger Greuel behandelt, der Sühnung verlangt und außerdem so wüste, umfürzende Folgen nach fich zieht, daß wiederum der Gott mit feinem Machtwort hemmend da= zwischentreten muß. Auch an Somer können wir hier benken. Die verhängnisvolle Gewalttat Agamemnons, der dem Achilles die Brifeis geraubt hat, wird im weiteren Berlauf der Dichtung auf Betorung burch Die Gottheit geschoben; und ebenso schwebt über dem Frevel des Paris und ber Belena bie unklare Beleuchtung eines Waltens und Verhängens von den Unsterblichen ber.

Ebenso gehören die Berschuldungen in den indischen Dramen zum großen Teil hierher. In Aschemisvaras Drama "Kausikas Zorn" er-

scheint die Störung, mit der König Haristschandra das Zauberwerk des heiligen Büßers Kausika unterbricht, als ein fürchterlicher Frevel, der Fluch und Jammer im Gefolge hat. Der Urheber dieser frevlerischen Unterbrechung aber ist der böse Ganesa, der Gott der Hindernisse, der in der Gestalt eines Ebers den sagenden König bis an den Büßerhain gelockt hat.

Die die Schuld, so kann auch die Umbiegung des Tragischen zur Berföhnung burch tranfgendentes Eingreifen verdunkelt werden. Aft die innere Umikimmung zu Glück und Frieden auf tranfgendente Beife berbeigeführt, so ift sie eben damit auf äußerliche Grundlage gegründet, alfo keine Berföhnung im mahren Ginn des Bortes. Dies gilt nicht nur von jenen Verföhnungen, die, wie bei Euripides, durch einen groben deus ex machina herbeigeführt werden; fondern auch Downs auf Rolonos gehört hierher. Das Eingehen des unseligen Belden zu Frieden und Stille ift durch eine unergründliche Wendung der erzurnten Gott= beit zu Gnade und Berfohnung berbeigeführt und ift daber eine Berföhnung, der die inneren Bedingungen fehlen. Insbesondere bei Calderon tritt dieser Abelstand bervor: in der Andacht zum Kreuze ist, wie die Berderbnis Julias, fo auch ihre Bekehrung rein äußerlich in ihr Gemüt eingeführt: und etwas Abnsiches ailt vom Bundertätigen Magus. Die Bekehrung des Enprianus erfolgt unter dem Eindruck der den Teufelsberereien überlegenen Zauberkunststücke des Christengottes, der durch die Unterschiebung eines Justinen ähnlichen Leichnams die Tugend Juftinas gerettet und bem Teufel ben Sieg über Epprianus entriffen bat. Auch in Bhavabhutis Drama "Malati und Madhava" treten die Büßerin Ramandaki und ihre Schülerin Saudamini in der Beise cines deus ex machina auf: durch ihre übernatürlichen Kräfte areifen sie versöhnend ein.

Aber auch das Leiden als solches kann durch seine Abhängigs feit von transzendenten Mächten Berdunkelungen erfahren. Und zwar in doppelter Hinsicht: einmal in Beziehung zu einer vorausgegangenen Berschuldung und dann abgesehen von aller Schuld. Der erste Fall tritt dort ein, wo eine transzendente Macht an eine — menschlich bestrachtet — geringfügige Berschuldung ein unverhältnismäßig schweres Leid knüpft, das außerdem mit jener Berschuldung keinen inneren Zussammenhang hat. In diesem Falle drängt sich unserem menschlichen Kühlen das Leiden als ein wenigstens überwiegend unverdientes auf, während doch unser Berstand die vom Dichter nun einmal als vors

banden anerkannte übernatürliche Beziehung auf die vorangegangene Schuld fest zuhalten gezwungen ift. Besondere ftorend tritt dieses Schwanfen zwischen Berdientem und Unverdientem dann an dem Leiden bervor. wenn die Schuld vom Dichter nur nebenbei berangezogen, nur vorübergebend berührt und vielmehr das Leiden in feiner immanent menschlichen Schwere und Tiefe in den Bordergrund gerückt wird. Go ift es im Mias des Sophofles. Mur nebenber werden zwei Zuge von überhebung gegenüber den Göttern aus des Migs früherem Leben angeführt, um die schwere Beimfuchung durch Athene zu begründen. Beitaus überwiegend ift ber Eindruck, daß ber Wahnfinn und bie Schmach, von benen Hias getroffen wurde, ein unverhältnismäßig fürchterliches, unverdient grausames Geschick seien. Der Dichter trägt zu biesem Eindruck besonders badurch bei, daß nach feiner Darstellung Ajas in der Tat ein größeres Unrecht auf die Waffen des Uchilles als Odnijeus hatte und fich daber. als fie diesem zugesprochen wurden, mit Recht tiefgefrankt fühlen mußte. Und auch sonst erscheint Athene in Diesem Drama als eine äußerst parteilseh waltende Göttin. Go schwebt also um das Leid des Mias ein unflares Anemander von Verdientem und Unverdientem. Auch in den Eindruck, den das furchtbare Geschick Philostets bervorbringt, kommt eine fleine Trübung. Sein Leiden erscheint als eine ganglich unverschuldete Heimsuchung durch die Götter; nur durch eine Bemerkung des Neoptolemos wird im Lefer ber Gedanke angeregt, bag ein Berfeben, bas er sich im Beiligtum ber Chryse habe zuschulden kommen laffen, nach Götterwillen den gangen Jammer über ihn gebracht babe. Besonders die indischen Dichtungen geboren bierber. In Nala und Damajanti ift es das Verfäumen einer Waschung, in Sakuntala eine Unachtsamkeit gegen einen muden Buger, in Urvafi ein Sichversprechen bei einem beiligen Schausviel, wodurch gemäß tranfzendentem Zusammenhange Unbeil und Jammer heraufbeschworen wird.

Eine Verdunkelung and er er Art kommt in das tragische Leiden, wenn wir wissen, daß dem leidenden, kämpfenden Helden eine transzens dente Macht helfend, zu gutem Ende führend, erlösend zur Seite steht. Den Leiden wird hierdurch etwas von ihrem Ernste genommen; es sind Leiden, hinter denen uns schon Aberwindung und Befreiung zu stehen scheint. Hierdurch ist die tragische Wirkung des Leidens erheblich abselchwächt. Schssen, der hartverfolgte Dulder, kommt bei Homer, nachs dem er Kalppso verlassen, durch den von Poseidon erregten Seesturm in höchste Not. Doch wissen wir, indem wir den der süßen Heimat zus

ifrebenden Belben mit den wütenden Elementen ringen seben, daß über= legene Götter ibn aus ber Bedrangnis glücklich bingusführen werden; wie benn auch in ber Tat Athene und Leufothea seine Retterinnen werden. Hierdurch wird die Tragif feiner Lage verringert. Mus homer liene fich noch eine Külle von Belegen bierfür beibringen. Abnlich ist es bei Taffo. Die Mübigle und Rämpfe ber Chriften erfahren in ihrer Schwere und Ernsthaftigfeit eine Einbuffe, weil wir feben, daß die Christen unter dem Schutze ihres Gottes und seiner Engel fteben. Durch das uns beständig vor Augen geführte wirksame Gingreifen Gottes zugunften der Chriften wird und ber Gedanke aufgedrangt, baf alle ihre Leiden nur vorübergebender Urt seien und bald Sieg und Triumph folgen werde. Um meisten empfinden wir diese Abschwächung des Tragischen an den Leiden Gottfrieds, da biefer gang besonders unter gottlichem Schute ftebt. Dagegen wird Leid und Untergang der Beiden burch feine der= artige Abschwächung des Tragischen getroffen. Genau gesprochen bandelt es sich in diesem Kalle um ein unorganisches Auftreten abbiegen = der Kaktoren im tragischen Leiden. Die Sinüberführung des tragischen Leidens in glücklichen Ausgang fundigt sich in unorganischer Weise an.

### 4. Die griechische und die christliche Transzendenz in ihrem Berhältnis zum Tragischen

Die Vorstellung des transzendenten Schicksals störte, so sahen wir, das Tragische nicht nur in der griechischen Dichtung, sondern das Transzendente brachte, auch wo es in römische, indische, jüdische, christliche Borstellungen gekleidet auftrat, prinzipiell gleiche Störungen in der dichsterischen Darstellung des Tragischen hervor. Natürlich darf hieraus nicht geschlossen werden, daß alle diese Religionen die gleichen Bedingungen für die Ausgestaltung des Tragischen enthalten. Vielmehr sind die Beschingungen hiersür in den genannten Religionen nach Gunst und Unzunst äußerst verschieden. Nur über die griechische und christliche Weltsanschauung seien in dieser Beziehung einige Worte gesagt.

Wenn wir an die religiösen Voranssetzungen denken, auf denen die Schöpfungen der drei großen griechischen Tragiker beruhen, so stellt sich uns eine Welt vor Angen, in der die Vorstellung von einem fluchartig wirkenden, zum Schrecklichen geneigten, nur sehwer zu befänftigenden, besonders an menschliche überhebung anknüpfenden Schicksal eine besherrschende Stellung einnimmt. So verschieden auch bei jedem der drei tragischen Dichter diese Voranssetzungen ausgestaltet sind: in jedem

Falle bildeten sie einen günstigen Boden für die tragisch schaffende Phantasic. Mögen die transzendenten Mächte die Form eines gestaltlosen dunklen Hintergrundes haben oder als individuelle Göttergestalten hersvortreten, stets sind es hochragende Menschen, gewaltige Herven, ershabene Geschlechter, die sie mit unversöhnlicher Feindseligkeit verfolgen und in ungeheures Leid und endlich in Untergang stürzen. Nimmt man nun noch dazu, daß diese But des Schicksals in der Regel durch irgendeinen Frevel des von Leid Verfolgten hervorgerufen ist, so erhellt, daß jene religiösen Boraussezumgen die dichterische Phantasie mit aller Entsschiedenheit in die Nichtung des Tragischen drängen mußten. Und um so stärker war dieses Drängen, als die griechische Sage durch eine Unzahl ungeheuer gewaltiger Sagenkreise, in denen jener düstere Schickssalsunder zu erschütterndem Ausdruck gebracht war, der tragisch gestimmten Dichterphantasie vorgearbeitet batte.

Biergegen halte man nun das Chriftentum mit feinem liebenden. allerbarmenden Gott, der dem Gunder, wenn er nur der Reue guganglich ift, anadenvoll vergibt. Die Seele des Chriften findet, auch wenn sie noch so verloren und verkommen, noch so leiderfüllt und gemartert ift, in dem Glauben an Gott und feinen Cobn Balt und Bonne, Durch das Christentum geht siegreiche Erlösungszuversicht: bis in Rreuz und Schmach und Tod hinab reicht die Macht der Erlöfung; dem Tod ist die Macht genommen: hinter der Nacht dieser Welt tut sich unvergäng= liche Seligkeit auf. Ein Dichter, der von diesem Glauben erfüllt ift und ihm in der Dichtung voll und erschöpfend Ausdruck geben will, muß geneigt sein, nicht nur das Leid des Gerechten, sondern auch das des nicht völlig verftockten Gunders ins Gute und Berfohnte umgubiegen, um auf diese Beise die Liebe und Gnade Gottes einleuchtend zu erweisen. Dem Boden des ursprünglichen, unabgeschwächten Chriftentums ift das Hinüberleiten des Tragischen zu mildem Ausgange angemeffener als das unerbittliche Durchführen desselben. Und ist der chriftliche Dichter schon so kühn, seinen Helden in den Tod zu führen, dann läßt er doch, wofern er das eigentümlich Christliche auch in der Dichtung zur Ausprägung bringt, mit ftarker Betonung die Hoffmung auf die jenseitige Seligkeit hervortreten. Hierdurch aber ift ein erhebendes Moment von so siegreicher Rraft eingeführt, daß der tragische Eindruck stark herabgemindert wird. Schon im elften Abschnitt (S. 223 f.) habe ich Diesen Punkt berührt. Besonders bezeichnend nach diesen Seiten ift Calberon. Seine Faustdichtung - ber Wundertätige Magus - endet mit

triumphierendem Märtyrertum; sein Prometheusdrama wird durch einen deus ex machina zur Versöhnung, Verzeihung, Hochzeit hinausgeleitet. Die tragische Entwicklung pflegt bei Calderon, mag sie innerlich noch so notwendig gefordert sein, umgebogen zu werden. Biegt doch auch die christliche Urtragödie in überschwengliche Herrlichkeit um: auf den schmach-vollen Kreuzestod des Sohnes Gottes folgt die Besiegung der Macht des Todes in Auferstehung und Himmelsahrt. Die Abschwächung der Tragis durch die Gewisheit von den Himmelsfreuden zeigt auch der Märtyrer Polyeuet bei Corneille: leidenschaftlich strebt er nach dem Märtyrerd als seinem höchsten Glück. Auch an diesenige Tragödie Goethes kann hier erinnert werden, deren Schluß er in entschieden christlichem Geiste gestaltet hat: an den zweiten Teil seines Faust. Un der Leiche Fausts wird die Hölle durch die gute, heilige Macht des Weltalls besliegt, die Seele Fausts wird dem Teusel entrissen und in die himmlische Glorie emporgehoben.

Beiter ist zu bedenken, daß die echte christliche Tugend das Gepräge der Dennut, Sanftmut, leidenden Ergebenheit trägt. Das ursprüngliche, unwerfälschte Christentum ist der Entfaltung straffer, blanker, auf sich beruhender Männlichkeit wenig günstig. Dhne Zweisel aber ist die se Urt von Menschlichkeit ein geeigneterer Boden für das Gedeihen tragischer Dichtung als jene. Mit dem erwähnten Charakter des Christentums hängt dann weiter das gebrochene, geängstigte Besen des christlichen Gemütes zusammen, die Gedrücktheit und Zermürbtheit durch das Sünsdenbewußtsein und durch jenseitige Bekümmernisse, die Leidenschaftss und Sinnenfeindschaft und Beltentfremdung. Die tragische Dichtung aber erfordert freien, wagenden Schwung der Seele, starke, tapkere, versständnisvolle Beltlichkeit, ein Zuhausesein in den Leidenschaften und Beltgefühlen. Mit allen diesen Hemmnissen hatte die Entwicklung des Tragischen im alten Griechenland nicht zu kämpfen.

Auf der andern Seite freilich darf nicht verkannt werden, daß die Zwiespältigkeiten und Risse, die durch das Christentum in die Welt des Geistes gekommen sind, und die hierdurch bedingten Vertiefungen und Zuspizungen der Innerlichkeit mittelbar und späterhin der Entwicklung der tragischen Dichtung günftig wurden. Aber eben doch erst "mittelbar und späterhin". Gestalten wie Hamlet und Lear, Manfred und Kain, Faust und Tasso sind nur unter Voraussetzung der durch das Christentum in die Welt gekommenen Spaltungen, Gebrochenheiten und Widerssprüche des Geistes möglich geworden. Aber es mußte doch zuvor eine

Berarbeitung und Umgestaltung jener ehristlichen Entfremdungen und Zerrissenheiten durch den ganz anders gearteten modernen Geist ersfolgen, ehe ein Boden entstand, der die tragische Dichtung zu Blüte bringen konnte.

#### 5. Das Tragifche und ber moderne Geift

Die moderne Weltanschauung ist das Element, in dem allein das Tragische seine ungehemmt fraftvolle und folgerichtige Entwicklung finzden kann. Wenn ich hier von "moderner" Weltanschauung rede, so fasse ich hierin nicht etwa nur solche Ansichten zusammen, die mit dem Christenzum einfach gebrochen haben und ihm feindselig gegenüberstehen. Vielzmehr besteht nach meiner Aberzeugung die Möglichkeit, den Geist des Christentums in die moderne Weltanschauung aufzunehmen. Mir schwebt eine Religion vor Augen, die in so grundwesentlichen Stücken mit dem Christentum übereinstimmt, daß sie sich mit vollem Recht als Christentum bezeichnen darf, und in die anderseits die Weite und Freiheit des modernen Geistes eingegangen ist.

Auf dem Boden der modernen Weltanschauung nun tritt das Schickssal dem Menschen nicht in der Form einer fremden, willkürlichen, geswalttätigen, überraschenden Macht, nicht in der Form des Bunders und Zaubers gegenüber. Das Schicksal ist in den Menschen selbst hinseingerückt und äußert sich als eine sachlichsnotwendige Verkettung. So ist hier Trennung und Durchbrechung aufgehoben und an ihre Stelle Einheit und Gesehlichkeit getreten. Die gesehlich geordnete Welt stellt, eingerechnet den in ihr stehenden Menschen, einen einheitlichen Zusammenshang dar. Das Schicksal ist im manenter Art.

Doch möchte ich diese immanente Schicksalsauffassung nicht einfach im Sinne des Pantheismus gedeutet sehen. Ich halte damit durchaus für vereindar die Annahme eines überweltlichen, das Endliche überzagenden Gottes, die Annahme von Selbstbewußtsein und Persönlichkeit im Absoluten. Das Burzeln des ge samt en Weltgeschehens, des Weltzalls als Ganzen in einem überweltlichen Grunde schließt die immanente Natur des Schicksals keineswegs aus. Der springende Punkt besteht darin, daß das Weltgeschehen keinen unterbrechenden Eingriff, kein

<sup>1</sup> So weist Goethe die Transzendenz des Schidsals im Trauerspiel mit den Worten ab, baf bas Schicksal "einerlei" mit der entschiedenen Natur des Menschen sei (Brief an Schiller vom 26. April 1797). Bgl. Robert Petsch, Goethe und bas Problem des Tragischen (Goethe-Jahrbuch von 1917, S. 3-41).

Aufheben des ursachlichen Zusammenhanges, kein Hereinspringen des Abernatürlichen in den Lauf der Natur erfahre. Und diese Bedingung ist auch dann erfüllbar, wenn dem Absoluten, neben seiner Jummanenz in der Welt, auch noch Aberweltlichkeit zugesprochen wird.

So kommen benn auf bem Boden der modernen Weltanschauung alle jene Einengungen und Verunstaltungen des Menschlichen, alle jene unswürdigen Vorstellungen von der Stellung des Menschen zum Göttlichen in Wegfall, die, wie wir gesehen, der befriedigenden Entwicklung des Tragischen im Wege stehen; ebenso fehlen hier alle jene Verwirrungen und Verdunkelungen von Leid, Schuld und Versöhnung, die durch die Transzendenz des Schicksals entstehen. Nur innerhalb der modernen Weltanschauung vermag sich das Tragische nach seinen furchtbaren und erschöpfend zu entwickeln. Es war eine gewaltige Verirrung, wenn manche spekulative Ustheiter, besonders Schelling, in dem antiken Schicksfalsdrama die vollkommenste Gestalt der Tragödie erblickten.

In der dritten Auflage dieses Werkes durfte ich schreiben: man höre in der Gegenwart öfters Stimmen, welche die Unverträglichkeit der mosdernen Weltanschauung mit dem Tragischen verkünden, das Tragische als eine überwundene, altmodische Gefühlsweise ansehen, die mit der Freisheit und Weite der modernen Weltauffassung in Widerspruch trete. Ich habe dabei auf Nichard Dehmel und Hermann Bahr hingewiesen. Zener weist das Tragische im Namen des "Monismus" ab, in dem er die einzig angemessene Gestalt der modernen Weltanschauung findet. Und Hermann Bahr erklärt: die neue Kultur werde amoralischen Charakter tragen; daher werde das Tragische für sie alles Sinnes entbehren.

<sup>1</sup> Schelling findet besonders im Odipus das mahrhaft Tragische verwirklicht. Dort sei Notwendigkeit und Freiheit im menschlichen Geschehen in ein vollkommen befriedigendes Verhältnis gebracht (Werke, Bb. 5, S. 693 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Genauer verhält sich bei Dehmel die Sache folgendermaßen. Das Tragische, so findet er, hat zur Boraussehung eine jenseitige Macht, durch die eine diesseitige Willenstraft zur Selbstvernichtung ausgewählt wird; "eine gottgewollte Ausnahmesstellung des Helden" liegt in allem Tragischen vor. Ich kann in dieser Auffassung vom Tragischen nur ein seltsames Mißverstehen erblicken. Ich möchte wissen, ob bei Shakespeare, Schiller, Kleist, Grillparzer, Hebbel auch nur die leiseste Bestätigung der Ansicht Dehmels vom Wesen des Tragischen zu sinden ist. Alles entwickelt sich bier in immanent-menschlicher Weise; alles wird durch natürliche, menschliche Triebskräfte erzeugt. Und wie vom Wesen des Tragischen, so hat Dehmel auch von dem, was ihm als moderne Weltanschauung gilt, eine im höchsten Grad bezweiselbare Ansicht. Er setzt die moderne Weltanschauung einen "Monismus" gleich, demzusolge unser Ich in "die seelisch wie leiblich allmächtige Krafts und Stoffwechsel-Triebs

Beute glaube ich im Gegenteil eine ftarke Binwendung der Modernen zur tragischen Lebensstimmung wahrzunebmen. Aberaus bäufig treffe ich bei nachbrücklich modernen Schriftstellern auf Gedankengange, in denen das Wefen des Lebens, des Geiftes, des Menschlichen als von tiefer Tragik gebrochen erschaut wird. Je innerlicher, je ursprünglicher. je fraftvoller gelebt werde, um fo mehr fei das Leben ein Sichabarbeiten in Zwiespälten und Widersprüchen. Zweifellos find an dieser Wandlung in der Stellung zum Tragischen die ungeheuren Erlebniffe des Beltfrieges und der Revolution wesentlich beteiligt. Bo das Grundgefüge ber Rultur, ber geiftigen und sittlichen Welt gusammengufturgen brobt oder wirklich gusammenfturgt: dort ift ein fruchtbarer Boden für bas Entsteben tragischer Lebens= und Weltgefühle geschaffen.1

Das immanente Schicksal tritt in doppelter Form auf. hiervon hat schon der fechste Abschnitt gehandelt (3. 103 ff.). Entweder tun sich und in der Verknüpfung der Bandlungen und Ereignisse große geistige. sittliche Mächte, allaemeine Ordnungen sinnvoller Urt, freilich nicht in begrifflicher Deutlichkeit, sondern in ahnend-schauender Weise kund. Wir glauben bas Balten sinnvoller überindividueller Gefette zu schauen; wir

gewalt" eingeordnet ift. "Wir sind Taufchmasten eines Bermandlungsgeiftes, ber wohl noch sinnlich auflösende, aber nicht mehr geiftig erlösende Bernichtungsfämpfe anzetteln fann." Und bas Sittliche besteht nur in einem ungbläffig verwandlungs fähigen "Instinkt". Hiermit hat Dehmel wohl bie Anschauung einer großen Anzahl Moderner, aber sicherlich nicht schlechtweg bie moderne Weltanschauung, wie er glauben maden will, gefennzeichnet. Abrigens murde es felbft auf bem Boden bes Dehmelschen Monismus und sittlichen Relativismus zu wirksamen Ausgestaltungen bes Tragifchen fommen fonnen (Gefammelte Werfe, Bd. 9; in der Abhandlung über Tragif und Drama, S. 17 ff., 60 ff.). Noch bei weitem anfechtbarer find bie aeiftreichen Ginfalle hermann Bahrs. Seine Unficht vom Tragifden habe ich bereits (3. 290) gefennzeichnet. Die Tragobie taucht den Rulturmenschen vorübergebend in bas überwundene, aber noch immer luftern erfehnte Chaos fdymuniger, wilder Triebe ein, um ihn dann um fo mehr bas Geordnete und Gereinigte der erreichten Rultur fühlen ju laffen. Da wir nun, wie Bahr meint, einer Kulturstufe entgegengeben, wo wir eine solche tragische Rur nicht mehr brauchen, so wird auch die Runst der Sukunft burdaus untragisch sein. In ber neuen Kultur werden die Lafter öffentlich und mit gutem Gemiffen geubt werden. Auf diefer amoralischen Rulturftufe hat jene tragische Rur teinen Ginn mehr. Jeder fällt dann eben mit beiterem Gleichmut zeitweilig in tierische Buchtlofigfeit zurück (Dialog vom Tragischen, S. 33, 44, 49 ff.).

1 Bezeichnend ift, daß Friedrich Gundolf und Emil Ludwig in ihren Werken über Goethe troß ihrer grundverschiedenen Ginftellung zu ihm und ihrer weit auseinandergebenden Beurteilung bennoch barin übereinstimmen, bag fie bas Innenleben Goethes als in weit höherem Grade in tragifchen Spannungen, Berklüftungen und Schmergen verlaufend barftellen, als dies in irgendeinem der früheren Werke über Goethe

geschehen ift.

boren das Schickfal sebreiten. Überragende Mächte greifen burch bie menschlichen Dinge hindurch, — allerdings nicht als ein Außeres, Jenseitiges, sondern als die den menschlichen Dingen felber innewohnende Triebkraft. Dber bas Schickfal besteht nur in der sinnvollen Art. wie die Einzelereianiffe als folche in Einzelverknüpfung miteinander fteben. Bier ergibt fich sonach fein Eindruck burchwaltender, weithin verknüvfender Ordnungen. Dort hatte das Schickfal die energische Bedeutung wirklicher sinnvoll tätiger Mächte und Gesethe; bier ift es nur in einem ibe ellen Ginn zu versteben: bie Berknüpfungen der einzelnen Ereignisse als solcher machen ben Eindruck des Menschheitlich=Bedeu= tungevollen. Die Berbichtung biefes ben Erseheinungen anhaftenben Bertes zu Substang und Urfache fehlt bier. Der fechite Abschnitt swach mit Rücksieht auf diese beiden Arten des immanenten Schicksals von dem Tragischen ber Beltordnung, des Beltgesetzes, des obiektiven Schicksals und dem Tragischen des Einzelgeschehens (S. 104). Dort war auch die bei weitem ffarkere tragische Wirkung der eriten Form bervorgehoben. Man kann dies beisvielsweise an den Tragodien Benses wahrnehmen. Mag man an seinen Sadrian, an Don Knans Ende, an Maria von Magdala benken, überall ift das Gegenteil des Schickfalswuchtigen vorhanden. Sie zeichnen sich burch bas psnechologisch Resselnde, burch ben Reichtum an sinnreichen Berknüpfungen aus; allein es fehlt der Eindruck der großen Mächte.

Mirb bas immanente Schickfal in ber erften, ftarkeren Form bem Kortgange der Handlung eingepflanzt, so kann dies in verschiedenen Graben ber Bollkommenbeit geschehen. Entweber gelingt es bem Dichter, die Verknüpfung der Handlungen und Begebenheiten und das Balten der hoben Mächte zu einer festen, dichten objektiven Ginheit zu verschmelzen. Die hohen Mächte geben sich uns nicht als etwas erst vom Dichter Hingugetanes, Bineingelegtes zu fühlen, sondern fie scheinen einfach und ohne Bemühen und Wiffen des Dichters zu dem Zusammenhange ber Ereigniffe und Sandlungen ju gehören. Im höchften Grade empfangen wir biefen Gindruck von Shakefpeare. Aus der jungften Beraangenheit gehört Konrad Kerdinand Mener zu den Dichtern, die in besonders hobem Grade den Eindruck des streng und voll Schicksals= mäßigen erzeugen. In feinem Beiligen beispielsweise hat man das Ge= fühl, daß die unselige Berftrickung, die Thomas Becket und den Konig in ihre Nebe gieht, Schritt fur Schritt mit der Macht eines unentrinn= baren furchtbaren Schickfals vorwärtsschreitet. Dber es ift die Einheit der großen Mächte und des menschlichen Geschehens nicht in vollkommenem Maße vorhanden. Wir kommen nicht ganz von dem Eindrucke los, daß der Dichter das Walten des Schickfals erst hinzubringe, den Zusammenhang der Handlung in entgegenkommendem Sinne einrichte. Das immanente Schickfal ist hier nicht völlig in die Objektivität des Gesichehens eingegangen, sondern trägt einen subjektiven Beigeschmack an sich. Selbst dei Schiller können wir uns zuweilen eines solchen Eindrucks nicht erwehren. Überhaupt gehören alle Dichtungen hierher, wo sich aus dem Gange der Geschicke die in diesem oder jenem Sinne leitende und knüpkende Hand des Dichters herausspüren läßt. So ist es in Goethes Wilhelm Meister, in Mörikes Maler Nolten, in Jean Pauls Dichtungen. In Viktor Hugos Châtiments ist die Tragik des geknechteten, aber seinen Freiheitsmorgen ahnenlassenden Krankreich von erhabener, aber doch fühlbar subjektiv gekärbter Schickfalsgewalt.

#### 6. Das übernatürliche in modernen Dichtungen

Da die supranaturalistischen Anschauungen, und nicht erst seit den letten Jahrzehnten, von der modernen Bildung als überlebt empfunden werden, so hat es sein Migliches, wenn in der modernen Welt Dichtungen entstehen, in denen die Bandlung einem tranfgendenten Schickfal, sei es antiker oder christlicher Art, unterworfen wird. Redoch find gewisse Unterschiede zu machen. Zuerst sind jene Källe ganglich abzusonbern, wo der Dichter gewiffen Personen seiner Dichtung ben Glau= ben an das Walten übernatürlich eingreifender Mächte gibt und ihre Handlungen von diesem Glauben bestimmt werden läft. Dies ist natürlich dem Dichter erlaubt, — voransgesett, daß die Zeit, in der seine Personen leben, ihre Umgebungen und Charaftere einen derartigen Glauben als wahrscheinlich erscheinen laffen. Wallenstein ist überzeugt, daß die menschlichen Geschicke von den Gestirnen her gelenkt werden; und doch ist Wallenstein keine Tragodie des tranfgendenten Schickfale. In Calderons Leben ein Traum läßt der König Bafilius infolge feines aftrologischen Aberglaubens Sigismund von Rindheit an in einen ein= samen Turm sperren; somit steht die gange Handlung des Dramas unter der Berrschaft des Glaubens an einen tranfzendenten Aluch. Und doch entwickeln sich die Charaftere und Ereignisse, wenn auch in phantasie= voller, jo doch durchaus in immanent menschlicher Beise.

Betrachtet man nun die Fälle, wo das tranfzendente Schickfal gu ben objektiven Bestandteilen gehört, jo erhebt sich vor allem die

Frage, ob der Dichter den Eindruck zu erwecken verstanden babe, daß fein Genius von dem Glauben an das antife Schickfal, die chriftliche Borfebung oder fracedeine andere transzendente Macht gewaltig bewegt, unwiderstehlich getrieben sei. Steht ber Dichter wie eine große, elementare, feberische Macht binter dem tranfgendenten Schickfal in der Dichtung, fo ift es möglich, daß fich der Lefer über das Störende, was sie für die moderne Weltanschauung bat, über das unserem Kühlen und Denken Fremdartige an ihr leicht hinwegfest, ja überhaupt nicht einmal ju bem Gefühl bes Störenden kommt. Freilich wird es nur einem wirklich großen Dichter gelingen, den modernen Leser ohne veinlichen Biderstand in den Vorstellungsfreis eines - wenn auch nur fünst= lichen - Glaubens an ein übernatürliches Schieffal, sei es antiker, chriftlicher ober anderer Art, zu verfeten. Eines der gewaltigiten Beis fpiele dafür ist Wagners Nibelungenring. Ich sebe dabei gang ab von der Musik; schon durch die Dichtung als solche wird der verständnisvolle Lefer berart überwältigt, daß er fich mit ben Mächten, Ordnungen, Leidenschaften, Schmerzen jener Götter und Abermenschen Eins fühlt. Auch Siegfried Lipiner weiß uns in seiner von wahrhaft metaphysischer Tragif erfüllten Jugendbichtung "Der entfesselte Promethens" durch das urfprünglich Quellende und bemmungelos Strömende feiner Dichterfraft derart zu beflügeln, daß wir und gern und gang in feine Götterund Beroenwelt hinaufheben laffen.

Gebricht es dagegen bem Dichter an biefer seherischen, wunderwirkenden Rraft, dann erhält die übernatürliche Ordnung der Dinge ben Charafter bes Umwahrhaften, falfch Unfpruchsvollen, Spielerischen, Froftigen, Läppischen. Die Dichtung scheint von und zu fordern, daß wir in den Bundern der übernatürlichen Belt etwas befonders Tiefes, Beziehungsvolles, Geheimnisreiches finden sollen, und doch entdeckt der Lefer nur funftliche Kaden, feltsame Schnörkel, boble Puppen, ein muhfam in Gang gesettes Raberwerk. Gelbit bedeutende Dichter find auf folche Abwege geraten. Tieck läßt in feiner Genoveva Gott als eine die Menschen versuchende, prüfende, strafende, belohnende, in die Seligkeit aufnehmende Macht eingreifen. Und diefe ganze chriftliche Bunderwelt ift mit einer Mischung von Gefühlstrockenheit, füßlicher Schwärmerei und sonderbarer Freude an äußerlichem Zierat und Klingklang dar= geftellt. Das Verhältnis des Dichters zu diefer Belt ift das Gegenteil starken, ursprünglichen Berauslebens. Das Gleiche gilt von seinem Raifer Oftavianus. Wiewohl bier eine Welt geschildert wird, in der

letten Endes Liebe, Ratur, Gottheit in einer erhabenen Symphonie 3u= sammenklingen, so berricht doch vielkach - 3. B. dort, wo sich ein Affe und eine Löwin in die Handlung mengen - ein trockener Wunderfram. Noch peinlicher berührt uns Brentanos Drama "Die Gründung Prags". das von einem erdrückenden Buft und unentwirrbaren Anäuel von Bundern, Zauberwerk, Prophezeiungen, symbolischen Träumen voll= gestopft ut. Un vielen Zugen erkennt man die Geniglität bes Dichters: bei weitem überwiegend aber ift ber Eindruck nüchterner Zugellofigkeit. matten Tieffinns, vedantischer, fünftelnder Geheimnis- und Beiligtuerei. Aus der Gegenwart nenne ich Eduards Stuckens als "Mufterium" bezeichnetes Drama "Gawan". Trot gablreicher Schönheiten wirkt das Stück als Ganges doch wenig befriedigend. Und dies rührt vor allem von der fünftelnd-frommen, spielerisch-treuherzigen Art ber, wie die Himmels= und Höllenmächte behandelt sind. Das Beilige er= scheint auf die Stufe des Soufes berabaedrückt. Und wird man denn selbst den zweiten Teil des Goethischen Faust von einem in dieser Rich= tung liegenden ftarken Mangel freisprechen können? Auch in Bagners Parfival hat die Einführung der christlichen Mothologie etwas fünstlich Schwärmerisches. Die Tragik Kundens und Amfortas leibet barunter.

Doch noch andere Bedingungen muffen erfüllt werden, wenn bas Vorkommen übernatürlicher Lenkungen und wunderbarer Gingriffe in modernen Dichtungen nichts Störendes haben foll. Die übernatürlichen Ereignisse mussen einen faßbaren naturlich menschlichen Sinn haben, wenn ihre Tragif und überhaupt ihr bichterischer Wert nicht fark berabgefett werden foll. Es ift eine Art Gelbftauflöfung, Selbstenthüllung, was gefordert wird: aus all den Bundern und Geheimniffen foll umvillkürlich und ungezwungen ein rein menschlicher Busammenhang hindurchleuchten. Dem sich vertiefenden Lefer follen sich aus den übernatürlichen Verschlingungen immanent menschliche Entwicklungen und Schickfale als zusammenhaltender Ginn herftellen. Und um fo befriedigender wirkt die Dichtung, je strenger und erschöpfender die über= natürlichen Beziehungen von einem einheitlichen menschlichen Sinn durch waltet werden. Dagegen empfinden wir es als empfindlichen Mangel, wenn den übernatürlichen Vorgängen ein menschlicher Sinn überhaupt fehlt, aber auch wenn ein folder Sinn wohl vorhanden ift, jedoch an Un= verständlichkeit, Dunkelheit, widerspruchevoller Beschaffenheit leidet. Wie ragt in dieser Hinsicht nicht der erfte Teil des Goethischen Kauft über ben zweiten empor! Ober man vergleiche etwa Gerhart Sauptmanns Berfunkene Glocke mit Karl Hauptmanns Bergschmiede. Dort schließt fich bas Bunderbare zu einem bestimmten einheitlichen Ginn zusammen, während hier die Bunderwelt vielfach über ein nebelhaftes Sin- und Berwogen nicht binauskommt. Bierber gehört auch der besonders bei den deutschen Romantikern vorkommende Kall, daß aus den wunderbaren Borgangen givar allerhand bedeutsame Ahnungen bervorblicken, diese aber sich zu keinem deutlichen und übereinstimmenden Zusammenbang fügen. Es bleibt bei einem schwebenden, flatternden Sin und Ber von vielfagend scheinenden Unklängen, es sett sich aber aus ihnen keine Melodie zusammen. Man vergegenwärtige sich nur Novalis Heinrich von Ofterdingen oder die romantischen Abschnitte in Hoffmanns Rater Murr. Auch Immermanne Merlin, soviel Schönes er auch enthält, verwirrt uns geradezu durch eine überfülle geheimnisvoller Anklange. Aus der Gegenwart mag an das mit vieler Runft gebaute Drama Emil Ludwigs "Atglanta" erinnert sein. Die menschlichen Vorgange - es handelt sich um die Ralndonische Eberjagd - sind durchaus in das Walten transzenbenter Machte eingefügt. Auf der einen Seite fteht die buffre, wilde Gigantenwelt, auf ber anderen bas belle Reich ber Olympier; bamit verknüpft sich der besondere Gegensatz der zeugenden, gebärenden Göttin Rubele und der spröd-jungfräulichen Artemis. Ich glaube nicht, dan es bem Dichter gelungen ift, biefen Gegenfaten und ihrem Eingreifen in die menschlichen Ereignisse einen durchsichtigen und einheitlichen menschlichen Sinn zu geben. Insbesondere ift der dunkle Schicksalsspruch, mit dem die Moira das Leben des Meleagros vor feiner Geburt an das Berbrennen eines bestimmten Scheites Bolg geknüpft bat, trot allem Bemühen des Dichters nicht zu vergeistigender Symbolif gebracht; es bleibt ein fetischartiger Reft bestehen. Auch Siegfried Lipiners "Abam" und "Hippolytos" (deren lyrischer Wohllaut und seherischer Tieffinn ben Leser erfreuen und fesseln) können doch nur als Versuche gelten, in das Zusammenwirken transzendenter Mächte und menschlicher Leidenschaften einen einheitlichen finnvollen Zusammenhang zu bringen. Um eheften läßt man sich ein unruhiges Sin- und Serscheinen von allerhand sinnvollen Andeutungen noch in Zauberstücken oder Märchen gefallen. Doch ift es auch in solchen Fällen beffer, wenn sich die wunderbaren Buge zu einem einheitlichen Sinn zusammenschließen. So ift es in Tiecks Runenberg, wo ein Tragisches bes inneren Zwiespaltes — es handelt sich um die Tages- und Nachtseite des menschlichen Besens — in Märchenform behandelt ift. In Strindberge Traumfpiel schließen sich, trot mancher Dunkelheiten im Einzelnen, doch im Befentlichen die Szenen und Verfonen zu einem einheitlichen Ginn gusammen. Wir boren die indische Schre von dem Dafein als einem wirren, unauflöslich widerspruchsvollen Traume, der das Menschenberg mit muder und beißer Erlöfungssehn= fucht erfüllt. Sans Müllers Drama "Das Bunder bes Beatus" ift eine Dichtung voll blühender Märchenpoefie. Bunachft icheint Alles einen reinen, flaren Sinn zu haben: wie Maria Dulce, Die am gangen Rorver gelähmte munderlichliche Tochter des Königs von Kastilien plößlich durch ben Sanger Beatus, einen Fremdling, ber wie bas ewia iunge Leben por fie bintritt, geheilt wird: dies ift Romantif im besten Sinne des Bortes. In den folgenden Aften dagegen folgt eine Unstimmigkeit auf die andere; derart, daß sich der Leser oft ratios findet, wie er sich die Bandlungen und Umkippungen der Versonen zurechtlegen solle. Benn ich so urteile, so liegt nicht etwa eine übertriebene Forderung hinsichtlich der Einheit des Zusammenschlusses zugrunde. Bielmehr erkenne ich an, daß die Einführung des Bunderbaren naturgemäß allerlei Arabesten- und Rankenwerk im Gefolge hat, und daß es übertrieben und pedantisch ware, wenn man von jedem nebenfächlichen Buge einen bestimmten und deutlichen Beitrag zu dem einheitlichen sinnvollen Zusammenbang erwarten wollte.

Eine besondere Gestalt nimmt diese Bedingung in solchen Dichtungen an, die uns einerseits in eine ernstgemeinte, geordnete Menschenwelt verssetzen, in diese aber anderseits übernatürliche Kräfte eingreisen lassen. Jest bleiben also nicht nur Zauberspiele und Märchen, sondern auch alle solche Dichtungen beiseite, die eine Welt der Götter, Halbgötter, Teufel und dergleichen zu ihrem Hauptgegenstande haben.

In dieser so abgegrenzten Gruppe von Fällen nehmen wir eine Darsstellung menschlicher Entwicklung, die unter dem Einfluß übernatürlicher Mächte steht, besonders dann mit Befriedigung hin, wenn wir uns ansgesichts der in dem Innern eines Menschen auf übernatürliche Beise hervorgebrachten Beränderung sagen, daß sie ebensoscher durch die natürlich e Entwicklung dieses Menschen gefordert sei. Eine Stimmung, ein Gefühlserlebnis, ein Entschluß, eine Tat ist durch einen übernatürlichen Eingriff angeregt oder erzeugt worden; und doch wünschen wir den Eindruck davonzutragen, daß dieser innerliche Borgang im Sinne der im manent menschlich en Entwicklung dieses Individuums gelegen sei. Mit anderen Worten: der übernatürliche Einzgriff in das Innenleben einer Person muß als äußere Berselbständigung,

als Objektivierung eines zum Innenleben dieser Person gehörenden Moztivs erscheinen, wenn wir völlig befriedigt sein sollen.

So find die Beren, die Macbeth erscheinen und die bosen Bunsche in ihm erregen, nichts Underes als der gleichsam binausverlegte bofe Damon seines eigenen Selbst. In noch ffarkerem Mage gehört ber Goethische Kauft in feinem erften Teile bierber. Kauft wird durch Me= phisto und fein Zauberwefen, also auf tranfgendentem Wege in Staub und Rot herabaezogen. Alle diese Erniedrigungen aber liegen in der Rich= tung der inneren Unlagen Kaufte, wie wir fie aus den erften Gelbft= gesprächen kennen lernen. Wir haben das Gefühl, daß Fauft auch ohne Mephifto, rein durch die in feiner eigenen Bruft liegenden Zwiespälte und Aberspannungen, ju folder Berirrung und Gunde gelangen konnte und mußte. Dagegen erscheint der Liebestrant in Wagners Triftan als ein so gewalttätiger Zaubereingriff, daß er kaum ale die Berfelbständis gung eines Innenvorganges aufgefaßt werden kann. Mag auch in ihm ein symbolischer Sinn enthalten sein (man kann an bas Arrationale, Dämonische, Elementare der Liebe zwischen Triftan und Molde denken): fo liegt doch in jenem tranfzendent zufallsartigen Gingriff etwas Storendes, die Tragif Abichwächendes. Anders dagegen, nebenbei bemerkt, ist der Liebestrank in der Götterdämmerung zu beurteilen; denn bier bewegen wir uns in einer Götter= und Halbgötterwelt, in einer mytho= logischen Weltordnung. Dier genügt es daber, daß dem Liebestrank, der in Siegfried das Bild Brunbildes auslöscht, ein in das Gange fich ein= fügender Sinn innewohnt. In Bilbrandts Meifter von Valmyra, diefer Dichtung voll reifer Schönheit und milder Tragit, ift das Abernatürliche in allen drei Beziehungen zu reiner Befriedigung gestaltet.

Beiläufig war schon von den verschiedenen Möglichkeiten die Nede, wie der moderne Dichter seinen Gegenstand in eine übernatürliche Welt versetzen kann. Der Dichter kann er stlich Zauber-, Traum-, Märchen- welten erfinden, Welten, die aus der Lust des Dichters am Spielen und Schweisen, aus seinem Ergözen an Wunder und Unlogik entsprungen sind. Welche entgegengesetzte Behandlungsweisen hier möglich sind, mag der Hinweis auf Raimunds volkstümlich-phantastische Dramen und auf Strindbergs seinschmeckerisch kunstreiches Traumspiel zeigen. Eine zweite Möglichkeit besteht darin, daß der Dichter zu der Welt der Götter, Halbgötter, Herven greift, seine Phantasie mit mythologischem Zuge und Schwunge erfüllt und so modern nachgefühlte Mythologie erzeugt. In diesen beiden Fällen ist die übernatürliche Ordnung der

Dinge bas Naturgemäße. Sobald bie beiden erften der vorbin aufgezählten Erforderniffe erfüllt find, können wir an derartigen Dich= tungen des Abernatürlichen volle Freude empfinden. Schwieriger und fritischer verhalten wir uns gegenüber dem britten Kalle. Bier läßt der Dichter das Abernatürliche in eine mit vollem Ernst daraestellte acordnete Menschenwelt, der wir uns als verwandt fühlen. bineinragen und eingreifen. In diesem Kalle ift auch noch die Erfüllung der drit= ten Bedingung erwünscht. Aber auch wenn diefer Bedingung volles Genügen geschehen ist, kommt es noch darauf an, ob die menschliche Kulturwelt so bargestellt ift, daß sie das Eingreifen von Bundern als glaublich erscheinen läßt. Daber empfiehlt es fich, den menschlichen Borgangen die Karbung der Sage zu geben. Dies kann auf manchertei Beise geschehen: durch ungeglätteten, treuberzigen, naturwüchligen Ton, burch das Umwehtwerden der Geftalten von Danuner und Rebel, durch Kernbleiben alles deisen, was ausdrücklich an moderne Bildung und Gesittung gemahnt. In bobem Grade wirft die Musik in dieser Rich= tung. Man moge an Marschners Oper "Sans Seiling" ober an Bagners Miegenden Hollander denken: vor allem durch die Musik sind wir in die Sphäre des geheinnisvoll Sagenhaften entrückt, und fo füblen wir die transzendenten Eingriffe als zum Gegenstand geborig. Je mehr die dargestellte Menschemvelt an das Räderwerk der modernen Staatsund Gefellschaftsordnung, vielleicht gar an moderne Strafgefetigebung und Polizei, oder an moderne Aufklärung und Ernüchterung erinnert, um so schwerer ift es, sie mit der eingreifenden Bunderwelt in glaub= liche Abereinstimmung zu setzen. Samlet, Macbeth, Goethes Fauft konnen zeigen, wie es der Dichter machen muffe, um den Eindruck des sagenartig Ferngerückten zu erzielen. Wenn bei dem Romantiker Soffmann eine fputhafte Geifterwelt ohne weiteres in die geordnete, nuch= terne Menschenprosa hereinplatt, so wird dies nur dadurch erträglich, daß einerseits diese Gespensterwelt mit der Naivität und Sicherheit des völlig Selbstverftändlichen geschildert wird und anderseits der Dichter mit einer gewiffen zweifelhaft machenden, halb auflösenden Ironie über feinen Spufgebilden schwebt. In manchen Tragodien Strindberge, fo in seiner Gespenstersonate, waltet ein abnlich schroffer Dualismus von nüchternstem Alltag und tollem Gespenftertreiben.

In jeder Beziehung möglichst unglücklich verfährt mit der Einführung übernatürlicher Mächte die sogenannte Schicksalstragödie der Deutschen. Sie griff auf die antike Vorstellung des tücksich wütenden, auch den

Edlen und Unschuldigen hinterrücks anfallenden und in Greuel und Berberben reifenden Geschlechterfluches guruck. In dem Umfreis dieser Borstellungsweise kann natürlich ienes Erfordernis, das ich als das Zu= grundeliegen eines finnvoll menschlichen Zusammenbanges bezeichnet habe, nicht befriedigt werden; geschweige denn daß von einer Auflösung des Abernatürlichen in einen menschlichen Innenvoraang die Rede fein fonnte. Das erfte ber vorbin nambaft gemachten Erforderniffe iedoch — das abnungstiefe Hingeriffensein des Dichters von der darzustellen= den übernatürlichen Welt - läft fich auch in der modernen Schickfals= tragobie bis zu einem gewiffen Grade erfüllen. Zeuanis deffen ift Schillers Braut von Meffina, wo ein finnlofer Schickfalsfluch wie eine dufter geheimnisvolle, feierliche Macht daraeftellt ift.1 Die übrigen Schickfals= tragobien bagegen zerren bas antife Schickfal mehr oder weniger zur Rarifatur berab. Besonders bei Werner und Müllner gebärdet fich bas Schickfal höchft kleinlich, läppisch, spukhaft. Wie kindisch ift nicht die Rolle, die in Werners vierundzwanziaftem Kebruar eben diefer Kalender= tag, bas große Meffer und die Senfe fpielen! In Müllners Schuld hat der Schieksalsfluch seinen Ursprung in der von einer Zigeunerin wegen eines verweigerten Almofens ausgesprochenen Bermunschung. Am araften geht es in besselben Dichters neumundzwanzigitem Kebruar zu: das Schickfal benimmt fich wie ein alberner Damon, der die Menschen martern will. Mehr Einfachheit, Größe und Burde als bei diefen beiden Dichtern hat das Schicksal in Grillparzers Ahnfrau, einem Drama, das troß dem ausdrücklichen und ftarken Widerspruche des Dichters eine Schicksalstragodie im ungunftigen Sinne des Wortes ift.2 Houwald wieder läßt uns in feinem Drama "Das Bild" im Unklaren: man weiß nicht recht, ob man in den unfinnigen Zufällen das Walten eines gebeim vergeltenden Schickfals oder nichts weiter als Zufälle erblicken folle. Sein Leuchtturm bagegen ift eine ausdrückliche Schickfalstragodie. Auch Heinrich Beines William Rateliff gebort hierher: ein romantisch gespenftisches, balladenartiges Schicksal schwebt über den Baufern Mac-Gregor und Rateliff und macht sich in allerhand geheimnisvoll sich

2 3ch habe mid hierüber ausführlich in meinem Buch über Grillparzer (2. Aufl., S. 151 ff.) ausgesprochen.

<sup>1</sup> Ich halte es für ein ganzlich vergebliches Bemühen, wenn versucht wird, aus Schillers Braut alles unmittelbare Eingreifen eines übersinnlichen in den Tatsachens verlauf hinauszudeuten und die volle Verantwortlichkeit der Personen für ihre Taten hineinzuertlären. So ist es bei Petsch (Freiheit und Notwendigkeit in Schillers Drasmen, S. 257 ff.) und bei Kühnemann (Schiller; München 1905; S. 557).

wiederholenden und varallel laufenden Erscheinungen, in nebelhaften Doppelgängern und bergleichen geltend. Bu bem Allen kommt nun noch. daß die Schicksalstragifer es zumeist nicht versteben, die menschlichen Borgange in fagenhafte Beite zu rücken. In eine nüchterne Belt tritt unvermittelt der Schickfalosput ein. Auch in diefer Begiebung bildet die Braut von Meffing eine Ausnahme: Die Sandlung ift bier in Die Vracht. Keierlichkeit und Bürde eines erlesenen Beroentums emporgeboben. Außerdem ist bier ein folcher Reichtum des rein Menschlichen vorhanden und in den Bordergrund gerückt, daß der Schicksalsfluch und was damit zusammenbanat, davon weit überwogen wird. Abrigens findet man An-Flange an die "Schickfalstragodie" auch fonst mannigfach in der deut= schen Romantik. In Friedrich Schlegels Alarcos wird gegen ben Schluß bin die Prophezeiung Claras von ihrem Tode für alle, die an ihrem Tode schuld find, ju einem tranfgendenten Schickfal, Auch in Mörifes zartgestimmter, poesievoller Dichtung "Maler Nolten" ift die feindliche Macht letten Grundes ein geheimnisvolles foutbaftes Schickfal. Um ebesten laffen wir und Schicksalsspuf in der Oper gefallen: bier forgt die Musik für Entrückung in sagenhafte Kerne. Der von Friedrich Rind gedichtete Tert zu Webers Freischüt ift voll von Borzeichen im Stil der "Schickfalstragödie".

Stellt die sogenannte Schicksalstragobie eine der schlimmften Ent= artungen der Behandlung des tranfgendenten Schickfals bar, fo kann man an Wagners Nibelungenring lernen, wie sich in der Sülle tranfzendenter Gestalten und Schicksalsknüpfungen Belt- und Menschheitsgeheimnisse der tiefsten Art zu abnungsvollem, seherhaftem Ausdruck bringen lassen. Diese Dichtung ift voll von Wundern und Zaubern; ein Schickfalkfluch — an das Nibelungengold gefnüpft — geht verderbend durch das Gange; übernatürliche Welten schlingen sich durcheinander; dem oberflächlichen Betrachter scheint ein wahrer Knäuel von Geheimniffen vorzuliegen. In Wahrheit aber ift in diefer Götter= und Belt= vernichtungstragodie ein großer, Göttliches, Menschliches, Teuflisches umspannender Ideenzusammenhang derart in die Gestalten, Ereignisse und Ordnungen übernatürlicher Welten bineingearbeitet, daß er als zusammenhaltende Einheit diese ganze, erstaunlich reiche Fülle von Bundern durchwaltet. Der Dichter zeigt une, wie die Götterwelt, weil sie auf Gier, Trug und Wahn aufgebaut ift, trop des Abererhabenen und Beiligheeren, was fie hervorgebracht bat, zugrunde geht. Aber das Berberben reicht weiter: auch der von Wotan mit bellsehendem Wiffen vorbereitete und ins Leben gerufene Bertreter einer neuen, höheren Daseins- weise, Siegfried, dieser freie und furchtlose Held, der sieh lachend und strahlend, sorglos und nichtwissend, mit siegreicher Selbstherrlichkeit dar- lebt, wird im Zusammenstoß mit den bösen, finsteren, fluchvollen Gewalten der Welt — Alberich und Hagen sind ihre Vertreter — ins Verderben gestürzt. Erlösung vom Dasein als einem von Schuld und Qual durchsetzen Kampfplatz ungeheurer Kräfte — dies ist die negative Erlösung, in welche die Götterdämmerung austönt. Man darf mit Nietzsche sagen, daß Wagner "in sichtbaren und fühlbaren Vorgängen, nicht in Begriffen denkt, das heißt: daß er mythisch denkt, so wie immer das Volk gedacht hat".1

1 Niehfche, Unzeitgemäße Betrachtungen; 4. Stüd: Richard Wagner in Bayreuth; 2. Aufl. 1876; S. 69 (im 9. Abschnitt).

#### Neunzehnter Abschnitt

# Das Rührendtragische und das Tragifomische

## 1. Allgemeines über das Rührende

I nter den Verbindungen, die der tragische Eindruck mit anderen ästheztischen Gefühlstypen eingeht, ragen durch ihre Innigkeit und Eigenzart zwei hervor: das Rührendtragische und das Tragikomische.

Was die Verbindung des Tragischen mit dem Rührenden betrifft, so ist sofort klar, daß gewisse Gestaltungen des Tragischen die Rühzung ausschließen. Wo die tragische Person in Leid und Untergang Bewunderung, Anerkennung oder auch Abscheu und Grauen erweckt, dort bleibt dem tragischen Eindruck das Rührende fern. Wo dagegen die tragische Gestalt vorwiegend Mitleid hervorruft, dort kann sich leicht Rühzung entwickeln. Mitleidfühlen ist nicht schon mit Gerührtsein gleichzbedeutend; wohl aber kann es sich leicht mit Rührung verknüpfen.

Der nahe Zusammenhang von Tragist und Rührung hat hier und da dazu geführt, den Eindruck des Tragischen durch das Rührende zu erklären. Besonders bei Schiller erscheint das Rührende als das dem Tragischen eigentlich entsprechende Gefühl. Es ist dies nicht zufällig. Schiller überschäft — ähnlich wie Lessing — die Bedeutung des Mitzleids innerhalb des Tragischen. Die tragische Kunst wird von ihm geradezu als die Kunst definiert, die sich das Vergnügen des Mitleids zum Zwecke setzt. Damit aber ist ihm der Satz gleichbedeutend: "Der Zweck der Tragödie ist Rührung." Oder er drückt sich auch so aus, daß die Form der Tragödie in der "Nachahmung einer rührenden Handzlung" besteht.

Soll in das Verhältnis des Rührenden zum Tragischen Klarheit kommen, so muß zunächst über das Wesen der Rührung Klarheit bestehen. Die Rührung bildet den Gegensatz zu kraftvoller Anspannung, zu männlichem Sichemporrichten. In der Rührung fühlen wir eine gewisse kösung und Erweichung unseres Inneren. Es ist, als ob die strenge Gebundenheit unseres Inneren nachließe, die Spannung sich lockerte, die Starrheit zerginge und flüssig würde. An diesem kösungsgefühl ist nun besonders dies bemerkenswert, daß wir es nicht einfach nur als Schwächung unseres Lebensgefühls empfinden. Vielmehr liegt eine Synstematick der Beimehr liegt eine Synstematick der Beimehr liegt eine Synstematicken der Beimehr liegt eine Synstematicken bei der Beimehr liegt eine Synstematicken der Beimehr liegt eine Synst

<sup>1</sup> Schiller, Werke, herausgegeben von Keinrich Kurz, Bb. 7, S. 208 (in ber Abhandlung "über die tragische Kunst").

these vor: die Rührung fällt sowohl unter das geschwächte, als auch unter das gehobene Selbstgefühl. Wir spüren die Rührung unmittelbar zugleich als Beides: als Herabsetzung und als Belebung unseres Selbstgefühls. Die Lösung der Spannung macht sich uns zugleich als eine Unregung und Auffrischung fühlbar.

Schon hieraus ergibt sich, daß Rührung und Mitleid nicht zusammenfallen. Das Mitleid charafterisiert sich durch ein gewisses Sicheinssfühlen mit dem Leid eines Anderen. Davon ist in dem Wesen der Rührung nichts zu sinden. Das Lösungsgefühl, als welches sich uns die Rührung darstellte, kann sich mit Mitleid verknüpfen. Aber es gibt genug Rührung, die von Mitleid nichts an sich hat. Wenn ich über das frohe Spielen eines unschuldigen Kindes gerührt bin, so fehlt jede Voraussetzung für Mitleid. Es ist ja eben kein Leid vorhanden, mit dem Mitleid gespürt werden könnte.

Soll das Wesen der Rührung vollständig gefennzeichnet werden, so ist auf den Kontraftzustand binguweisen, den die Rührung ftete voraussent. Rührung kann nur entstehen als Sichabbeben von einem Bewuftfeins= zustand der Spannung, Barte, Kestigkeit. Das Löfungsgefühl fett einen Bewußtseinszustand von mehr oder weniger Gesvanntheit voraus. Dieser Spainungszustand kann einen hohen Grad haben: bas Bewußtsein ift verhärtet, erstarrt. Dann besteht die Rührung in der Erweichung dieser Berhärtung. Über das Berg des Baters ift durch die Schändlichkeiten seines verlorenen Sohnes eine Berfteinerung gekommen. Da tritt bem Bater aus irgendeinem Zuge, ben er an den Worten oder Sandlungen des Sohnes wahrnimmt, die im Grunde doch gute Natur des Sohnes entgegen, und feine Versteinerung löft fich. In diefem Kalle foreche ich von ich roffer Rührung. Jener Spannungszustand fann aber auch ledialich den Grad der mittleren Lebensfestiakeit haben, wie er sich bei jedem normalen Menschen als Bedingung feines Leiftens, Arbeitens und Genießens entwickelt. In den meiften Källen bildet diefer durchschnitts= mäßig vorhandene Halt des Lebensgefühles den Hintergrund, von dem sich die Rührung abhebt. Wenn und der Anblick geduldigen Ertragens von Krankheit oder reine, schlichte Herzensgüte oder die Erinnerung an die weit zurückliegende eigene Kindheit rührt, so ist in der Regel nur biefe mittlere Lebensfestigkeit dasjenige, was in Rührung übergeht. Ich spreche in solchen Källen von weich er Rührung.

<sup>1</sup> Aber das Rührende handle ich ausführlich im 2. Bande des Syffems ber Afthetif, S. 267—292.

Von der schroffen und weichen Rührung ist ein anderes Gegensatzgar innerhalb der Rührung wohl zu unterscheiden: die her be und die gewöhnliche oder ein fache Rührung. Herb nenne ich die Rührung dann, wenn bei aller Gelöstheit unseres Inneren das Ich sich doch gleichsam in Händen behält, seinen Untergrund und Kern als nicht völlig in Weichheit zergangen fühlt. Wir haben bei aller Gelöstheit dennoch die Gewisheit der Möglichkeit, uns innerlich aufzurichten, uns wieder fest zu machen. Die Bedingungen für Festigkeit sind uns nicht abhanden gekommen. Wir schämen uns daher der herben Rührung nicht. Wir fühlen sie als mit unserer Männlichkeit nicht in Widerspruch stehend. In der einsachen Rührung dagegen geht das Ich schlechtweg in seine Erweichung auf. Iene Gewisheit, die Fähigkeit zum Starkwerden behalten zu haben, kommt hier nicht als Einschlag der Rührung vor. Hier liegt daher die Gefahr der weichlichen, schlaffen Rührung nahe.

Es handelt sich um zwei einander sich freuzende Gegensatzpaare. Die schroffe Rührung muß nicht immer in herber Gestalt auftreten; sie kann auch als gewöhnliche Rührung vorkommen: der Zustand der Erstarrung kann sich in haltlose Zerweichung auflösen. Und die weiche Rührung wiederum muß nicht notwendig die Gestalt der gewöhnlichen Rührung annehmen, sondern kann auch den herben Typus zeigen. Auch auf dem Boden der mittleren Lebenskesstigkeit kann die Rührung weit entfernt von weichem Zerfließen bleiben und sich des Einschlages gesunder Kraft bewußt sein.

Soll die Verbindung des Tragischen mit Rührung untersucht werden, so kommt noch folgender Unterschied in Betracht. Wenn ich einem Kunstzwerf gegenüberstehe, so kann das Gefühl der Rührung in mir dadurch entstehen, daß in dem Kunstwerf Personen dargestellt werden, die von Rührung ergriffen sind. In diesem Falle ist die Rührung des ästhetischen Betrachters ein Nachfühlen der von der objektiven Person des Kunstwerks gefühlten Rührung. Faust bei Goethe wird durch die Ostezglocken und den Ostergesang gerührt. Die Rührung des Lesers entwickelt sich in übereinstimmung mit dieser gegenständlichen Rührung. Ich will in kurzem Ausdruck die Rührung des ästhetischen Betrachters in solchen Fällen als objektive Rührung bezeichnen. Bon subjektiver Rührung dagegen rede ich dort, wo uns im Kunstwerk keine Rührung vorzgefühlt wird, sondern ohne eine solche Borlage rein vom Betrachter aus Rührung entsteht. Gretchen im Faust wirkt in vielen Szenen rührend; aber dieses Rührungsgefühl des Betrachters ist nicht etwa ein Parallels

vorgang zu einer Rührung, die Gretchen empfindet oder zu der Gretchen einer Person in der Dichtung Beranlassung gibt. Sondern Gretchen ist eben eine solche Gestalt, die den Betrachter zu Rührung zu stimmen geeignet ist.

Balt man fich das hiermit in den Grundzugen angedeutete Befen der Rührung por Augen, so leuchtet ein, daß eine innere Berwandt= schaft zwischen Rührung und Tragik besteht. In der Rührung, so saben wir, tritt eine Löfung eines gespannten, barten Bewuftfeinszustandes ein. Diefes Beichwerden bes Keften in uns empfinden wir als eine Durchichütterung unferes Gemütes ober doch als etwas, das einer folchen nabekommt. Die Rübrung spielt zwischen zwei gegenfählichen Buständen: das eine Gilied des Gegensates löst sich in das andere auf. Dieses Umschlagen in den Gegenfaß macht sich uns als eine Erzitterung unseres Inneren, als ein Nachlaffen des inneren Haltes, als eine Durchschüttelung fühlbar. Abnlich ist es im Tragischen. Wir erinnern und an das Tragische als Rontraftgefühl (S. 63 ff.). Unfer Erwarten und Korbern, so saben wir, erfährt eine Bemmung, einen Gegenstoß. Und noch in einer anderen Beziehung spielt das tragische Erleben in einem Gegenfate: Niederdrückungs- und Erhebungsgefühle vereinigen fich in ibm; es entsteht ein Auf und Nieder in unserer Seele; wir schwingen und empor, werden berabaeriffen und tauchen wieder in die Bobe. Bierin faben wir Die eigentliche tragische Erschütterung (S. 254). Was also Rührung und Tragif als innerlich verwandt erscheinen läßt, das ist die durch das Ineinander gegenfählicher Buftande bewirkte Durchschüttelung oder Durch= schütterung des Bewußtseins.

# 2. Die Berbindung von Tragif und Rührung

Überlegt man, wie sich die tragische Entwicklung mit Rührung verbinden kann, so lenkt sich die Aufmerksamkeit wohl zunächst auf das Vorkommen von Gerührtwerden an der tragischen Person. Wie der Leisdensgang der tragischen Person überhaupt ein günstiger Voden für jähe Wandlungen ist, so kann es hier auch leicht zu plöglichem Erweichen erstarrter Seclenzustände, zu plöglichem Hinschmelzen in Rührung kommen. In solchen Fällen gehört also die Rührung zu den Innenvorgängen der tragischen Person, und der Vetrachter erlebt seinerseits Rührung in hiermit parallellaufender Weise.

Entweder fügt sich nun das Gerührtwerden so in die Entwicklung der Tragif ein, daß sie ein Glied in der Steigerung des Tragischen bil-

det. Doer das Gerührtwerden der tragischen Verson kann umgekehrt eine Linderung des Tragischen oder gar seine Umbicgung zu versöhntem Ausgange bedeuten. Für die erfte Möglichkeit kann Coriolan als Beifpiel gelten: dieser Mann aus klingendem Erz wird durch das Kleben der Mutter bis zu Tränen bewegt und zum Aufgeben seiner feindseligen Absichten gegen Rom bestimmt. Auch Uriel Acosta bei Guttow bietet ein autes Beisviel: ber glaubensstarke Beld wird durch die Bitten der Mutter, der Geliebten, der Brüder derart zerweicht, daß er fich zum Biderrufe entschließt. Kur die zweite Möglichkeit kann an Kauft und an den verlorenen Sohn der Bibel erinnert werden, Kauft, verzweifelnd, im Begriffe, die Giftschale an den Mund zu führen, erfährt durch Die Offerglocken und den Offergefang eine fuffe Löfung feines dumpfen, ge= preften Gemütes. Die der Bater den verlorenen Sohn zwar verkommen, aber gerknirscht guruckkehren sieht, weicht sein Born, und tiefes Mitleid erfaßt ihn. Bier befagt die Rührung die Abbiegung des Tragischen in der Richtung auf Verföhnung bin. Undere Male dagegen liegt in der Rührung nur eine Milderung des Tragischen vor. Man kann an die Erweichung Brunnhildens durch das Aleben Siegmunds im zweiten Aft der Walfüre oder an die Erweichung Wotans durch die Bitten Brunn= bildens im britten Akt denken. Dort liegt eine Linderung der Tragik Siegmunds und Sieglindens, bier Brunnhildens vor.

Aber auch abgesehen von dem Vorkonimen gegenständlichen Gerührtseins in dem Verlauf der tragischen Dichtung kann das Schicksal der tragischen Person rührend wirken. Wir haben es dann mit der rein subjektiven Rührung des Lesers oder Juschauers zu tun. Diese subjektive Rührung kann niemals der "schroffen" Art angehören. Denn Verhärtung und Erstarrung ist mit dem Justande ästhetischer Stimmung schlechtweg unverträglich. Ein Abergang von Verhärtung in Lösungszgefühle kann wohl bei Personen der Dichtung, nicht aber im künstlerisch gestimmten Vetrachter vorkommen. Die Verhärtung der gegenständlichen Person kann vom Vetrachter nur in der Weise von Phantasievorstellungen, nicht als wirkliches Gefühl nacherlebt werden. Dagegen sindet der Unterschied der herben und der gewöhnlichen Rührung auf die subjektive Rührung des ästhetischen Vetrachters ohne weiteres Amvendung.

Herbe Rührung geht von tragischen Berläufen besonders dort aus, wo sich die Rührung des Betrachters an das Geschief heldenstarker Seelen knüpft. Hier geht etwas von der männlichen Haltung der gegenständslichen Person in die Rührung des Betrachters über. Wallenstein, der

mit Beltgeschicken zu kömpfen gewohnt ift, kommt, als er, ohne es zu wissen, rings von Keinden umstellt ift, in eine still beschauliche, einfach menschliebe Stimmuna. Dies wirft in bobem Grade mannlich-rübrend. Die letten Reden Götens von Berlichingen, ebenso Undreas Gofers in dem Trauerspiel Immermanns wirken in ähnlicher Beife. Die Rubrung ift bier gleichsam durch die ftarken, tapferen Gefühle bindurch= gegangen, zu denen wir durch die genannten Belben aufgerufen wurden. Hierher gehört auch der König Lear am Schluf der Tragodie: wo die furchtbare But des Babnfinns von ihm läßt und der hilflose Greis zum Borichein kommt, werden wir von berber Rübrung überwältigt. Ebenfo wenn in Bagners Balfure Botan, der willensgewaltige Gott, in ratlofer Not ausruft: "Der Trauriaste bin ich von Allen"; und wenn im folgenden Afte Brunnhilde, die leuchtend ftolze Junafrau, schmerzzerknickt vor Wotan liegt. Die Odnffeusgestalt bei Sauptmann ift mahrhaft gefättigt von rührender Wirkung männlicher Art. Auch an das Entfagen großer, tapferer Seelen, an ihr Bergichten auf Glück, an ihr großmutiges Burücktreten kann sich Rührung biefer Art knüpfen. Ich erinnere an das Entsagen des Thoas und Engeniens bei Goethe. Es gibt freilich auch ein Entsagen, das die Große des Tragischen nicht erreicht; man denke etwa an die Entsagung Begtens in Gutfows Beiffem Blatt. Dann ift natürlich auch die Rührung nicht der Weihe des Traaischen teilbaftia. Rührendes von besonders herber Art findet sich vielfach bei Ebner= Eschenbach: so im Gemeindekind, in der Totenwacht. Unter den antiken Dramen ist die Alkestis des Euripides reich an rührender Wirkung.

Doch nicht nur starke Willensnaturen, sondern auch Wesen weicherer Art können herbe Rührung erzeugen. Es kommt nur darauf an, daß die Geschiese dieser Personen uns durch ihren gewaltigen Zug ernst und männlich stimmen. So ist es bei Desdemona, Ophelia, Julia. Sodam kommt es auf die Darstellungsweise des Dichters an: ist diese von marskiger, wuchtiger, rauher Art, zeigt sie zurückgehaltenes, sich karg gebendes Gefühl, dann fließt auch in die Rührung etwas von kester, aufrecht bleibender Haltung ein. Man kam dies so recht deutlich an Jean Paul schen: wo er — und es ist dies nicht im entserntesten etwa nur ein seltener Fall bei ihm — seine Sentimentalität mit männlich emporgerichteter Haltung paart, dort ist auch die Rührung, die er erweckt, kein bloßes Zerfließen, sondern in aller Erweichung behält das Gemüt etwas Straffes und Festgewurzeltes. Uhnliches gilt von Hauptmanns Hannele. Auch eine Gestalt wie Christine in Schniglers Liebelei wirft in

herberer Beise rührend. Und soweit Schönherrs Dramen Rührung er= wecken, entbehrt diese nicht des herb Zusammenziehenden.

Was die Rührung der gewöhnlichen Art betrifft, so fehlt hier, wie wir gesehen haben, das Sichstemmen gegen die umsichgreifende Erweichung. Doch ist auch diese Art der Rührung eine wohlberechtigte Außerungsweise. Denn Beichheit muß nicht notwendig Beichlichkeit und Erschlaffung sein; wenn auch zuzugeben ist, daß diese Gefahr hier näher als bei der herben Rührung liegt.

Bor allem entiteht die aemobnliche Rübrung gegenüber folchen Derionen, die im Ertragen des Unglücks leidendes Sinnehmen, trauriges Entfagen, fentimentales Sichwiegen im Schmerze an den Zag legen. Noch aunstiger wird ber Boden für das Gedeihen dieser Rührung, wenn es fich babei um unschuldige, reine, hochberzige Seelen handelt. Befonbers Schiller liebt feinen Krauen Beides zu geben: Bochbergigkeit verknüpft mit Sentimentalität, mit zerfließendem Berhalten im Leide. Go wirken benn auch Amalie, Luife, Thekla, Maria Stuart rührend in diefem weicheren Ginne. Noch mehr ift bier an Jean Paul zu erinnern: viele feiner Gestalten, besonders weibliche, find mit einer die gange Secle zum Binschmelzen bringenden, durch fein Gegengewicht gebemmten Sentimentalität geschildert; so daß auch die Rührung keiner hemmung begegnet. Die Tragik Guftavs, Emanuels, Lianens ift mit Rübrima überladen. Allein trot des Ubermafies ift auch in diefen Fällen bei Jean Paul die Rührung von der falschen, unechten, wohlfeilen Abart dieses Gefühls weit entfernt. Schon durch den bei ihm mit der Rührung ftets verknüpften feurigen Abel der Weltanschauung ist dies unmöglich. Da= acaen aehören Goethes Rlärchen und Gretchen nicht hierber; ebenfowenig Romeo und Julia, noch auch — troß ihren vielen Klagen — Antigone und Philoktet. Schliebte Entschloffenheit, berbe, gufammengehaltene Stimmung, tapfere, gefunde Auflehnung geben bem Ertragen des Unglücks einen völlig anderen Charafter. Indessen braucht das Er= tragen des Unglücks nicht gerade Sentimentalität zu zeigen, wenn diefe Rübrung entstehen soll. Schon die Kraftlosigkeit, das einfach leidende Berhalten im Unglück bringt biefe Art Rührung hervor. In biefem Sinne gehört König Beinrich der Sechste bei Shakespeare hierber: ebenfo Goethes Ottilie. Dvide Triftia find reich an tragischer Rührung dieser Art. Auch ber leidenden Kinder, fofern sie etwas von tragischer Große an sich haben, ift hier zu gedenken: Pring Arthur bei Shakefpeare, Julian in Konrad Ferdinand Meners Novelle "Das Leiden eines Knaben", Julia

in der Erzählung Edmondo de Amicis "Eine Schultragödie" wirken ausgesprochen rührend. Ein ausgezeichnetes Beispiel ist auch Tennysons Enoch Arden. Schon die angeführten Beispiele zeigen, daß die Rührung der gewöhnlichen Art verschiedene Grade von Weichheit haben kann.

Es gibt tragische Dichtungen, in denen die einfache Rührung den durchgreifenden Ton bildet. Es ist dies dann der Fall, wenn die Person, die ihr Unglück mit weicher Tatlosigkeit, mit zerfließender Sentimentalität trägt, im Mittelpunkte der Dichtung steht und so dieser das entscheidende Gepräge gibt. Ich nenne Goethes Werther und Chateaubriands René. Diese Dichtung ist so recht ein Thpus der sich in innerem Unglück sehnend verzehrenden Substanzsosigkeit.

Die Rührung der einfachen Art kann leicht in Ausartung übergeben. Diefer Rührung haftet gegenüber der berberen Urt der Nachteil an. daß fie fich nicht in Sonthefe mit einem fraftigen Gemuteguftande entwickelt. Daber geschieht es leicht, daß die Erweichung, die diese Rührung mit sich führt, als menschlich ungehörig, ja unwürdig empfunden wird. Das Rührende wird so gesteigert und gehäuft, daß der fein und gesund fühlende Leser oder Zuhörer sich gegen den vom Dichter erftrebten Ge= fühlezustand als etwas Ungesundes und Unerträgliches sträubt. In folchen Källen spreche ich von falscher Rührung. Auch als wohlfeile Rührung kann ich biefe Ausartung bezeichnen, weil binter biefer Rührung wenig menschlicher Gehalt steckt und ihre Erzeugung wenig dichterische Runft erfordert. Dichtungen, die auf folche Rübrung ausgeben, kann man auch rührselig nennen. Sind es Dramen, so fpricht man von Rührfrücken. Mit diesem Worte meine ich sonach immer eine Ausartung. Ich werde daher Dramen wie "Ein Diener des Hauses" von Kennedn oder "Die Augen der Liebe" von Bojer, obwohl fie reich an Rührung sind, nicht als Rührstücke bezeichnen.

Besonders unter drei Bedingungen entsteht diese Ausartung des Rührenden. Erstlich wenn man die Absicht und das Bemühen des Dichters merkt, die Rührung weiter und immer weiter zu steigern. Der Dichter häuft sichtlich Tugend auf Tugend, Edelmut auf Edelmut, Entstagung auf Entsagung; er kann die Szenen nicht genug daraufhin zuspißen, daß sie recht viel Rührung ergeben. Er möchte das Herz des Zuhörers gänzlich zerweichen, es völlig in Seufzer und Tränen zersfließen lassen. Wir fühlen, wie der Dichter an unserem Herzen zerrt, auf die wehrlosen Stellen unseres Gemütes unbarmherzig losarbeitet. In jedem feineren Zuhörer entwickelt sich unter dem Eindruck solcher

Dichtungen ein Gemisch von Arger und Lachluft. Gine zweite Bedingung liegt in dem unpspehologischen Verfahren des Diehters. Das Berbalten der Versonen, das Rübrung bervorbringen soll, ist unwahrscheinlich motiviert, ist bis ins Unglaubliche übertrieben. Besonders häufig fommt es vor, daß der Edelmut, mit dem das Stuck prunkt, überhaupt nach menschlichen Begriffen schier unmöglich ist oder sich doch wenig= ftens nicht mit bem porausgesetten Charafter verträgt. Daneben fann ce noch drittene porkommen, dan die rühren sollende Handlungsweise vom Dichter ben Schein gronerer Sittlichkeit erhalt, als fie verbient. So wird besonders Edelmut häufig von Dichtern wie etwas ausgezeichnet Sittliches behandelt, mabrend wir uns doch fagen muffen, dan eine weniger edelmütige, weniger auf das eigene Glück verzichtende Sandlungeweise sittlicher gewesen ware. Diese Bedingungen können natürlich iede für sich besonders, aber auch vereinigt wirken. Aus ihnen fett sich der Boden zusammen, auf dem die läftigen Zumutungen der Rührstücke an unser Gefühlsleben erwachsen. Erinnere ich an Diderots Bausvater, an Ifflands Stücke "Der Svieler" und "Dienstyflicht". an Rokebues Menschenban und Reue oder aar an Rollas Tod, an Feuillets Urmen Ebelmann, Dumas Cameliendame, Obnets Buttenbesißer, fo sind damit einige Dramen genannt, in benen jene drei Bedingungen verschiedentlich zusammenwirken. Sinfichtlich der dritten Bedingung ift mir Philippis Schauspiel "Der Dornenweg" als abschreckendes Beisviel in Erinnerung.

Besonders häufig verbindet sich in der Oper die Tragik mit Rühzrung. Man muß bedenken: die Musik verfügt über einen unausschöpfs baren Reichtum von Möglichkeiten, Durchbebungen, Aufweichungen, Hinströmungen unseres Inneren in namenlos überschwenglicher Beise zu erzeugen. Dumpk Geprestes zum Fließen zu bringen, bedrängend Gestautes zu lockern und zu lösen: dazu ist die Musik wie keine andere Kunst imstande. So ist es begreiflich, daß gerade in der Oper das Trassische die Farbe der Rührung so oft in der entschiedensten Beise erhält. Nicht immer freisich ist es Rührung in gutem Sinne, in die uns die Musik hineinzwingt. Auch das Tragische nimmt in der Oper oft genug den Charakter des Rührseligen an. Denkt man an Puccinis Madame Butterschy oder an seine Bohème, an Schrekers Oper "Der ferne Klang", an d'Alberts Tote Augen: so werden uns mannigfache Arten von tragischer Rührung gegenwärtig.

#### 3. Auferliche Berbindung von Tragif und Romif

Wenn ich in diesem Abschnitt das Rührendtragische und das Tragistomische zusammen behandle, so ist dies kein bloß äußerliches Zusammensbringen; vielmehr liegt eine gewisse innere Verwandtschaft vor. Gleich dem Rührenden hat nämlich auch das Komische und Humoristische mit dem Tragischen dies gemeinsam, daß unser Gemüt eine durch das Zussammensein von entgegengesetzten Bewußtseinszuständen herbeigeführte Schüttelung und Erschütterung erfährt. Das Komisch-Humoristische ist also mit dem Tragischen in derselben Richtung verwandt wie das Rührende. Das Rührendtragische und das Tragisomische gehören sonach darum zusammen, weil in beiden Fällen eine auf ähnlicher innerer Verzwandtschaft der Glieder beruhende Gefühlsverwachsung vorliegt.

Eine erschöpfende Behandlung des Tragikomischen zu geben, ift nicht meine Absicht. Sollte dies geschehen, so müßte auf die Natur des Komischen und Humoristischen ausführlich eingegangen werden. Der zweite Band meines "Systems der Afthetik" enthält eine umfangreiche Entwicklung des Besens von Komik und Humor. Hier will ich versuchen, ohne Erörterungen über das Besen der Komik und des Humors vorauszuschicken, die interessante Verbindung, die man als das Tragikomische zu bezeichnen pflegt, nach ihren hauptsächlichen Zügen in die richtige Besleuchtung zu rücken.

Der Name "tragikomisch" könnte zu der Annahme verleiten, als ob hier nur das Komische in dem üblichsten Sinne, das heißt: das Komische der objektiven Art als zur Vereinigung mit dem Tragischen taugslich gemeint wäre. Vielmehr muß an das Komische in seiner weitesten Bedeutung, also auch an Wiß, Satire, Fronie und ganz besonders an die höchste Stufe des Komischen, den Humor, gedacht werden. Das Tragikomische ist in seiner interessantelten, entwickeltsten, am meisten von Weltanschauung gesättigten Form von humoristischer Tragik und tragischem Humor erfüllt.

Früher wurde von den dramatischen Dichtern das Gebiet des Tragistomischen nur selten betreten. In der letzten Zeit dagegen wird die tragistomische Behandlung mit Borliebe gewählt. Es hängt dies, wie mir scheint, damit zusammen, daß vielen allermodernsten Dichtern die Trasgödic als zu einfach, als zu wenig gewürzt und als zu sehr von Glauben an Größe und Hoheit erfüllt erscheint. Sie wollen etwas in sich Gesbrocheneres, etwas zu den kecksten Entgegensetzungen Anlaggebendes,

etwas den "Nerven" ungewohntere Eindrücke Berschaffendes liefern. Und vor allem wollen sie Gelegenheit haben, ihrer Sucht, alle Werte zu bezweiseln, alles Große und Gute ins Altmodische zu werfen, mit untergrabendem Wiß, mit Satire zu behandeln, freien Lauf zu lassen. Und da scheint denn die Tragisomödie, als eine Dichtungsgattung, die das Tragische nach der Seite des Komischen wendet, so recht ein geeigeneter Boden zu sein. Auf diese Weise entsteht ein Mißbrauch des Tragischmischen, dieser allerschwierigsten und in gewissem Sinne tiessten ästhetischen Kategorie. Nur wahrhaft großen und die Welt tief deutenden Dichtern kann eine Tragisomödie gelingen. Heutigen Tages wagen sich nicht selten Dichterlinge an dieses Unternehmen.

Junächst gilt es, die äußerlichen Berbindungen von Tragif und Komik abzusondern. Es gibt eine Menge dramatischer Dichtungen, in denen neben tragischen Gestalten und Schicksalen komische Personen und Berwicklungen, humoristische Menschen und Ergüsse vorkommen. Es ist ein bloßes Neben ein and er vorhanden; weder ist das Tragische komisch oder humoristisch durchsetz, noch auch der Humor tragisch gebrochen. Noch häufiger ist ein solches Nebeneinander in den erzählenden Dichtungen zu sinden. Wir erhalten den Eindruck: es gibt in der Welt hart neben den tragischen komische und humoristische Erscheimungen. Letzte n Endes freilich geht auch bei dieser Nebeneinanderstellung Tragisches und Komisches zusammen. Denn der Gesamt eindruck der Welt ist doch auch hier von beiden gegensählichen Seiten her bestimmt.

Ohne Zweisel ist schon für das dichterische Erzeugen dieses Neben = einander von Tragik und Komik eine gewisse Sicherheit und Freisheit des künstlerischen Schaffens erforderlich. Besonders gilt dies himssichtlich des Dramas. Ein Dichter, der seiner Tragödie komische und humoristische Gestalten, Züge, Verwicklungen einzussechten versteht, erzeugt innerhalb der strengen, geschlossenen Einheit des Dramas eine Unterbrechung, die in hohem Grade belebend und überraschend zu wirken und den Eindruck des Wagenden, Geistfunkelnden, Genialen hervorzubringen vermag. Wir bewundern die Kraft, mit welcher der Dichter Schwierigstes und Widerstrebendstes zusammenbindet. Man vergegenwärtige sich insbesondere Shakespeare. Bei ihm findet sich allerdings auch eigentliche Tragikomik, In ein and er des Tragischen und Kosmischen. Doch von dieser innerlichen Verbindung ist noch nicht die Rede. Mit manchen Dramen jedoch gehört er in den gegenwärtigen Zusammen-

hang. Ich erinnere an Mercutio und die Amme in Romeo und Julia, an Menenius Agrippa und das Bolk in Coriolan, an den Prinzen Heinz, Falstaff und die Seinigen in König Heinrich dem Vierten. Schiller geshört mit seinen Jugenddramen, Goethe mit Göß und Egmont hierher. Besonders geistreiche Verbindungen von Tragik mit Komik und Humor zeigt Grillparzer in seinen späteren Stücken. Man denke an die Liebese intrige zwischen Zawisch und Kunigunde in König Ottokar, an den Humoristen Naukleros in der Herotragödie, an das Liebesspiel zwischen Libussa und Primislaus in der Libussatragödie.

Das Nebeneinander von Tragik und Komik kann nun verschiedene Grade des Losen und Engen zeigen. In König Heinrich dem Vierten oder in Tiecks Kaiser Oktavianus sind die komischen Bestandteile bei weitem nicht so fest und organisch mit den tragischen verknüpft wie etwa in Coriolan oder in Kabale und Liebe. Doch auf diese Unterschiede will ich hier nicht eingehen.

Reinesfalls gibt das bloße Nebeneinander von Tragischem und Komischem das geringste Recht zu dem Titel "Tragischmödie". Sudermann bezeichnet sein Drama "Die gutgeschnittene Ecke" als Tragischmödie. Tatsächlich aber stellt dieses Stück ein bloßes Nebeneinander von tragischen Ansätzen (die in schwächlicher Beise ins Rührende hinübergeleitet sind) und von allerhand Komischem dar. Zu einer Berschmelzung des Tragischen mit dem Komischen ist auch nicht der leiseste Bersuch gemacht. Aber auch Dehmels Mitmensch ist keine "Tragischmödie", am allerwenigsten, wie Dehmels Mitmensch ist keine "Tragischmödie", am allerwenigsten, wie Dehmel will, ein Programmstück für den Typus des Tragischmischen. Wir haben ein ausgesucht gräßlich auslaufendes bürgerliches Trauerspiel vor uns, in das einige zynisch-komische (dieses Wort drückt keinen Tadel aus) Szenen eingeschaltet sind.

# 4. Die untere Stufe des Tragikomischen

Die Tragisomis verwirklicht sich in zwei Formen. Ent web er ist das Komische ein Mittel, um Tragis hervorzubringen. Indem eine Person komische Züge entfaltet oder sich in Humor ergeht, wirkt sie ebendadurch tragisch. Die Tragis entsteht, wenigstens teilweise, aus dem Boden des Komischen. Das Komische wird dem Tragischen dienstbar gemacht. Hier liegt eine untere Stufe des Tragisomischen vor. Zu einem Verschmelzen beider Typen kommt es hier noch nicht. Man könnte fragen, warum ich nur rede vom Komischen als Mittel im Dienste des Tragischen und ihm nicht an die Seite stelle ein Tragisomisches, das dadurch entspringt,

daß umgekehrt das Tragische im Dienste des Komischen steht. Der Grund liegt darin, daß das Komische, indem es einem Tragischen zum Ursprunge dient, sich als Komisches weiter zu erhalten vermag, während das Tragische, wenn aus ihm Frohes, übermütiges, Tolles hervorgeht, ebendamit als Tragisches zu eristieren aufgehört hat. Es gibt Komisches grotesker, wilder, grausiger Art. In dieser Form besteht das Komische weiter, wenn es aus sich Tragisches erzeugt. Dagegen gibt es keine frohmütige, sanste, harmlose Tragisch.

Ober das Verhältnis des Tragischen zum Komischen ist noch innerlicherer Art: derselbe Zusammenhang, der tragisch wirkt, hat, indem er tragisch wirkt, zugleich Komisches in sich. Eine wesenhafte Einheit von Tragischem und Komischem ist vorhanden. Die zweite Form stellt eine höhere Stufe des Tragisomischen dar. Freilich bedeutet sie eine bei weitem

schwierigere Aufgabe für den Dichter als die erfte Form.

Kür das Tragifomische der unteren Stufe findet sich bei Shakespeare vor allem Shylock als vortreffliches Beisviel. Seine grotesk-iudische Art ist von seiner Tragif ungertrennlich. Die Tragik seines Wesens besteht in dem gualenden Gefühl, von den Chriften verachtet, wie ein Auswurf behandelt zu werden. Dieses verächtliche Behandeltwerden aber entspringt aus seinen judischen Charaftereigenschaften, und diesen eben haftet Grotesk-Komisches in reichlichem Mane an. Banebanus bei Grillvarzer aebort insofern hierber, als seine pedantische Umftändlichkeit, die etwas Romisches an sich bat, nicht wenig zur tragischen Gestaltung seiner Geschicke beiträgt. Daneben hat er einen gewissen gutmutigen, polternden Humor, ber ihn auch in tragisch gefährlichen Lagen nicht verläßt. Auch dieser humor gehört zum hintergrund seiner Tragik. Ferner ist die Subin Rabel ein gutes Beispiel. Ihr Befen gehört dem Bereiche des närrisch Spielenden, kindisch und kokett Tollköpfigen an. Und diefe ihre Eigenart ift in hohem Grade an der tragischen Entwicklung ihres Loses beteiligt. Auch hier also erwächst das Tragische aus dem Boden des Romischen. Ober man mag an Rostands Cyrano benken. Dieses Drama, das eine geniale Bereicherung des Komischen und humors bedeutet, ge= hört auch der höheren Stufe des Tragikomischen an. Davon sehe ich bier ab. Das Tragifomische ber unteren Art kommt in diesem Drama insofern gur Geltung, als aus der grotesk kolossalen Rafe Enranos das rührendtragische Schickfal bieses Mannes hervorwächst. Noch sei auf Dostojewskys Roman "Die Brüder Karamasow" hingewiesen. Der eine Bruder, Dmitry, ift bort, wo er voll tierischer Gier und doch auch wieder mit edlem Sehnen der Dirne Gruschenika nachstellt, seinen nebenbuhlerischen Bater töten will, dann mit Gruschenika ein wüstes Gelage bezeht, hierauf des Batermordes angeklagt und in schmachvolle Untersuchung gezogen wird, eine Gestalt von ergreisender Trazik. Diese Trazik erwächst aber zum Teil wenigstens auf komischem und humoristischem Grunde: denn seine leidenschaftliche und ungezügelte Natur, die ihn eben schließlich in schwere Trazik verwickelt, äußert sich teils in unfreiwillig komisch-kontrastvoller Art, teils in tollköpfigem übermut und einem eigentümlich wilden und wüsten Humor.

## 5. Das Tragifomische der oberen Stufe

1. Tragischer Humor und humoristisch gebrochene Tragit Ich fasse zunächst den Humor in seiner innerlichen Berbindung mit der Tragif ins Auge. Humor und Tragif sind wesensverwandt. Beide entspringen aus den Schranken, Härten, Zerrissenheiten, Widerssprüchen der Welt. Aber sie geben sich dazu eine gründlich andere Stellung. Der Tragiker nimmt das üble, mit dem er es zu tun hat, bitterernst, er ist davon erschüttert; der Humorist dagegen behandelt das üble in spielender Mischung von Ernst und Nichternstnehmen. Heines Wort von der "lachenden Träne im Wappen" des Humors paßt zwar nicht auf jedwede Form des Humors, zielt aber doch auf den Kern des Humors hin.

Begen ihrer inneren Verwandtschaft und ihres zugleich bestehenden bedeutsamen Gegensages fordern beide Gestaltungen geradezu auf, sie miteinander zu verbinden. Und diese Paarung, so sagt man sich von vornherein, muß nicht nur eigenartig und fruchtbar sein, sondern auch etwas Tief-Ausschöpfendes für die Deutung von Leben und Welt in sich schließen. Und so bewegen sich denn gerade tiefsinnig angelegte Dichter auf diesem Gebiete der Verschmelzung von Tragis und Humor.

In doppelter Weise kann diese Verbindung herbeigeführt werden. Entweder nimmt der Humor eine tragische Grundstimmung in sich auf. Dies ist der tragische Humor. Oder der tragisch Erregte läßt in sein schweres Leid zugleich Humor hereinspielen. In diesem Fall will ich von humoristisch gebrochener Tragis sprechen.

Der tragische Sumorist ergeht sich einerseits in tragischen Weltgefühlen; anderseits aber erhebt er sich über sie, überwindet sie im Humor. Einerseits also ist die Grundstimmung vorhanden, daß für das Große und überragende in der irdischen Welt die Gefahr besteht, in

Kleinheit und Erniedrigung, in Not und Schmach, in Sturz und Unterzang zu fallen. Anderseits aber entlastet sich der Humorist von der Schwere dieses Gefühls. Dies kann dadurch geschehen, daß er an dem Großen und Aberragenden gebrechliche Seiten, faule Hintergründe, unrühmliche Berstecke, kurz "Allzumenschliches" wahrnimmt und mit Betonung hervorkehrt. Noch umfassender und tiefer wird die Aberwindung, wenn sich ihm der ganze Weltlauf, obwohl er sich so großartig gebärdet, als töricht und nichtig enthüllt. Das Grauenhafte im Weltlauf erscheint dann zugleich als ungeheure Posse.

Nur ganz große Dichter sind der Bewältigung dieser schwierigen Synthese fähig. Vor allem steht mir Jean Paul vor Augen. Von Ottomar in der Unsichtbaren Loge angefangen zeigen viele seiner Gestalten tragischen Humor der kühnsten Art. Sodann ist mit Nachdruck Ihsens Peer Gynt zu nennen. Zwar nicht die Person Peer Gynts selber kommt dafür in Betracht; wohl aber die hinter dieser Dichtung stehende Dichtersphantasie. Wir fühlen: Ihsen war, als er dieses Werk schuf, von dem unwiderstehlichen Drange erfüllt, mit Allem in der Welt ein tollsphantasisches Spiel zu treiben; zugleich aber bewegt eben dasselbe, was ihn zu ausgelassenem Lachen bringt, seine Seele mit schneidendster Menscheheitstragik. Jeder verständnisvolle Leser wird dies heraussühlen, wenn er liest, wie Ihsen den groß- und reichangelegten Peer Gynt auf den Stufen schmachvollsten Selbstwerlustes bei den Trollen, bei dem Gelage mit seinen Freunden in Marokko, sodann bei der Dirne Unitra und weiter im Irrenhause zu Kairo schildert.

Umgekehrt ist hum or istisch gebroch ene Tragik dort vorshanden, wo die tragische Gemütshaltung überwiegend und herrschend bleibt, aber der Humor brechend, umwertend eingreift. Der tragisch Leibende hat hier die außergewöhnliche Kraft, sein eigenes Leid und das Leid der Welt so zu betrachten, daß es als Glied in einem wunderlichen Getriebe, in einer grotesken Posse erscheint. Die Welttragik hat für ihn zugleich etwas vom Narrenhause. Die Erschütterung vereinigt sich mit ausgelassenem Lachen. Zedermann denkt hierbei wohl zuerst an Hamlet. Aus der neuesten Dichtung können Tristan, wie er bei Ernst Hardt in Tantris der Narr auftritt, und Ulrich Fürst von Waldeck in Eulenbergs gleichnamigem Schauspiel angeführt werden. In Tristan ist die Versbindung von Qual und Lustigkeit, von furchtbarem Ernst und Narretei vortrefflich herausgebracht. Und Kürst Ulrich, dieser überschäumende quersköpfige Kraftmensch, der aus Ekel an den jämmerlichen Geschöpfen des

verbildeten Hoflebens zu den Tieren des Waldes flieht und selbst ein grimmiges Halbtier wird, spricht seine Zerrüttung und Selbstwegwersfung in Worten aus, die zugleich sein Vermögen zeigen, seinen Jammer zum Gegenstande seines geistreichen, wißigen Humors zu machen.

# 6. Das Tragifomische der oberen Stufe 2. Tragifomit in engstem Sinne

Im tragischen humor und in der humoristisch durchsetzen Tragik nuß es nicht notwendig obiektiv-komische Zuge geben. Die tragische Berwicklung, die hierbei jeweilig vorliegt, braucht nicht notwendig selbst ein komisches Aussehen zu baben. Bas fich bier mischt, das sind zwei Beisen der Beleuchtung und Auffassung: im Anschluß an gewisse Erlebnisse entwickelt fich sowohl tragische wie auch humoristische Stimmung. Jest bagegen liegt bie Sache fo, baf bas grauenhafte Ereignis, bas uns tragisch ergreift, augleich bie Zuge des komisch Bergerrten, des Grotesken, des Lächerlich-Abfurden aufweist. Jest sind eben dieselben Büge, durch die eine bestimmte Verwicklung ein grauenhaftes Aussehen hat und tragisch wirft, zugleich von der Art, dan sie das Aussehen des Romischen baben. Natürlich kommt es dabei darauf an, wie man sie anfieht. Alfo die Berschiedenheit des Beleuchtens und Auffassens ist auch bier mit im Sviel. Aber biefe Berfehiedenheit der subjektiven Haltung ist hier doch darin begründet, daß die objektiven Zuge Beides in sich haben: sie fordern zur Einfühlung sowohl eines tragischen, wie auch eines komischen Gehaltes auf. Das furchtbar Aussehende liebt zugleich poffenhaft aus. hier barf man von Tragifomit in engftem Sinne reden.

Worauf es in allen drei Formen des Tragisomischen der oberen Stufe ankommt, das ist, daß derselbe Gegenstand seiner inneren Natur nach sowohl tragisch wie auch komisch oder humoristisch erscheint, so daß die Tragisk den hineinwirkenden Untergrund der Komik bildet und umsgekehrt die Komik von der Tiefe aus in die Tragisk hineinscheint. Soll dies möglich sein, so muß ein zweiseitiger Sachverhalt von folgender Gestalt vorliegen. Einerseits muß der Gegenstand, um den es sich handelt, wesenhafte Größe haben, einen bedeutsamen Wert darstellen, menschliche Tiefe besigen. Anderseits aber muß die Größe des Gegenstandes ebenso wesentlich kleine, niedrige Seiten ausweisen; der wahre Wert muß zugleich die Kehrseite des Nichtigen an sich tragen; die menschliche Tiefe muß zugleich Oberflächliches und Leeres in sich schließen. Gerät eine Person von dieser doppelseitigen Art in Leid und Untergang, dann wirkt

dies sowohl als bitterer Ernst wie auch als Spaß und Narretei. Ent=

setzen und Possenhaftigkeit sind zu innerer Einheit gebracht.

Es lieat in der Natur der Sache, daß im Tragifomischen der oberen Stufe der Gegensat zwischen Tragik und Komik gewöhnlich zu einem äußersten Grad von Svannung zugeschärft erscheint. Magvolle Tragif ift ebensowenia wie feine Romik geeignet, ein wirksames Glied in bem gegenfählichen Verhältnis zu werden, in dem die Tragifomif svielt. Man muß bedenken: was tragisch wirkt, ebendies wirkt auch komisch, und umgekehrt. Es findet also ein Um schlagen ber Tragif in Romif und umgekehrt ftatt. Dieses Umschlagen wird nur bann wirkungsvoll, wenn ein iedes der beiden Glieder fich zu schärffter Spannung hinaufgetrieben findet. Ein Tragisches greller Art fippt um, zerplatt, verkehrt sich in sich und wird zur Posse; und ein grell entwickeltes Komisches erweist sich aerade in dieser seiner Grellheit als unhaltbar und läßt erschüttern= den Ernst hindurchblicken. Daber ist das Tragische gerade in den Formen des Grausigen und Gräflichen und das Komische gerade in den Kormen des ganglich Bergerrten, des Tollen, des Abgeschmackten eine aunstige Bedingung für das Entstehen tragifomischer Birkungen.

Bon den Dichtungen, die ich als Beispiele für die beiden ersten Formen bes Tragifomischen ber oberen Stufe angeführt habe, weisen manche auch Tragifomit in engstem Sinne auf. Wenn Samlet ben horchenden Schwäher Polonius binter dem Teppich erfticht, fo ift bies einerseits eine grausige Tat, und zwar hangt biese grausige Tat mit Samlets Tragik zusammen: der Mangel an willensstarkem, planvollem Borgeben und sein aufloderndes, blindes Dreinfahren treten in ihr draftisch zutage. Anderseits aber liegt in diesem Borgang etwas von wilder, höhnischer Romik. Ober man vergegenwärtige sich die Kirchhofoszene: nicht nur das gedankenlos-behagliche Hantieren der Totengräber und ihre unfeierlichen, niedrigen Bite fallen in den Bereich des Romischen; sondern auch in den Reden Hamlets erscheinen Tod, Grab und Berwefung in komischer Bergerrung; aber es ift eine Komik phantaftisch-graufiger Art, eine Komik mit erschütternder tragischer Tiefe. Und so konnte auch aus Lear und anderen Tragodien Shakespeares manche Szene angeführt werben, die im engften Sinne tragifomisch wirft. Ebenso gehört Deer Gunt mit manchen Vorgängen hierher. Wenn die angebetete Unitra dem vor Verliebtheit besimmungslosen Peer unversehens mit der Reit= peitsche über die Kinger haut und auf seinem Rosse davongaloppiert, so ift dies von überwältigender objektiver Romik; zugleich aber fteht die

tragische Selbsterniedrigung Peers erschütternd dahinter. Der Schiffsuntergang im fünften Akte wieder und der Kampf um das Boot sind ummittelbar grausig geschildert; allein zugleich (man denke an die Art, wie Peer den Koch das Vaterunser beten läßt) springt das Grausige ins Possenhafte um.

Sodann ift Goethes Kauft mit Nachdruck zu nennen. Bwar ban bem Kauft fein Kamulus beigefellt ift, ift bloges Nebeneinander von Tragif und Komik. Allein die Vaarung von Kaust und Mevhisto fällt, wie in den Bereich der Tragifomik der höheren Korm, so im besonderen in den des in engstem Sinn Tragifomischen. Bor allem ift die Walvurgisnacht bes ersten Teils auf eine Tragifomobie ungebeuren Stiles angeleat: doch bleibt die Ausführung hinter der Idee guruck. Noch mehr gilt folches Buruckbleiben von der Durchführung der Tragifomif Mevhistos nach bem Tode Kausts. Byron gehört insbesondere mit seinem Don Juan. Beine mit manchen Gedichten aus dem Romancero hierher. Als Tragis komödie bezeichnet sich Bebbels Drama "Ein Trauerspiel in Sizilien". Und in der Tat stellen die graufigen Borgange, die freilich mehr dem Entseklichen als dem Tragischen angehören, zugleich eine ironische berbfomische Berwicklung bar. Die beiden Gesetbeswächter erftechen Angioling aus Habgier, ergreifen den unschuldigen Schaftigno als Mörder und werden dann durch einen Dieb, der sich vor ihnen auf einem Baume versteckt gehalten hatte, entlarvt. Hier verschmilzt sonach mit dem Tra= aischen Komisches der obiektiven Art. Bor allem aber ist Jean Paul zu nennen. Einmal schon kommt er, wie ich bereits vorhin erwähnte, für ben "tragischen Humor" in Betracht. Alle seine großen Dichtungen werden, freilich mehr oder weniger, von seiner tragisch-humoristischen Belt= anschauung getragen. Vor allem bringt sie sich naturgemäß in feinen erhabenen Sumoriften jum Ausbruck: in Leibgeber-Schoppe, Bult, Siebenfas, Giannoggo, Ottomar, Viftor, Albano, Roquairol. Gelbft feine allersentimentalfte Dichtung, der Befperus, weist eine Szene von unvergleichlich genialem tragischen Humor auf: ich meine die Leichenrede, bie Biftor fich felber halt. Sodann aber ift auch Tragifomit in engftem Sinn reichlich bei ihm zu finden. Ich erinnere etwa an die Rapitel im Siebenkas, wo die Sterbe- und Leichenbestattungskomöbie vorbereitet und durchgeführt wird. Aber auch Molière ift das Tragifomische nicht fremd geblicben. Besonders sein Alcest im Misanthropen ift ein Beleg hierfür. Die Abertriebenheit und Ungeschieklichkeit, mit der er seine Reind= schaft gegen allen Schein, sein leidenschaftliches Wahrheitsagen ins Werk

setzt, wirkt nur nach der einen Seite lächerlich, karikaturmäßig; auf der anderen läßt sie uns ernsthafte Betrübnis spuren und macht so wenigstens einen dem Tragischen nabekommenden Eindruck.

Aus der neuesten Literatur sei Kolgendes berausgehoben. Rostands Eprano ift ein vorzügliches Beispiel für alle drei Formen der höheren Tragifomif. Besonders der vierte Aft legt davon Zeugnis ab: er ist eine relativ geschlossene Tragifomodie. Wie trauria und tödlich es auch zu= gebe: Eprano erhebt sich mit lustig flatterndem, schneidig emporstürmen= dem humor darüber. Schon Enranos Nasenungeheuer birat eine Tragis komödie in fich. Schniklers Einakter "Der grune Rakadu" ift gleichfalls mit Nachdruck zu nennen. Seine Grundstimmung ift groteske Tragik. graufige Komik. Die Schrecken und Greuel der Revolution, der drobende Busammenbruch der alten verfaulten Gefellschaft werden im Stil übermütigen und frechen Spieles geschildert. Hauptmann bezeichnet sein Drama "Die Ratten" als Tragifomödie. Einmal gilt diefe Bezeichnung nur unter der Boraussekung, daß auch der — keine Größe aufweisende — Typus des Entsetlichen (S. 68 ff.) jun Tragischen gerechnet wird. Sodann aber ift in diesem Drama vorwiegend ein blokes Nebeneinander von entsetzlichen und komischen Borgangen und Zügen zu finden. Doch aber kommt auch wesenhafte Berbindung von Graufigem und Komis schem vor: so in der Schluffzene des dritten Aftes, wo über ber Frage, wessen Kind benn eigentlich der in der Wohnung der Frau John vorgefundene Sängling ift, eine Verwirrung berricht, die auf scheuß: lichem Untergrunde luftig ift. Auch mit seinem Kollegen Crampton ge= bort Sauptmann, nur in anderer Beife, hierher. Godann mag an das gegenwärtig oft auf ber Bubne erscheinende Stuck von Shaw "Cafar und Cleopatra" erinnert werden. Der Dichter hat offenbar das Tragikomische als organische Einbeit angestrebt. Allein tatsächlich fallen doch die verschiedenen Bestandstücke: Possenhaftes, Satirisches, Bigiges, Tiefernstes in überwiegendem Grade auseinander, so daß von Tragifomik kaum die Rede sein kann. Um ehesten gilt dies noch von der Ge= stalt der Cleopatra: allein in ihr ift das Possen= und Fragenhafte und zudem das Grundgemeine so stark entwickelt, daß es ihr gänzlich an Große fehlt. Aus Strindbergs Dramen tritt mir fein Einakter "Der Gläubiger" vor Augen. Giftiger Haß und boshafte Lust am Mißbandeln find hier, wie fo oft bei Strindberg, zu ungeheuerlicher und grotesker Höhe gesteigert; zugleich aber bat die ganze Berwicklung etwas Lustspielmäßiges an sich. So entsteht ein gewisser Umschlag des Entsetlichen ins Komische: das menschliche Leben erscheint als eine gräßeliche, absurde Fraze. Freilich hat hier die Tragikomik einen starken Zussatz des Unechten. Das absichtsvoll in scheußliche Akkette Hineingesteigerte, das aus Gift und Galle Herauskonstruierte macht sich an den Personen des Stücks derart fühlbar, daß wir es mehr mit krankhaften Gebilden des Dichters als mit wirklichen Menschen zu tun zu haben glauben. Dasher wird das Tragikomische mehr nur als in der Absicht des Dichters gelegen denn als frei sich vollziehend empkunden.

Nur mit Widerstreben nenne ich Frank Wedekind. Die Wirkung des Tragifomischen, die er in vielen seiner Erzeugnisse anftrebt, kann mir für solche Leser zustande kommen, die in den perversesten, verrücktesten, verruchtesten Ausgestaltungen der Unzucht etwas erblicken, das mit grundlichem, wühlendem Behagen geschildert zu werden verdiene, und das der Dichter bem Dublifum als willkommenen Reis für neue Arten scheuß licher Nervenerlebniffe vorzuseten bas Recht babe. Wenn ich fo urteile, habe ich Stücke wie "Erdgeist", "Franziska", "Frühlings Erwachen", "Die Büchse der Pandora", "In allen Baffern gewaschen" vor Augen. Dazu kommt noch die blutlose Fragenbaftiakeit seiner Gestalten, das Fortleiten der Handlung nach willfürlichen Einfällen, die Unbefümmert= heit um glaubhafte Psychologie, das tendenziöse Immoralisieren. Wie bilflos Wedekind dem Tragikomischen gegenüber ist, kann uns auch das sich von aller üblen Erotik frei haltende Drama "König Nicolo" zeigen. Alles sowohl an dem Närrischen, wie an dem Tragischen in diesem Stück ift schief und innerlich unwahr.

Mit ein paar Worten wenigstens sei darauf hingewiesen, daß sich auch in der bildenden Kunst das Tragikomische entfalten kann. Namentslich die zeichnenden Künste kommen dafür in Betracht. Allein schon Holsbeins Totentanz-Holzschnitte beweisen, zu welcher Tiefe und Schärfe des Tragikomischen diese Künste es zu bringen vermögen. Auch Alfred Nethel mit seiner Holzschnittfolge "Auch ein Totentanz" kann hier erwähnt werden. Von wesentlich anderer Art ist die Tragikomik Francisco de Gonas, der mir ein allerhervorragendster Meister im Tragikomischen zu sein scheint. Fast eine jede graphische Ausstellung enthält Blätter moderner Künstler, die dem Typus des Tragikomischen angehören.

Man hört gegenwärtig zuweilen die Anficht äußern, daß das Tragistomische die höchste Form des Dramatischen sei, da in ihm das menschsliche Geschehen die erschöpfendste Beleuchtung und die Welt die zutrefsfendste Deutung finde. Dies ist nur in sehr eingeschränktem Maße zus

jugeben. Zweifellos ift die Gefühls- und Betrachtungsweife sowohl bes Tragifers wie des Humoristen einseitiger als die des Tragifomikers. der ja eben ein Ineinander-Bineinleuchten beider Gefühls- und Betrachtungsweisen erstrebt. Allein man bat zu bedenken, daß das Tragifomische zugleich eine wechselseitige hemmung der beiden Gefühlsrichtungen in sich schlieft. Weber das Tragische noch das Komisch-humoris stische kommt im Tragikomischen rein, gesättigt, vollentfaltet zur Geltung. Die Tiefen des Tragischen vermag doch nur die reine, durch Romif nicht gebrochene Tragik auszuschöpfen: und noch mehr wird die eigentliche Romit durch das Tragische in der freien Entfaltung ihres Befens geftort. Und was den Humor betrifft, so kann freilich auch der reine, freie Humor Tragisches in sich schließen. Allein dies bedeutet eine auf Grund der Wesensgestaltung des humors stattfindende volle Auflösung des Tragischen in den Humor. Das Tragische wird vom freien Humor gleichsam aufgezehrt. Es wirkt in ihm nur als ein überwundenes Moment. Im Tragikomischen bagegen ift bas Tragische bei aller Bereini= gung mit dem Sumor doch zugleich eine unaufgelöste, ebenbürtige Seite der Weltbetrachtung. Alfo auch dem Sumor gegenüber bedeutet im Tragis komischen die Tragik ein einengendes Glied. Die Tragikomik hat sonach etwas innerlich Gehemmtes; unruhiges Sichselbstftoren gehört zu ihrem Befen. Bu einer allseitigen, ausschöpfenden Darstellung und Deutung der Wirklichkeit führt daher in höherem Maße als das Tragikomische vielmehr das Nebeneinanderbestehen reiner Tragik und freien humors und ihre wechselseitige Erganzung.

#### 3wanzigfter Abschnitt

# Das Tragifde in Welt und Gott

#### 1. Aberleitende Bemerkungen

Ser mit kräftiger Aberzeugung in einer stark ausgeprägten Welt= anschauung lebt, wird wahrscheinlich an der dargelegten Theorie des Tragischen etwas für ibn Bichtiges vermiffen. Er wird tadeln, daß bas Wefen des Tragischen von mir ausschlieflich als ein afthetischer Begriff behandelt wurde, und daß die Frage beiseite blieb, ob es nicht auch abgesehen von allem Afthetischen und aller Kunft an dem Weltzusammenhange Seiten gebe, die als tragisch gelten dürfen. Sollte nicht Die Struffur, als die fich uns bas Tragifebe gezeigt bat, Berbaltniffe aufweisen, die sich auch am Gefüge der Welt, im metabhilischen Aufbau der Welt finden? Natürlich kann von einer einfachen Abertragung keine Rede fein. Im äfthetischen Beariff des Tragischen handelt es sich um menschliche Beziehungen. Es fragt fich sonach, ob es einen Sinn bat, die etwa in Betracht kommenden menschlichen Beziehungen ins Rosmische zu steigern, ins Weltwesenhafte, ins Unendliche zu vertiefen, ins Metaphylische zu wandeln. Dann wurde von der Weltstruktur gesagt werden dürfen, daß tragische Zusammenhänge an ihr hervortreten. Rurg: es ist die metaphysische Bedeutung des Tragischen, das Tragische als metaphylische Rategorie, was jest in Frage steht.

Selbstverständlich geht von den metaphysisch-tragischen Zusammenhängen (falls es solche gibt) ein ganz anderer Eindruck aus als von dem Tragischen der ästhetischen Art. Dieses entfaltet seine Züge in sinnlicher und phantasiemäßiger Anschaulichkeit. Und seine Wirkung ist an die künstlerische Stimmung und Sammlung des Gemütes geknüpft. Zeht dagegen sollen es rein gedanklichen zu samm en hänge sein, die tragischen Eindruck machen, Zusammenhänge, die mit philosophischem Denken ergriffen sein wollen. Hier kann daher von ästhetischer Wirkung keine Nede sein. Naturgemäß geschieht es nun häufig, daß dieses denkende Ergreifen gefühlsartig, in der Weise persönlichen Erlebens vor sich geht. Ist dies der Fall, dann entsprechen den metaphysisch-tragischen Zusammenhängen religiöse (oder doch dem religiösen Verhalten verwandte) Gefühle. Der Tragist der Welttiese und Weltstruktur stehen wir mit religiöser (oder doch ihr wesensverwandter) Ergriffenheit gegenüber.

Um so näber legt sich und der Abergang zur Metaphysik des Tragischen, als schon in der "Alfthetik" des Tragischen an allerwichtigsten Stellen von der Beltbeleuchtung die Rede mar, die affhetisch vom Traaischen ausacht. Das Traaische schien auf den Widerstreit des Rationalen und Arrationalen in dem Wesen der Welt bingumeisen (S. 64 f. 85 f.). Ift biermit, fo muß man fragen, auf die Welt ein falfcher Schein geworfen, oder entspricht biefe Bindeutung dem Befen der Belt? Nur die Metaphysik des Tragischen kann hierauf Antwort geben. Auch faben wir, daß gerade die größten und tiefsten Dichter des Tragischen ihre Tragodien zu "Weltanschauungstragodien" gestalten (S. 38 f.). Sie bilden ihre Auffassung von Sinn und Ziel der Welt in die Korm des Tragischen hinein. Sie sind also überzeugt, daß der Sinn der Welt tragischer Art sei oder mindestens doch eine wesentliche Seite von tragischer Urt in sich schließe. Wiederum drängt sich die Frage auf: geben die Dichter mit dieser ihrer Uberzeugung in der Irre, oder zeigt in der Tat das Weltgefüge gang ober teilweise ein tragisches Gepräge? Nur die Metaphysik des Tragischen kann bierauf antworten.

Selbstverständlich kann davon keine Rede sein, daß die gesamte Struktur, die sich uns am Tragischen ergeben hat, auf den Weltzusammenshang angewandt werden könne. Nur nach gewissen Seiten läßt sich die Struktur des Tragischen ins Metaphysische steigern. Welche Seiten an der Struktur des Tragischen es sind, die an dem metaphysischen Wesen und Sinn der Welt hervortreten: dies läßt sich von vornherein nicht bestimmen. Wir haben eben den Weltzusammenhang ins Auge zu kassen und mit der Frage an ihn heranzutreten, ob und inwiesern er Seiten darbietet, die mit dem Typus des ästhetischen Tragischen Wesensverwandtschaft zeigen.

Der ästhetische Begriff des Tragischen kann sich, so sahen wir, auf dem Boden verschiedener Weltanschauungen entfalten. Er ist nicht an eine einzige Gestalt der Metaphysik gebunden. Fragt man dagegen, ob und in welchem Sinne der Weltzusammenhang tragisch genannt werden dürfe, so muß man sich selbstverständlich an eine bestimmte Metaphysik halten. Und da versteht es sich gleichfalls von selbst, daß der jeweilige Versasser die Metaphysik, zu der er sich selbst bekennt, zugrunde legt. So sind denn die folgenden Vetrachtungen von dem metaphysischen Standorte aus gehalten, für den mir überwiegende Gründe zu sprechen scheinen.

Unmöglich kann ich an dieser Stelle in umfassende metaphysische Er=

örterungen und Begründungen eintreten. Nur um ein Andeuten und Nahelegen, nur um ein eindrucksvolles Herausstellen gewisser entscheis dender Gedanken kann es sich hier handeln. Auch werde ich mich dabei einer freieren Ausdrucksweise bedienen, als es in einer erskenntnistheoretisch durchgesiebten, mit allen kritischen Benn und Aber durchsetzen Metaphysik gefordert werden müßte. Ich trete sofort in den Mittelpunkt der Sache ein.

### 2. Die Tragif im Beltgrunde

Wer den Weltgrund als schlechtweg in sich einig, als gänzlich unzwiespältig, als reine Bernunft, als lauteren, seligen Geist, als Gutes von absolut gegensatzloser Art auffaßt, für den hat der Weltgrund keine Verwandtschaft mit dem Tragischen. Das Tragische hat zu seinem Wesen Widerstreit und Kampf; je zwiespältiger die Charaktere sind, um so mehr sind sie auf starke Tragisk angelegt. Ist daher der Weltgrund schlechtweg in sich einig, ohne Bruch und Widerspruch, so besteht nicht die geringste Veranlassung, ihn unter den Begriff des Tragischen zu bringen. Ebenso aber entbehrt der als blinde, unintelligente Naturmacht aufgefaßte Weltgrund jeglicher Beziehung zum Tragischen. Denn Trazgisches entwickelt sich ausschließlich in der Welt des Geistes.

Saben wir uns nun aber wirklich den Weltgrund als etwas un= gebrochen Einiges, als etwas friedlich Gegenfahlofes vorzustellen? Ich gestehe: je stärker und vielseitiger ich das erfahrungsmäßige Weltbild auf mich wirken lasse, um so mehr befestigt sich in mir die Aberzeugung, daß Gegensaß, Zwiespalt und Negation, die allenthalben die Erfahrungswelt kennzeichnen, sich bis in bas Weltinnerste, bis in Gott hinein= erstrecken. Ich vermag nicht einzusehen, wie es zu Endlichkeit, Zeitlich= keit, Einzelheit, zu Schmerz und zu Bofem hatte kommen können, wenn ber Weltgrund reines, positives, gegensatiofes Sein ware. Faßt man ben Urgrund alles Seins als Barmonie ohne Mifflang, als ein un= zwiespältig Gutes, als durch und durch sinnvolle Vernunft auf, so ift es meines Erachtens unmöglich, zu verstehen, wie diese von Endlichkeit beungesuchte Welt zustande kommen konnte - diese Welt, die, wohin wir auch blicken, uns fundet, daß zu ihrem Sinn als eine wesentliche Seite die Nichtigkeit, das un ör, wie Platon fagt, gehört. Bielleicht bringt man den zwiefpältigen, gebrochenen Charafter des Seinsgrundes am zutreffendsten durch den Begriff des Irrationalen zum Ausbruck. Unter dem Frrationalen verstehe ich nicht den Gegensatz des Logischen

überhaupt; also weder das Alogische noch das Antilogische. Vielmehr nehme ich das Frrationale in einem weit engeren Sinne. Das Frrationale bedeutet den Gegensatz zu der Vernunft als dem Inbegriff der absoluten Werte, der heilvollen Zwecke, der sinnvollen Geltungen; es beweitet also das Zweckwidrige, das Sinnlose. Ich will sonach sagen: nur wenn man den Seinsgrund als ein Frrationales in sich schließend aufsfaßt, läßt es sich verstehen, daß wir in einer endlichen, zeitlichen, individuell-zersplitterten, von Schmerz und Vösem erfüllten Welt leben. Soweit auch Denker wie Platon, Jakob Vöhme, Hegel, der spätere Schelling, Franz Baader, Eduard Hartmann auseinandergehen: in der ansgedeuteten Richtung sinden sie sich zusammen.

Zugleich aber bin ich ber Überzeugung, daß das Zwiespältige, Negative, Zweckwidrige, Frrationale unmöglich ein Endgültiges, ein Letztes sein könne. Nur als ein zwar ewig vorhandenes, aber ebensosehr ewig aufgehobenes Moment im Absoluten vermag ich das Frrationale zu versstehen. Noch tiefer als das Nichtseinsollende ist das Seinsollende gegründet. Das Sein besteht nur fraft des Sollens, kraft des absoluten Wertes. Das Frrationale ist nur dazu da, um überwunden zu werden und auf diesem Wege die Weltvernunft in voller Tiefe zur Selbstverswirklichung zu bringen.

Damit waren wir bei dem "Tragischen der widerspruchsvollen Größe" und zugleich bei dem Tragischen der zu Berföhnung "abbiegenden" Art angelangt. Der Beltgrund hat das tragische Schickfal, die in ihm beschlossen liegenden absoluten Werte nicht auf geradlinigem Wege, son= bern nur durch Zwiespalt hindurch, nur in ewigem Rampf mit dem Nichtseinsollenden verwirklichen zu können. Die Weltvernunft hat sich — anthropomorphisch ausgedrückt — mit der Not des Irrationalen berumzuschlagen, wenn sie ibre eigene Wefensbestimmung erfüllen foll. Gott ift sonach einem tragischen Belben zu vergleichen, zu deffen Größe wesentlich Zwiespalt und Widerspruch gehört. Zugleich aber ist hervorzuheben, daß das Frrationale nicht das lette Wort hat, daß es nicht die Richtung auf Sieg in sich trägt. Das Frrationale im Bergen der Belt ift bagu ba, um bas Bernunft= und Beilvolle zu ganger, tiefer und ausschöpfender Selbstverwirklichung zu bringen. Die Gottes-Tragik endet nicht mit Berrüttung und Untergang, sondern mit dem Triumph des Heilvollen. Gott steht da als ein sich immerdar aus widerspruchs= und leidvollem Entwicklungsgange siegreich Emporringender, als ein aus Bruch und Unseligkeit ervig zu Rube, Ginheit und Seligkeit Ge=

langter. Die Tragik ist sonach in Gott nur ein dem Siege des Guten und Heiligen bienendes Moment.

#### 3. Die irrationale Ratur des Endlichen

Soll das Irrationale, das im Wesen des Endlichen enthalten ist, dargelegt werden, so müßte sich die Betrachtung darauf richten, daß das Endliche kein reines, volles Sein ist. Es ist ein Sein, das sein Ende sindet, das sich zu Nichtsein aushebt; ein Sein sonach, zu dessen eigenster Natur ein ihm entgegenwirkender Faktor gehört. In allem Endslichen steckt eine auf das Nichtsein gerichtete Potenz. Wäre das Endliche ein Sein, das sich einfach bejahte, so wäre es unmöglich, daß es sich selbst aufgäbe oder dazu gebracht werden könnte, sich aufzugeben. Die Schranke, das Ende, der Tod zeugt, man möchte sagen: fast augenscheinlich dafür, daß das Endliche an einem Widerspruche krankt. Nur ist der Widerspruch hier nicht im Sinne des Antilogischen zu nehmen (wie dies bei Hegel überall den Anschein hat); sondern in dem Sinn, daß in dem Seienden zugleich eine ihm entgegenwirkende Potenz tätig ist. Das Endliche ist in sich gebrochenes Sein. In den verschiedensten Kormen erscheint diese Wahrheit in der Geschichte der Philosophie verkündet.

Durch keine Form der Endlichkeit wird uns diese ihre widerspruchsvolle Natur so aufgedrängt wie durch die Zeit. Je mehr wir uns in
die Sprache versenken, die der einfache Zeitverlauf zu uns spricht, um
so tiefer werden wir durch das Nätselhafte, Unfaßbare, Ungeheuerliche,
was in der Zeit liegt, beunruhigt. Das Wirkliche liegt weder in dem
Schattenreich der Vergangenheit, noch im Jenseits der Zukunft, sondern
allein in der Gegenwart. Alle Daseinsfülle, alle Lebensglut faßt sich
in dem Jehtpunkte der Gegenwart zusammen. Was ist nun aber das
Jeht? Eine allerkürzeste Strecke, die ins Endlose hin kürzer gemacht zu
werden verlangt; eine haarscharfe Schneide, die, noch so dünn, niemals
dünn genug ist; ein Etwas also, das im Grunde ein Nichts ist. Die
Gegenwart zieht, indem wir sie zu greisen suchen, sich immer mehr und

<sup>1</sup> Auf die positive Seite am Absoluten bin ich im 3. Bande des Systems der Afthetik ausstührlicher eingegangen (S. 501 ff.). — Scheler erklärt es zwar für falsch, den Grund des Bösen und des Abels in den Weltgrund zu verlegen; allein seine Annahme von dem "Fall" der geschaffenen Welt infolge eines "freien und bewußten Aufstandes gegen Gott durch eine Person, die Macht hat über die Welt," läßt ihn doch in die Nähe der hier vertretenen Ansicht kommen. Denn jener "Fall" der Welt hat zur Folge, daß die Tendenz zu Abel, Leid und Bösem immer und überall das Weltsein und Weltgeschehen durchdringt (Vom Ewigen im Menschen; Bd. 1 [Leipzig 1921], S. 504 ff.).

mehr ausammen, bis fie fich unter unfern Banden verflüchtigt. Sie ist nur diefe beständige Selbstverflüchtigung. Mit anderen Worten: bas Rett besteht lediglich ale Abergang gwischen Bergangenheit und Bufunft. Run aber entbehren Bergangenheit und Bukunft erft recht aller Birklichkeit; sonach ift das Jett der Ubergang zwischen zwei Nichtsen. Andem die Bukunft ftetig ins Sein binaufrückt, ift fie auch schon wieder jur Bergangenheit geworden, ohne dabei durch ein fanbares, baltbares Sein hindurchgegangen zu fein. Die Gegenwart in ftrengem Sinne fommt nie bagu, Wirklichkeit zu baben; fie besteht in einem beständigen Berfall von etwas, was überhaupt nie bagewesen ift. Das Best ftrost von Wirklichkeit, und doch ift es nirgends zu fassen. Indem es zu sich faat: ich bin, ift es auch schon tot. Das Jest, diefe Blute und Spite des Lebens, Dieser Sammelpunkt der Wirklichkeit, ift zugleich ein Unding von Birklichkeit, eine Rarikatur bes Seins. In der Zeit bemasfiert fich die abfurde Natur des endlichen Seins. Schopenhauer fagt bierüber ergreifende Worte.

Es wäre Sache der Metaphysik, zu zeigen, daß diese Zwiespältigkeit im Wesen des Endlichen und Zeitlichen (die natürlich bei weitem genauer und erschöpfender, als es in den hier gegebenen Andeutungen geschehen konnte, zu entwickeln wäre) sich schließlich darauf zurücksührt, daß im Kerne des Seins ein Widerstreit zwischen Sollen und Nichtsollen, zwischen Sinn und Widersinn, zwischen Vernunft und Widervernunft, zwischen Wert und Mißwert besteht. Im Endlichen und Zeitlichen tritt mit besons derer Schärfe zutage, daß das Sein nicht etwa glatte und runde Selbstwerwirkslichung eines Seinsollenden ist, sondern daß diese Selbstwerwirkslichung nur durch Kampf mit dem Nichtseinsollenden zustande kommt.

Mit dem Endlichen ist zugleich die Daseinsweise des Einzelnen, des Individuellen gegeben. Die Metaphysik hätte zu zeigen, daß das Einzelne einerseits das äußerste Gegenteil des Absoluten ist und anderseits doch nur als Außerung des Absoluten besteht. Das Absolute ist unübersbietbare Ausweitung und Umfassung; das Einzelne ist gesteigertste Enge, punktförmiges Dieses Da. Mit dem Einzelnen ist Sichausschließen, Sichsabstoßen, Außereinandersein gegeben, wogegen von einem Außersichsein des Absoluten keine Rede sein kann. Und hieran würde sich für die Metaphysik die weitere Aufgabe schließen, darzulegen, daß es zu dieser Seinszersplitterung nur dadurch kommen kann, daß dem Sein, um mit Hegel zu reden, ein Prinzip der "Regativität" wesenhaft ist. Und damit wäre der weitere Gedankengang zu verbinden, daß das Unfaß-

liche, für die Vernunft Unauflösliche, das Brutal-Tatfächliche, das in aller Diesheit liegt, als zwingender Hinveis auf ihre irrationale Natur anzusehen ist. Die Einzelheit stellt sich uns wie ein dunkler Knoten dar, der anerkannt zu werden verlangt, ohne daß er begriffen werden kann. Auch von hier aus also wird die Metaphysik zu der Aberzeugung gesführt, daß der Weltlogos irrational durchsett ist.

Und vertieft man sich gar in die konkreteren Erscheinungsformen des Endlichen, in den Schmerz und das Boje, in die gabllofen Gebrechlichfeiten und 3weckwidriakeiten menschlichen Dafeine, fo muß fich die ilberzengung gewaltig verstärken, daß nur eine felbst sebon Zwiespältigkeit in sich bergende Weltgrundlage sich in dieser Welt des Endlichen offenbaren könne. Angesichts biefer wilden und graufamen Birklichkeit, in ber wir leben, angesichts bicfer von Web und Berftorung, von Wahn und Trug, von Gier und Laftern erfüllten Welt dürfte fich eine Theobixce, sobald man Gott als bruchlos positiv, als reine Einheit, als un= gespaltene Barmonie vorstellt, kaum durchführen lassen. Tölpelhaftes, robes Büten des Bufalls verbindet fich mit den Graufamkeiten der Selbstfucht und den Ummenschlichkeiten der Dummbeit. Der Natur= zustand der Menschen ift auf unbarmbergige wechselfeitige Bertilaung gegründet, und wenn auch bie Rultur Berbrennung und Folter beseitigt bat und dereinst hoffentlich auch auf den Krieg als auf eine überwundene Rulturftufe guruckblicken wird, fo find dafür Qualen feinerer, inner= licherer, verwickelterer Art an Die Stelle getreten. Aus einem einfach positiven, rein vernünftigen, geradlinig guten Weltgrunde diese Ungefülltbeit der Welt mit Webe und Laftern zu versteben, bedeutet eine allzuharte Zumutung nicht nur für unfer Denken, sondern auch für unfer Kühlen. Man vergegenwärtige sich, wie so bäufig unschuldsvolle, reine Menschen durch Krankheit, Krankung, Unterdrückung jahrelang ans Rreuz geschlagen sind; man versetze sich in die unausdenkbaren Qualen eines Melancholifers, in die namenlosen inneren Berrüttungen binein, wie sie so oft dem Selbstmorde vorangeben: und man wird vor dem Gedanken, glaube ich, fast guruckschaudern; es konne eine Belt, in der fo Grauenhaftes möglich ift, ihren zureichenden Grund in reiner Liebe und gegenfatfreier Gute baben.

## 4. Die Aberwindung des Tragischen in Gott

Hat nun nicht — diese Frage erhebt sich hier — der radikale Pessi= mismus Recht? Ift es nicht eine Halbheit, wenn man von den Unvoll=

fommenheiten und Jämmerlichkeiten der Welt nur auf einen Gegensatz oder Zwiespalt in dem vernünftigen und guten Weltgrunde schließen wollte? Ift es nicht vielmehr geboten, den Grund und Schoß alles Dasseins geradezu für vernunftlos, für nichtseinsollend zu erklären? Ich glaube, daß sieh eine solche Folgerung durch eine Anzahl schwerwiegender Gründe verbietet. Wer für die Gestaltung seiner Weltanschauung die durchgängige Gesemäßigkeit der Erscheinungen, die Zweckmäßigkeit ihrer Gestaltungen und Ordnungen, die sich allenthalben zeigende Entwicklung zum Vollkommeneren hin, besonders aber die Tatsache des Bewußtseins und seine Schöpfungen und unter diesen wieder vor allem die moralischen Werte in gebührender Weise in Ansah bringt, wird davon abstehen, der Welt ein einfach vernunftloses, zielloses, wertloses oder gar schlechtes und böses Prinzip unterzulegen.

Schon die Tatsache der gesetzmäßigen Ordnung der Erfahrungswelt macht die Annahme eines vernunftlosen, zwecklosen, reinstatsächlichen Weltgrundes unmöglich. Im Materialismus und in den ihm verwandten Richtungen des "Monismus" wird man nie über die Schwierigkeit hinswegkommen, wie der den Gegensatz von Geist und Vernunft bildende, stumpfsinnige "Stoff" oder die gleichfalls blinde und taube "Energie" es zu Gesetzmäßigkeit und Ordnung, und noch dazu zu einer Ordnung von so verwickelter und feiner Natur, bringen könne. Dieselbe Schwierigskeit stellt sich auch dem alogischen "Willen" Schopenhauers entgegen.

Sodann scheint mir der allenthalben, besonders aber in der organischen Welt sich offenbarende Trieb, in sich geschlossene, durch ihre Zweckmäßigkeit beharrende Formen zu erzeugen, schwer in die Wagschale zu
fallen. Ich glaube nicht, daß es dem Darwinismus samt den mit ihm
vorgenommenen Ergänzungen und Verbesserungen gelungen ist, das,
was sich uns in der Natur als Form, Geschlossenheit, Zusammenstimmung darbietet, aus nur mechanisch wirkenden Kräften verständlich zu
machen. Und denkt man gar daran, daß die beharrenden organischen
Formen das Vermögen haben, zeugend sich fortzupflanzen, und daß das
Reich der Formen ein Stufenreich ist, das eine Entwicklung vom Einfachen zu immer verwickelteren Bildungen darstellt, so erscheint es erst
recht unmöglich, mit zweckfreien Kräften auszukommen.

Und nach derselben Richtung, nur noch deutlicher, geht die Sprache, welche die Tatsache des Bewußtseins, des Ich redet. Nur aus vernunftund zweckvollem Weltgrunde läßt sich das von Logik und Zweck durch und durch beherrschte Bewußtsein begreifen. Alles, was im Bewußtsein

immvolles Veriteben, zielvolles Lenken ift, ift durch eine unüberbrückbare Rluft von dem blinden Rräftesviel, von dem mechanischen Berüber und Hinüber, von dem äußerlichen Berbinden und Trennen geschieden. Ja schon die elementarfte Gigenschaft des Bewuftleins: das Sichrichten des Bewuftleins auf ein Obiekt ist etwas derart unveraleichlich Anderes als alles phylifalischemische Gescheben, daß ich einen besonders hoben Grad von philosophischer Blindheit in bein Bemüben erblicke, aus bloß mechanischem Rräftespiel das Bewufitsein versteben zu wollen. Dazu fommt noch ein Beiteres: die Tatsache des Bewuntseins weist geradezu auf ein absolutes Bewuftfein, auf ein ins Unendliche gesteigertes Gelbft= bewußtsein bin. Ich weiß nicht, mit welchen Mitteln aus ber Nacht des Unbewuften das Sichacaemwärtigfein, das Auflichgerichtetfein, Die Selbstdurchleuchtung, die das Bewufitsein darftellt, hervorgeben follte. Mus ganglichem Unbezogenfein auf fich felbst kann nicht Bezogenfein auf sich selbst (und darin besteht ja das Wesen des Bewufitseins) ber= vorgezaubert werden. Und ferner: verlieren nicht auch Vernunft und Breck ihren Sinn, wenn man fie als unbewußt denkt? Erst bas Kürfichfein, das Selbstbewuntfein ift das Element, in dem Bermunft und Bweck besteben können.

Nur Eines sei noch bervorgehoben: nicht nur als vernünftig, son= dern auch als seinsollend, als absoluter Wert wird der Weltarund anzuerkennen sein. Bor allem ift es Sache der Philosophie der Werte, den Nachweis zu führen, daß die Selbstwerte, zu denen fich der menschliche Beift bekennt, die Anerkennung eines absolut Seinfollenden als letten Seinsgrundes in fich schliegen. Gine Welt, in der es Selbstwerte gibt, muß letten Endes in einem Absolut-Wertvollen als tiefstem Sinn und tieffter Macht und tieffter Substang alles Seins wurzeln. Unter ben Selbstwerten aber ift es nach meiner Aberzeugung das Gute, wodurch besonders deutlich und zwingend auch ein nüchternes Denken auf einen absolut heilvollen Weltgrund hingewiesen wird. Ich glaube, daß hierin, wie in so vielen anderen Stücken, das "Altmodische" auf richtigerem Bege ift als das "Moderne". In der Tatfache der moralischen Gefühle, des Strebens nach dem Guten, des Glaubens an die unbedingt recht= fertigende und adelnde Kraft des Guten, des Glaubens an inneren Wert und Menschemvürde liegt die Gewähr dafür, daß das Dasein im letten Grunde von der Rraft des Seinfollens getragen und gehalten werde. Ich glaube nicht, daß sich bas Gute aus dem Rampfe ums Dafein herausschleifen, aus selbstfüchtigen Trieben und aus Nüplichkeitserwägungen herausdestillieren lasse. Vielmehr glaube ich mit Kant und Fichte, daß, wenn in irgendeiner geistigen Tatsache, so sicherlich in der des Guten sich die intelligible Welt ankündigt. Innerhald des Guten aber scheint mir zu allermeist die Tatsache der hohen Liebe die Gewähr dafür zu bieten, daß die Welt überwiegender= und siegenderweise auf heil= vollem Grunde ruht. Eine Welt, in der es reine Liebe gibt, kann nicht ein sinnloses Auf= und Niederfluten sein. Liebe ist nicht nur eine psychostogische, sondern zugleich eine metaphysische Macht. Und so wage ich den Saß, daß, wenn ein zusammenfassendes Wort für das Absolute als den Inbegriff aller höchsten Werte, ein Wort, das uns das unerfaßbare Wesen dieser Einheit aller höchsten Werte wenigstens ahnen lassen kare die Welt Selbstverwirklichung der unendlichen Liebesfülle. Von der Höhe (oder Tiefe) dieses Standpunktes aus rechtfertigt es sich, den Begriff der Persönlichkeit auf das Absolute anzuwenden.

Somit stünden wir vor einer Weltanschauung, die sich als Synthese äußerster Weltgegensäße charakterisiert. Einerseits ist die Welt im Seinssollenden, im absoluten Werte gegründet. Aber zugleich hat das ewig Vernünftige, Seinsollende, absolut Wertvolle es ebenso ewig mit seinem Gegenteil zu schaffen, es kann sich nur verwirklichen, indem es seinen Weg durch das Irrationale, Nichtseinsollende, Sinnwidrige nimmt und mit seinem Gegensaße ringt.

Aber an dieses Ringen ist hier nicht Niederlage und Verderben gestnüpft. Wäre im Absoluten das Irrationale, Nichtseinsollende siegreich, so würde die Welt eben hiermit in Chaos und Graus zusammenbrechen. Schon der Umstand, daß die Welt in sich Halt, als geordnete besteht und weiterbesteht, deutet darauf hin, daß vielmehr die Macht der Vernunft, des Seinsollenden, des Heilvollen als siegend anzusehen ist. Das Irrationale, das Negative besteht nur als eine und untergeordnetes, ewig waches und ewig überwundenes Moment im Vernünftigen, im Positiven, als immerdar lebendige und immerdar bewältigte Gegnersschaft in ihm. Und noch mehr: das Positive — um bei diesem Ausdruck zu bleiben — b e d a r f des Negativen; das Positive f a n n sich nur das durch verwirklichen, daß es sich ewig an seinem Gegensaße belebt und entzündet und ihn überwindet. Man könnte demnach sagen: das Seinkann nicht einfach und unmittelbar, sondern immer nur auf einem Ums

<sup>1 3</sup>m "Spftem ber Afthetit", Bb. 3, G. 522-539 habe ich über bie Gelbste werte und ihr Berhaltnis jum absoluten Wert ftrenger gehandelt.

wege, immer nur als hindurchgehend durch Bruch und Gegensatz zuftande kommen. So weit ich mich auch in den meisten Stücken von Hegel entfernt habe, an diesem Punkte fühle ich deutlich und daukbar meinen engen Zusammenhang mit dem Kerngedanken der Hegelschen Philosophie.

Nach den gegebenen Darlegungen fann kein Zweifel fein, in welchem Sinne von Belttragif bie Rebe fein burfe. Das Tragische ift nicht das lette Ergebnis im Beltgeschehen, nicht das Endgültige im Aufbau der Wirklichkeit, nicht der lette Sinn alles Seins. Go viel Einzelentwicklungen es im menschlichen Gescheben auch geben mag, die tragisch enden: vom Standpunkte des Absoluten aus ift das Tragische zwar einerseits ein innerlich notwendiges, anderseits aber zugleich ein immerdar innerlich überwundenes Moment. "Sub specie aeternitatis" besteht das Tragische nur insofern, als es einen ewigen Durchgangs= punkt für ben Sieg des Guten und Beilvollen bildet. In Gott ift das Tragische ewig aufregendes, aber zugleich ewig besiegtes Moment. Wollte man baber Gott unter bem Bilde eines tragischen Belben veranschaulichen, ber an feinem gespaltenen Ich leidet, eines Belben, ber es in seinem Inneren mit einer verdunkelnden und fturzenden Gegenmacht zu tun bat, so mare bingugufffgen, daß diefer Beld zugleich über das Tragische wesenhaft hinauswächst, ba er seiner Zwiespältigkeit Berr wird und fie in Berfohnung und Seil binüberführt. Die innere Berkehrung des Weltgrundes wird ewig überwunden, das Bernünftige, das Gute, die Liebe ift das umfassende, übergreifende, siegende Pringip. Gott geht ewig aus bem Rampfe mit bem Regativen, Dunklen, Gelbstischen in ihm als hehre, selige Lichtgeftalt, als alldurchdringende Liebe bervor. Ich brauche kaum bervorzuheben, daß ich mir der nahen Verwandtschaft Diefer Gedanken teils mit Begel, teils mit Jakob Böhme und dem fpateren Schelling, in gewiffem Sinne auch mit Bartmann, vollkommen bewußt bin. Bon "Pantragismus" im Ginne Bebbels ober Bahnfens kann auf meinem Standpunkte nicht die Rede fein.

# 5. Der Mensch unter bem Gesichtspunkte des Metaphysisch : Tragischen

Wenn der endliche, menschliche Geist unter dem Gesichtspunkte der angedeuteten Weltanschauung betrachtet wird, so rückt er damit unter tragische Beleuchtung. Das auf Zwiespältigkeit angelegte Schicksal des Seinsgrundes sett sich durch die gesamte Welt in allen ihren Gestalten

fort und offenbart sich mit besonderer Eindringlichkeit in der Sphäre des menschlichen Geistes. Wollte man anthropomorphisch sprechen, so könnte man (im Anschluß an Schopenhauer, Bahnsen, Hobbel) sagen, daß alles Weltdasein auf einer metaphysischen "Schuld" berube.

Der menichliche Geift ift wesensmäßig auf bas ilberverfönliche bin angelegt. Er trägt das Verlangen in sich nach einem Abschließenden und Unbedingten, nach überzeitlichen Werten, nach endgültigen Idealen. 3ualeich aber lebt und atmet er im Elemente bes Endlichen. Er ift in bas Endliche bineingefesselt: vom Endlichen in allen seinen Kormen, den erichreckendsten wie den albernsten, kommt er auch dann nicht los, wenn er gur Schönheit aufblickt, fich bem Dienfte bes Babren weiht, von Gute und Liebe erfüllt ift ober in beiliger Stunde zu Gott betet. Bor den Vossen und Tücken des Endlichen ist er auch dann nicht sicher. Schon bas Bufammengespanntsein bes Geiftes mit bem Leibe bat für den tiefer Blickenden eine Seite an sich, die man - je nachdem als wunderlich und seltsam oder als grotesk und grauenhaft empfinden muß. Um Endlichen zu leiden - dies gehört zum wesenhaften Schicksal des Menschengeistes. Belche verwirrende, verunreinigende, bedrobende Macht für das Streben des Geiftes das wilde Reich der Triebe und Lufte bedeutet, kann man aus Platon wie Augustin, aus Luther wie Vascal, aber auch aus Spinoza ober Kant lernen. Und was schließt nicht bas barte Unrennen bes empormachsenden Strebens an bie unbeugsame Schranke bes Nichtkönnens fur Entsagnagen und Leiden in sich! Dem Unendlichen zustreben und durch das Endliche zurückgehalten werden das ist der tragische Widerspruch, der durch das Wesen des menschlichen Geiftes geht.

So wesenhaft auch die Tragif des Menschengeistes mit der Tragif des Weltgrundes zusammenhängt, so ist sie doch vor allem in einem Stücke von unvergleichlich anderer Urt. Im Weltgrunde ist mit der Tragif immer zugleich auch der Sieg über das Tragische, die Abbiegung des Tragischen in das endgültig Versöhnungs= und Heilvolle gegeben. Davon kann in der Tragif des Menschengeistes keine Rede sein. Hier wird das Tragische nicht zu einem nur unter= und eingeordneten Mosment. Aber anderseits bedeutet die Tragif hier doch auch keineswegs, daß in dem tragischen Konklikt das Aberendliche zugrunde ginge, zu Schein und Trug herabgesetzt würde und das Endliche triumphierte; sondern auch hier kann es zu einer (freilich nur relativen) Erhebung über das Tragische kommen. Allerdings gibt es Unzählige, die dieser

Wesenstragif des menschlichen Geistes nicht gewachsen sind: die überendliche Tendenz des Geistes verkümmert unter der anstürmenden Macht des Endlichen; der Geist wird zum Tummelplatz der tausendfachen groben und seinen Endlichkeiten. Undere dagegen haben die Kraft, trotz des tragischen Zwiespaltes den Idealen treu zu bleiben und sich eine zweite, höhere Welt zu erbauen. Und man darf geradezu sagen: je mehr die Ideale, zu denen sich der menschliche Geist erhebt, aus den Schmerzen der Endlichkeit, aus dem Unglücksgefühl der Vereinzelung, aus dem mit den Schranken des Endlichen verknüpften indrünstigen Sehnen, aus der Zerrissenheit des Erlösungsbedürfnisses herausgeboren sind, um so fester und substantieller sind sie mit dem Wesen des menschlichen Geistes versbunden. Durch seine schmerzgeborenen Ideale überwindet das Ich seine Tragist gediegener und siegreicher, als wenn die Ideale aus einem bezuhägten und gelassenen Sch hervorwüchsen.

Alber auch in solchem Kalle ist die Aberwindung des Endlichen von nur relativer Art: fie trägt immer noch den Stachel des Endlichen in sich. Der menschliche Geift ift Aberwindung des Endlichen nur in der Form des Sehnens, Sollens, Strebens, niemals in der Beife voller Verwirklichung. Indem wir über das Endliche bingusftreben, fpuren wir doch allenthalben unfer Gefettetsein an das Endliche, die einschränkende, lähmende, verunreinigende, berabzerrende Macht des Endlichen. Ja gerade weil und das Vermögen innewohnt, über das Endliche hinaudzustreben, geben sich und alle Unvollkommenheiten, übel, Schmerzen, Berkummerungen, Bernichtungen, die das Gefolge der Endlichkeit bilden, um so schneidender und demütigender zu fühlen. Die Kluft zwischen dem Stückwerf der Endlichkeit und der runden Vollendung des nie völlig erreichten Ideals flafft uns erschreckend entgegen. So tapfer, ja beseligt wir nach der Höhe streben, überall fühlen wir uns doch an unsere Schwäche und Niedrigkeit, an dieses Reich des Zufalls und des Todes, bem wir angehören, handgreiflich gemahnt. Bir find widerlicher Stoff, voll tierischer Bedürftigfeit, und dennoch lebt das Keuer des Göttlichen in uns. Mitten in den schmachvollsten Verkettungen des Endlichen vermögen wir und auf starken Flügeln zu freiem und reinem Dasein emporzuschwingen. So kommt im Bereiche des menschlichen Geistes die Aberwindung der Tragif des Endlichen nur in unvollkommener Beise gu= stande. Der Mensch ift Einheit des Endlichen und Unendlichen, des grois schen und Göttlichen; aber er ift diese Einheit in der Beife, daß in ihr die Zwiefpältigkeit immer noch fühlbar mitwirkt. Befonders bei Rean Paul und Friedrich Bischer finde ich diese überwundene und doch nicht völlig überwundene Tragik des menschlichen Daseins kraftvoll und aus eigenstem Erleben beraus bervorgehoben.

Von der gewonnenen Gesamtanschauung aus rückt nicht nur das Resen des Einzelmenschen, sondern auch die Geschichte der Menschheit unter den Beariff des Tragischen. All das Kurchtbare und Grauenhafte, wovon die Geschichte der Menschheit voll und übervoll ift, erscheint unter Diesem böchsten Gesichtsvunkt als Auswirkung ienes tiefsten Riffes. ber Durch ben Rern alles Seins gebt. Bare ber Befensgrund alles Seins lautere Barmonic, reine Bermunft, gegenfathlofe Politivität, fo ware bas Hindurchschreiten der Menschbeit durch die von Sammer und Entseben aller erdenklichen Art und Stärke strotende geschichtliche Entwicklung völlig unbegreiflich. Besteht bagegen ber Gelbstaufban Gottes ewig nur als Aberwindung des Frrationalen und Negativen in ihm, dann ift dementsprechend die Geschichte der Menschheit der zeitlich auseinanderaezogene Kampf des Rationalen mit dem Frrationalen, des Beilvollen mit dem Sinnwidrigen, der Göttlichen mit dem Chaotischen, der Form mit der Unform.2 Die Menschheit muß, wenn sie sieh zu einem von Vernunft durchwalteten Dasein emporringen will, das Rreug der Endlichkeit auf fich nehmen. Sie muß das Endliche in feinen berbsten und wahnwitig= sten Ausgeburten durchschreiten, um ihr Leben mit den hohen und höchsten Berten auszufüllen. Der Beg zum Seil ist der Menschheit bitter schwer gemacht. Mur aus Wirrfal, Qual und Tod erschließen sich ihr die Quellen des Lebens.

Ber auf dem Boden der hier vertretenen metaphysischen Anschauung steht, wird daher weit entfernt davon sein, die Menschheitsgeschichte ins Optimistische zu färden. Er wird die Hölle von Lastern und Greueln, welche die Menschheitsgeschichte, und nicht etwa nur in längstvergangenen Zeiten, ausweist, nicht zu verhüllen geneigt sein. Bei allem ehrlichen Pessimismus aber wird er sich zugleich sagen, daß die Geschichte der Menschheit unmöglich als eine en dgültige Tragödie aufgefaßt wers

<sup>2</sup> So sagt auch Scheler: das unabwendbar Tragische in der Welt bestehe in der "notwendigen Verknüpftheit von Gutem und Abeln, ja selbst von Gutem und Bösem in der menschlichen Natur" (Bom Ewigen im Menschen, S. 501; in der Abhandlung "Probleme der Religion").

<sup>1</sup> Ich habe auf diese Seite an Vischers Philosophie in meinem Auffat "Die Lebensanschauung Friedrich Theodor Vischers" (in meiner Sammlung von Aufsätzen "Swischen Dichtung und Philosophie", S. 321 ff.) hingewiesen. Was Jean Paul betrifft, so findet man Bemerkungen hierüber in meiner Schrift "Die Nunst des Individualisierens in den Dichtungen Jean Pauls" (Halle 1902), S. 46 f., 55 ff.

den dürfe. Wenn es wahr ift, daß Gott das Nichtseinsollende ewig zu seinem Momente herabgesetzt, so wird auch in der Entwicklung der Menschheit unmöglich die Zersetzung aller Ideale, der Zusammensturz aller Werte das Schlußglied bilden. Die Entwicklung der Menschheit muß einen positiven Sinn haben.

Hiermit fteben wir vor der vielleicht schwierigsten geschichtsphilosophi= ichen Frage. Darf man bas Bertrauen baben, daß bas Sindurchgeben durch Not und Tod, durch Lafter und Widermenschlichkeit, durch Verödung und Selbstverluft doch immer schließlich dem Befreiungs- und Bertiefungsgange ber Menichheit bienen werde? Freilich wird man, wenn sich dieses Vertrauen als bearundet erweisen foll, nicht bloß an unmittelbar in die Augen fallende Körderung zu denken und seinen Blick nicht an enge räumliche und zeitliehe Grenzen zu binden haben. Der Niedergang und Berfall eines Bolkes bient natürlich nicht mehr biefem beftimmten Bolf jum Beil. Bohl aber kann, wenn man an den 3usammenbang ber Bolfer benft, ber Berfall bes einen Bolfes als ein unentbehrliches Glied in der großen Teleologie erscheinen, die das Em= porsteigen der ganzen Kulturmenschbeit umfaßt. Und darf man, so muß weiter gefragt werden, das Bertrauen baben, daß das Irrationale im Laufe der Entwicklung der Menschheit — ich will nicht etwa sagen: verschwinden, wohl aber fortschreitende Eindämmungen und fortschreitende Unnäherungen an das Bernünftige und Gute erfahren werde? Ich will bier auf keinerlei Erörterung der vielseitigen und verwickelten Fragen eintreten, die sich auf den Umfang und die Urt und Beise des Fortschreitens auf den verschiedenen menschlichen Wertgebieten beziehen. Rur als meine perfonliche Aberzeugung fei ausgesprochen, daß eine Reigung jum Optimismus für die Behandlung diefer Fragen eher von Nachteil ift als eine ffeptische Haltung des Urteilens. Namentlich was die sitt= liche Gesinnung betrifft, wird man im Feststellen von Fortschritten nicht vorsichtig genug sein können. Darf man, so lautet die bange Frage, das Bertrauen als begründet ansehen, daß die Rulturvölker im Gangen und Großen menschlicher, geordneter, vergeistigter, großdenkender, willensstärker auch in ihrem sittlichen Berhalten werden?

Ich will hier einen Gedanken nicht unterdrücken, der sich mir, je tiefer ich mich in die Betrachtung der Weltzusammenhänge versenke, desto stärker aufdrängt. Wenn es als feststehend angesehen werden muß, daß das Leben der Menschheit, wie es einmal angefangen hat, dereinst auch ein Ende haben wird, so kann, wenn die Entwicklung der Mensch-

beit überhaupt einen Sinn baben foll, einen folchen es nur unter ber Bedingung geben, daß die Menschheitsgeschichte ein bloßes Glied eines unendlich übergreifenden Zusammenbanges, ein Bruchftuck, eine Durchgangsstufe eines ganglich andersartigen, überzeitlichen Geschehens bildet.1 Ich weiß wohl, daß man hiermit ins Unbeareifliche und Unbeschreibliche bineingerät. Nichtsbestoweniger muß man, glaube ich, ben Gedanken wagen, daß diese irdische Entwicklung der Menschheit eingeordnet ift einem überzeitlichen Lebenszusammenhang, in den der Ertrag des irdi= schen Werdens der Menschbeit eingebt zu weiterer Entfaltung. Dann läge die Sache fo, daß ein positiver, beilvoller Sinn in die Memichheitsacschichte erst von iener höberen, andersartigen Ordnung des Gott-Beltlebens bineinkäme, das aleichsam unsere Raum- und Zeitwelt schneidet und sich auf dieser Schnittfläche als Menschheitsgeschichte darftellt. Bei einer folchen Auffassung würde es nicht nötig fein, für alle Frrationali= täten, welche die Geschichte der Menschheit darbietet, eine Auflösung innerhalb diefer Geschichte selbst zu suchen und zu finden.

# 6. Der Beltkrieg unter dem Gesichtspunkte des Tragischen

Die vorangegangene Auflage der "Afthetik des Tragischen" erschien während des Weltkrieges. Dies war für mich ein Anstoß, mein Buch mit dem Eingehen auf die Frage nach der Tragik des Weltkrieges zu beschließen. In jener Auflage heißt es: "Im Jahre 1916 von der Tragik der Menschheitsgeschichte reden und dabei den gegenwärtigen Weltkrieg unerwähnt lassen, ist menschlich wie sachlich unmöglich." Und so hob ich denn an dem Weltkrieg die verschiedenen Beziehungen hervor, in denen er mir unter den Typus des Tragischen zu kallen schien.

Ich will die dort gegebenen Anseinandersetzungen hier nicht wieders holen; nur die Schlußbetrachtung, die den Kernpunkt der ganzen Frage betrifft, will ich wörtlich hierhersetzen. Der Leser möge sich dabei vor Augen halten, daß ich jene Betrachtungen im September des Jahres 1916 niedergeschrieben habe.

<sup>1</sup> Ich finde mich in dieser Anschauung mit hans Driesch zusammen. In seiner "Wirklichkeitelehre" (2. Aufl., Leipzig 1922) heißt es (S. 271): "Denn bie Erde wird ein Ende haben. Dieser eine Saß genügt in der Tat, um die Unmöglichkeit einer Lehre kundzugeben, die da von einer Entwicklung des Iredische nan der Geschichte redet; dieses Irdische an ihr sind aber vielleicht Brucksstüte eines nichtzirdischen Berlauses. Jedenfalls darf nur in diesem Sinne der stets vermutungshaft bleibende Begriff einer geschichtlichen Entwicklung übershaupt gesest werden." Wgl. S. 174, 213, 309, 328.

"Bon dem dargelegten metaphysischen Standpunkt aus (so hieß es dort S. 533 ff.) erscheint der Weltkrieg als ein äußerster Gegen stoß des Irrationalen gegen das fortschreitende Hebe der Vernanft in der Menschheitsent wicklung. Wir sahen: die Grundverfassung des Seins führt es mit sich, daß sich in der Geschichte alle Entwicklung der Vernunft nur auf dem Unwege des Widervernünftigen und seiner Besiegung zustande bringt. Sollen die Kulturwerte wachsend hervortreten, so kann dies nur so geschehen, daß die Menschheit die Schule der Mißwerte durchmacht. Nur indem sich das Nichtseinsollende durch seine Entwicklung ad absurdum führt, bricht das Seinsollende in steigender Vertiefung hervor. Auch die härtesten, grauenhaftesten Formen des Widervernünftigen werden dem Entwicklungsgange der Vernunft nicht erspart. Ihr Triumphzgang ist zugleich ihr Leidensweg."

"Wer sich zu dem Glauben an den "eiwigen Frieden" bekennt und zugleich auf dem Boden der vorbin dargelegten Weltanschauung fieht, wird urteilen; es stand zu hoffen, daß die Negativität, die Widervernunft, die Zwiespältigkeit (oder wie man sonst sagen mag), durch die sich der Stufengang der Menschheit hindurcharbeiten muß, um vorwärts zu kommen, von nun an nicht mehr die wilde und graufame Korm des Krieges annehmen, sondern innerlichere und der Bernunft näher liegende Formen zeigen werde. Aber, so wird er hinzufügen, diese Hoffnung wurde getäuscht. Die Menschheit muß, so scheint es, um sich weiter emporguringen, noch durch eine Entfessellung der Frrationalität von nie dagewesener Kurchtbarkeit hindurchgeben. Die Menschbeit war noch nicht so weit, um der Schwierigkeiten und Spannungen, der Begehrlichkeiten und Unmaßungen, die sich ihrer Entwicklung entgegenstellten, auf dem Wege der Klugheit und Beisheit, der Mäßigung und Gerechtigkeit Berr zu werden. Sie mußte sich noch einmal in das Chaos der Rulturverneinung. in eine wahre Sölle von Brrationalität stürzen, um die zwischen den Bölkern beftehenden Interessengegenfaße jum Austrag zu bringen. In Diefem Sturg ber durchgeistigten völkerverbindenden Rulturarbeit in Die unerhörten Robeiten und Graufamkeiten der Kulturverneinung, aufgefaßt als ein der Menschheit letten Endes durch die Zwiespältigkeit des Urwefens auferlegtes Schickfal, besteht die tiefste Tragit des Weltkrieges. Die eherne, grimmige Dialektik des Weltgeistes macht fich der Rultur= menschheit in diesem Kriege mit noch nicht dagewesener Schärfe fühlbar." "Aber hiermit ift der Sinn des Weltkrieges nicht erschöpft. Worin besteht denn nun, so muß weiter gefragt werden, das Positive, zu dem dieser Weltkrieg die Menschheit und insbesondere das durch Staats-männer fremder länder und die dort wuchernden Volksleidenschaften frevelhafterweise in den Krieg hineingezwungene deutsche Volk hinführen wird? Worin besteht der Gewinn an Kulturwerten, der das Hindurchsachen durch die Qual dieses Krieges rechtfertigt?"

"Eine bestimmt lautende befriedigende Antwort hierauf zu geben, ist zur Zeit unmöglich. Ganz allgemein kann zunächst gesagt werden, daß die dargelegte Weltanschauung uns mit dem Vertrauen erfüllen muß, daß, wie im Urwesen aller Dinge das Nichtseinsollende nur dazu da ist, um das Seinsollende zur Selbstverwirklichung zu bringen, so auch die Irrationalitäten der Geschichte schließlich immer im teleologischen Gessamtzusammenhange ins Heilvolle ausschlagen werden. Und so wird auch dieser Weltkrieg im Gesamthaushalt der Geschichte irgendwie ein unsentbehrliches Hilfsmittel zum Reiserwerden der Menscheit bedeuten. Aus den unerhörten Furchtbarkeiten wird sich ein neues Leben herauszingen. So dürfen wir hoffen, wenn auch dieser innere Gewinn dem menschlichen Auge zunächst verborgen bleiben sollte."

"Aber liegt benn nicht, so könnte irgendein Politiker fragen, das Positive, worauf dieser Krieg hinauswill, sozusagen auf der Hand? Es besteht in der Sicherung Deutschlands, in der Befestigung seines äußeren und inneren staatlichen Daseins, in der Steigerung seiner Machtstellung. Sicherlich liegt darin, so hoffen wir mit starker Zuwersicht, der nächste Erfolg dieses Krieges. Aber eben doch nur der näch ste Erfolg. Es wäre eine rohe, bluttriesende Weltordnung, der gemäß der Triumphzug eines solchen Mordens, wie es dieser Krieg ist, seinen rechtsertigenden Sinn in der Erhöhung von Sicherheit, Macht und Größe eines Staates besäße."

"Auch genügt es nicht, darauf hinzuweisen, daß dieser Krieg Bunder an Tapferkeit, Selbstaufopferung, heldenhafter Stärke im Ertragen von Leiden, ebenso Bunder an barmherziger Liebe hervorgebracht hat. Denn abgeschen davon, daß diesen sittlichen Förderungen üble sittliche Wirstungen in überreichem Umfang gegenüberstehen: so sind damit nur Bescheiterscheinungen des Krieges bezeichnet, nicht aber Wirkungen, die als das neue Leben, das sich aus dem Kriege hervorringen soll, angesehen werden könnten."

"Biel eher glaube ich, daß das neue Leben, auf das unsere Hoffnung geht, sich nicht unmittelbar aus dem Weltkriege erzeugen wird, sondern

daß fieb nach den Berrüttungen und Berklüftungen der Kriegszeit in verschiedenen Richtungen Rulturschwierigkeiten, Rulturbäflichkeiten, Rulturgerriffenheiten der gefährlichsten Art einstellen werden. Ich glaube: die Meinung uit zu optimistisch, die dabin gebt, daß all die Berbildungen und Entartungen, all die Buchtlofigkeiten und Frechheiten, an denen unfere Rultur und Aberkultur vor dem Kriege in beangstigender Beife litt, mit der Erschütterung des Krieges gang oder nabezu verschwunden fein werden. Ich fürchte vielmehr: die Umwertung so vieler grundlegen= der Werte, wie sie der Weltkrieg mit fich bringt und jahrelang dauern läfit, wird fogiale Ubel der ichwerften Art im Gefolge haben und gu Auflösungen und Aufwühlungen des inneren Lebens von nie dagewesener Schärfe führen. Die Berbeerungen der Rultur durch den Weltfrieg muffen erft ihre Kortsetzung in einem langen Leidenswege schwerfter Kultur= fampfe (biefes Bort in weitestem Ginne genommen) gefunden haben, bevor sich daraus für das deutsche Bolk (um nur von diesem zu sprechen) die ersehnte menschlichere Rulturftufe berausarbeiten wird. Erft dann wird die Tragif des Weltfrieges zu einem "überwundenen Momente" berabgesett sein und ber Weltfrieg feinen "Sinn" gewonnen haben."

"Mit diesem unbestimmten Ausblick auf eine Durchgeistigung unserer Kultur im Sinne einer edleren, vom Göttlichen tiefer und tiefer durchsdrungenen Menschlichkeit muß ich den Leser entlassen. Wollte ich sagen, wie ich mir diese erhöhte Kulturstufe vorstelle, so müßte ich en twe der, sei es mehr dichterisch, sei es mehr in religiöser Weise, meine Träume und Wünsche aussprechen, oder ich müßte kulturphilosophische Zukunstwerwägungen anstellen. Beides fällt weit über die Aufgaben hinaus, die sich eine Asthetif und Metaphysis des Tragischen zu stellen hat. Wie immer aber auch diese durch die tragischen Erschütterungen des Beltzfrieges vorbereitete edlere Kultur aussehen mag: keinesfalls wird ihr erspart bleiben, sich durch neue Frrationalitäten hindurchzusämpfen. Und diesen Frrationalitäten der neuen Kulturstufe wird es an Schärfe des Widerstreites, an Tiefe des Leides, an Wunden des Geistes nicht fehlen. Doch werden sich, dahin geht unser Hoffen, diese Wirrsale und Trübzsale der Zukunft nicht bis zur Korm blutiger Gewalt vergröbern."

Soweit die Darlegungen von 1916. Heute glaube ich, daß sie einer wichtigen Ergänzung bedürfen. Nur das Obsektiv-Schicksalbmäßige an der Tragik des Weltkrieges ist hier hervorgekehrt. Der notwendige Gang der Welt, so zeigte ich, bringt es gemäß der Zwiespältigkeit des Weltzgrundes mit sich, daß die Menschheit auch noch durch die äußerste

Gestalt des Frationalen hindurchschreiten muß. Von tragischer Schuld ist wenigstens nicht ausdrücklich die Rede. Die Anarchie des Weltkrieges gehört zur wesensnotwendigen Auswirkung des Absoluten. Von der Menschheit scheint alle Schuld weggehoben.

So scheint es wenigstens; denn im Grunde meinte ich es nicht einfach so. Aber es kommt darauf an, das, was in dem aus der vorigen Auflage Mitgeteilten nur durch gewisse Worte und Bendungen anges deutet ist, nun ausdrücklich herauszustellen.

Nicht habe ich dabei im Auge die Frage, durch welche Staatslenker oder Staatsmänner, durch welche Parteien, durch welche Bölker der Krieg frevlerisch vorbereitet und angestiftet wurde. Diese Fragen der be s sond er en Verschuldungen, so unerläßlich ihre Klarstellung ist, fallen doch nicht in den Nahmen dieses Buches. Hier kann es sich nur um die abendländische Kulturmenschheit im Großen und Ganzen handeln. Es fragt sich: muß anerkannt werden, daß an dem Emporflammen des Weltkrieges die abendländische Menschheit durch tragische Schuld wesentslich beteiligt ist?

Ich glaube: diese Frage muß bejaht werden. Wäre das Leben der abendländischen Menschheit vom Geiste der Gerechtigkeit und Liebe erfüllt gewesen, batte fie fich Scheingütern nicht in höherem Grade ergeben als bem, was in sich Wert und Salt bat, batte fie nicht eine Rultur der Sinne und Triebe in boberem Mage genflegt als eine Rultur der Seele und des Geiffes: fo waren überhaupt die Bedingungen nicht zustande gekommen, aus denen der Krieg geboren wurde. Alle Kräfte und Talente wurden in wahmvitziger Haft in den Dienst der Riesentriebwerkes der sogenannten "Zwilisation" gestellt. Den Allermeisten war es selbstverftändlich, daß die Hauptsache der Rultur in dem Technischen und Geschäftlichen, in dem Quantitativen und Kumulativen, in dem Bequem= und Bergnüglichmachen des Lebens liege. Als ein be= fonders häflicher Fleck aber in dem Bilde des modernen Geifteslebens erscheint mir das erlebnislose Fertigwerden mit Allem, was Christentum und Religion ift. Wenn jemand in ernftem Ringen, aus der Substan: seiner Perfönlichkeit beraus, dazu kommt, alle Religion von sich abzutun und als ein schädliches Aberlebsel zu haffen, so fällt dies sicherlich nicht unter den Beariff der Schuld. Wohl aber liegt Schuld vor, wo das Fortwerfen der Religion ein bagatellmäßiges Oberflächenereignis ist, wie dies bei all den Ungabligen zutrifft, die da sagen: es sei nicht Der Mühe wert, fich ernsthaft mit den Torheiten, die man Religion nennt, auseinanderzuseigen. Es kann nun kein Zweifel sein, daß mit der Zersetzung des Christentums auch der Geist der Liebe, der doch wohl seinen Kern bildet, eine sehwere Untergrabung erfahren hat. Nichts aber hätte der Entstehung der Bedingungen für den Ausbruch des Weltskrieges so entgegenarbeiten können wie die Herrschaft der Liebe in dem Leben der Bölker. Sonach darf man sagen: die abendländische Menschpheit selbst trägt Schuld an dem Ausbruch des Weltkrieges.

Wohin aber weist letzten Endes diese Schuld? Es ist die Zwiespältigfeit der menschlichen Natur und in letzter Tiefe die Zwiespältigkeit des Weltgrundes, die sich darin auswirkt. Der Mensch ist tierisches Triedwesen und trägt zugleich das Emporstreben zum Ewigen und Göttzlichen als wesenhafte Bestimmung in sich. So kommt es, daß die Menschheit das Gute nicht geradlinig erreichen kann, sondern sich durch die Finsternisse der Schuld hindurchkämpken nunß, um in sich das Gute lebendig zu machen. Nicht nur Kampf mit dem Selbstischen und Bösen, sondern geradezu Bejahen des Nichtseinsollenden ist Boraussetzung für das zunehmende Hineinwachsen des Menschen in das Gute. Und diese moralische Irrationalität in der Entwicklung der Menschheit hat wiederzum ihren letzten Grund in jener Zwiespältigkeit des Absoluten.

Blicke ich zurück, so stellt sich die Sachlage jetzt folgendermaßen dar. Die dem Absoluten innervohnende Negativität führt notwendigerweise dazu, daß sich die Menschheit durch die äußersten Frrationalitäten hindurchringen muß, wenn sich das Bernunfts und Heilvolle siegreich herausgestalten soll. Eine solche äußerste Frrationalität stellt der Beltkrieg dar. Daß aber diese äußerste Frrationalität der abendländischen Menschheit nicht erspart werden konnte: dies hat seinen nächsten Grund darin, daß sich die abendländische Menschheit in rasender Hetzigd auf die Scheingüter der äußerlichen Zwilisation warf und Gerechtigkeit und Liebe und überhaupt die Pflege der inneren Güter, der "Selbstwerte" vernachlässigte und insbesondere nicht zur tragenden, leitenden Idee des öffentlichen Lebens erhob. Auch diese Gesamtverschuldung<sup>2</sup> der abends

<sup>1</sup> So weit entfernt ich von Max Schelers chriftlich-katholischer Denkweise bin, so stimme ich doch sehr Bielem in seinen Auseinandersegungen darüber zu, wie entseklich weit die Gegenwart von der "chriftlichen Liebestdee" abgefallen sei (in dem Auffatz "Die christliche Liebestdee und die gegenwärtige Welt", enthalten im ersten Bande "Bom Ewigen im Menschen", S. 124 ff.).

<sup>2</sup> Ich weiß sehr wohl, daß der Begriff einer "Gesantschuld" schwere Dunkelsheiten in sich birgt. Doch ist es an dieser Stelle — im Rahmen dieser Schlußbetrachtung, die doch nur einen Anhang dieser Schrift bildet — untunlich, die Aufshellung dieses Begriffes zu versuchen.

ländischen Menschheit weist aber letten Endes auf die im Absoluten wurzelnde Tragik hin, daß die Verwirklichung des Guten ihren Beg durch Schuld hindurch nehmen muß.

Freilich sehe ich mich, indem ich so zusammenfasse, vor ein schweres Fragezeichen bingestellt. Bon Schuld kann nur die Rede fein, wenn Billen sfreiheit, und gvar in ernsthaften, das heißt: in indeterminiftischem Sinne besteht. Nur aus bem Boden ber Freitat beraus fann Schuld erwachien. Soll jene Geiftes: und Rulturgeffaltung wirflich auf eine Schuld ber abendlandischen Menichheit guruckgeführt merden dürfen, so muß diese dafür als verantwortlich angesehen werben. Berantwortlichkeit aber fett Entschließen aus freier Initiative voraus. Auf der anderen Seite aber mußten wir in dersenigen Rultur= gestaltung, die uns als Berschuldung galt, ja sogar in der Geiftes= verfassung der Verschuldung als solcher eine innerlich notwen= dige Auswirfung der Zwiespältigkeit des Weltgrundes seben. Es erschien uns als in dem notwendigen Gange der Beltdigleftif, in dem vom Absoluten ber bestimmten Beltschicksal gelegen, daß die Menschbeit durch immer neue Berschuldungen und dem entsprechende Frrationalitäten hindurchaetrieben wird. Es ift der alte Urgegensat von Freibeit und Notwendigkeit, vor dem wir steben. Bier tritt er und ent= gegen als Gegensat von notwendiger, burch das Absolute bestimmter Menschheitsentwicklung und dem Sindurchschreiten der Menschheit durch Schuld und sittlicher gauterung, durch Bofes und Gutes. Es handelt fich sonach im Grunde um die Frage, ob und wie das sittliche Werden der Menschheit und überhaupt die Gestalt des Sittlichen als des Reiches der Freiheit mit dem innerlich notwendigen Gange der Entwicklung der Menschbeit vereinbar sei.

Es kann unmöglich meine Absicht sein, hier in die Erörterung dieser allerdunkelsten Frage der Metaphysik einzutreten. Bielleicht liegt hier eine jener metaphysischen Antinomien vor, deren Eigentümlichkeit darin besteht, daß dem menschlichen Denken und Erkennen nur soviel möglich ist, zu sagen: sowohl die Thesis wie die Antithesis sei ein unaufgebbares Postulat; das Wie der Ausgleichung des sich uns darbietenden Widerspruches aber überschreite die menschliche Einsicht; nichtschestoweniger sei die Forderung aufrecht zu erhalten, daß sich beide Sätze zu einer höheren Synthese vereinigen sassen, daß sas, was dem menschlichen Denken und Begreifen unverseinbar erscheine, doch vor der unendlichen, göttlichen Vernunft in die

Einheit einer Synthese zusammengehe. Loge schließt seine "Metaphysit" mit dem alten Spruche: Gott weiß es besser. —

Viereinhalb Jahre liegt num der Weltkrieg zurück. Aber die Tragik unseres Lebens hat sich nicht gemildert. Im Gegenteil: sie hat sich zusgeschärft und ist verwickelter geworden. Denn was im Gefolge des Weltkrieges über uns hereingebrochen ist — Revolution, Wehrlosmachung des deutschen Bolkes, innere Zerrüttungen äußerster Art, Knechtung durch unsere Feinde —, dies Alles stroßt von Tragik. Doch stehen wir noch so sehr mitten in dem Drängen dieser Ereignisse, daß es mir kaum möglich erscheint, für die Tragik der unmittelbaren Gegenwart einen überschauenden Standpunkt zu gewinnen.

Mur eine Seite an ber Tragik unferes gegenwärtigen Dafeins, Die fich mir als gang befonders schmerzvoll aufdrängt, sei gum Schlusse berührt. Der deutsche Geift bat den Glauben an sich selbst verloren. Bon ben verschiedensten Seiten hört man verkundigen, daß fich nicht etwa nur unfere Staatskunft, sondern die gange deutsche Rultur als bankerott erwiesen habe, und daß daber für die Reugestaltung unseres Lebens Alles, was der deutsche Gent an Schätzen erarbeitet babe, also auch die gange Geistesarbeit des deutschen Mealismus nicht in Betracht komme. In weiten Rreisen ift eine kanm zu überbietende Geringachtung des deutschen Geisteslebens im neunzehnten Sahrhundert verbreitet. Der neue Mensch habe sich, so wird gefordert, von Allem, was bisher auf den Gebieten der sittlichen Aberzeugung, der Religion, der Runft, der Philosophie gegolten hat, radikal loszulösen und sich so völlig geschichts= los zu erschaffen. Damit verbindet sich vielfach die Meinung, daß ber deutsche Geift sein Beil im Often fuchen muffe. Ich habe dabei nicht fo sehr die durch plumpen Parteidogmatismus und unintelligenten Kangtismus eingegebene Begeisterung für Moskau im Auge als vielmehr bie edlere Schwärmerei für die Rultur Indiens und Chinas, für Buddha und Laotfe. Solcher Selbstpreisgebung des deutschen Geiftes kann nicht entschieden genug entgegengetreten werden. Go wenig auch bas, was ich kurz den deutschen Idealismus nennen will, imstande war, berart in das öffentliche Leben einzudringen, daß dadurch die Bedingungen un= möglich gemacht worden wären, aus denen beraus der Beltfrieg ent= brannte, fo schließt doch nichtsdestoweniger die reiche, vielgestaltige Ent= wicklung des deutschen Idealismus eine folche Külle schöner, reifer, tiefer Menschlichkeit in sich, daß hieraus fur die Geftaltung des ersehnten "neuen" Menschen die Grundrichtungen und Grundfrafte geschöpft wer-

ben fonnen. Die fich nicht genugtunfonnende Gelbitherabwürdigung des bentschen Beistes gebort zu den niederdrückendsten Strömungen, Die unfer gegenwärtiges Leben durchziehen. Man stelle fieb vor: der mahre Triumphang von Geiftesichöpfungen, als welchen fich die Entwicklung des beutschen Geiftes darftellt, und durch den er den übrigen Bölfern vorangeleuchtet bat, wird als erledigt angeseben, als unfähig, neues Leben aus sich heraus zu gestalten und befruchtend weiter zu wirken! Eine Gelbitverfleinerungs, ja Selbstwegwerfungssucht ift wie eine bosartige Erfrankung über das deutsche Bolk gekommen. Indeffen habe ich troß allem die feste Uberzeugung, daß sich der deutsche Geift bald wieder ftols zu fich bekennen werde. Ein Bolk, das Meifter Eckart und Luther, Leibnig und Kant, Veftaloggi und Richte, unfere großen Dichter und Tonschöpfer hervorgebracht bat, kann unmöglich auf die Dauer mit feiner beldenhaften Bergangenheit brechen. Es ftebt feine endgültige Tragif Des Selbitverluftes bevor. In dem zu erwartenden Neuen wird das Große und Tiefe zeugungefräftig fortleben, das der deutsche Idealismus der letten Sahrhunderte erarbeitet bat.

#### Alphabetisches Bergeichnis der Schriftsteller

21hrem 64, 270 Fedmer 99 Rlein J. L. 128, 141, 198, Ariftoteles 4, 59, 77 f., 136 f., Richte 3. 3. 81, 438, 452 266, 291, 296 256, 265, 278, 279 ff., 291, Kifcher Rung 146 Roffta Kriedrich 29 Klake Otto 30, 146 Köstlin Karl 56, 59 Augustinus 440 Freud Siegmund 289 Rraufe R. Chr. Fr. 35. 36 f. Avonianus 78, 373 Frentag Guffan 4, 78, 99. Rrumm 38, 105 304, 356 Ruh 261 Bab Julius 77, 139 Kühnemann 83, 330, 340, Georgy E. A. 5, 83, 139 Baader Frang v. 432 Gervinus 141, 145 Bahnfen 35, 99, 100, 124 f., Rutidier 38 Gochel 99 138 f., 231, 322, 336, 346, 439, 440 Gompery Theodor 280 Laurila 48 Görland Albert 81. 98 Bahr Bermann 289 f., 395 f. Lehmann Rudolf 8, 78 Soethe 267, 394 Batteur 62 Leibniz 34, 452 Groos 26, 61, 138, 266 Baumaart 4, 49, 78, 83, 150, Leffing G. E. 4, 77, 266 f., Sundolf Friedrich 51, 135. 266, 291 269, 408 155, 396 Berger Alfred 279ff., 287 f. Leffing D. E. 29 Bernaus Jatob 266, 279f. Gunther Georg 137, 141, Lipps Theodor 14, 27, 54, 265, 381 289 59, 64, 98, 146, 229, 323 Bie Ostar 30 Pose 451 Barsdörffer 62 Biefe 288 Ludwig Emil 396 Bartmann Eduard v. 28,32, Birten 62 Ludwig Otto 139 35, 53 f., 78, 100, 150, 204, Bohme Jatob 112, 432 Luther 440, 452 215, 229, 304, 432 Bohs 58, 138 Sebbel 29, 37, 78, 104f., 112, Böliche 29 Meifter Edart 452 139, 169, 439, 440 Borinsti 62 Mendelssohn Moses 267. Degel 10, 28, 29, 35, 87, 94ff.. Bontermet 63 268 f. 97ff.,102, 112, 137f., 139f., Brandes 230, 337 Müller Adolf 147, 150 229, 322, 323, 432, 433, 439 Bruhn C. 382 Müller-Freienfels 229, 254 Beine Beinrich 421 Muther 14 Beinze Nichard 380 Carriere 11, 74, 97, 111, 138 Mutius Gerhard v. 29, 218 Heraflit 336 Cohen 1 Herbart 27 Cohn Jonas 341 Nicolai 267, 269, 270 Beffe Otto Ernif 301 Creizenach 279 Niehsche 29, 30, 35, 87, 100f., Bettner Bermann 5, 49, 78. 161, 230, 270, 273, 336, 406 145, 304 Dandelmann 62 Henmans 273 Darwin 29, 30, 436 Dpiß 62 Benfe Paul 248 Dehmel 29, 74, 395 f. Sotho 16 Deffoir 26, 150, 237 Pascal 336, 440 Humboldt Wilhelm 9, 65 Dilthey 295, 324 Pestalozzi 452 Hume 34 Drieft 444 Petfd 74, 324, 328, 394, 405 Duboc 65, 99, 218, 229, 236 Pfordten v. d. 61, 322 Naspers Karl 95, 323, 341 Dubos 270 Platon 230, 431, 432, 440 Jean Paul 442 Dübring 209 Rant 1, 81, 87, 98, 270, 438, Rouffeau 336 Eleutheropulos 44 440, 452 Ruge 97 Elfter Ernft 61 Rettner Guffav 235 Ermatinger 37 Rirchmann J. H. 11, 14, 46, Scheler Mar 7, 151, 433, Ernft Paul 28, 62 58

442, 449

Schelling 28, 30, 35 f., 58, 102, 112, 137f., 139, 395, 432 Schennert 37, 169 Schiller 34, 54, 58, 74, 98, 194, 229, 267, 279, 408 Schlapp Otto 270 Schlegel A. W. 59, 102, 198 Schmidt Erich 235, 269 f., Scholz Wilhelm v. 29 Schovenhauer 16, 28, 30, 35, 62 f, 86, 87, 99, 231, 297, 336, 434, 436, 440 Siebect 291 Simmel 102, 317, 347 Solger 28, 35, 36, 102, 125, 138, 139, 226, 229 f., 304 Svinora 440 Spiker 26

Sternheim Carl 30 Stumpf 108, 270, 272 Sulzer 63

Tiect 333

II (rici 140, 145

Balentin Beit 292 Bezin 30 Biehoff 78 Bischer Fr. Th 5, 11, 28, 36, 51, 58, 78, 83, 97, 111, 138, 186, 213, 215, 229, 265, 308, 332, 346, 442 Bögele 30

Wagner Richard 15, 16, 328, 340, 346 
Walter Julius 230, 265

Walzel 38, 169, 216
Weitbrecht Karl 200
Weiße Chr. H. 102, 138, 231
Werder 89, 221, 248
Weß 4
Wilamowiß-Moellendorff v.
49, 265
Windelband 291
Wittels Friß 298
Woerner Noman 167, 300
Wolff Mar 75, 89, 134
Wundt Mar 382, 383

Beifing 11, 28, 35 f., 58, 111, 138, 229
Seller Eduard 291
Siegler Leopold 100
Simmermann Nobert 27
Sinkernagel 104

#### Alphabetisches Bergeichnis der Beispiele

2(balard 298 Marell Gerettet 243 d'Mibert Tote Angen 416 Stier von Olivera 235 Meris Millibald Moland von Berlin 246 Mfieri Philipp II, 171, 372 Umicis Schultragodie 415 d'Annungio 21 Puff 132. Traum eines Berbstabends 277 Triumph des Todes 132 Der Unidulbige 132 Unzengruber Der Ginfam 367 Meineidhauer 156 Pfarrer von Rirchfeld 126 Biertes Gebot 60 Viftin los 3, 9, 83, 263, 266, 295, 379, 381, 386, 387, 391 Magmemnon 128, 170, 173, 174, 354, 381, 387 Choephoren 381, 388 Eumeniden 47, 323, 381, 388 Derfer 73, 113, 275, 381 Prometheus 198, 255 f., 348, 354, 382 Sieben gegen Theben 128 Unerbach Auf der Höhe 352 Augustinus 298

Baggefen 301
Bahr
Apostel 189
Meister 161, 187
Balzac 153
Les adieux 72
Une affaire ténébreuse 245
La fille aux yeux d'or 261
Peau de chagrin 304
Père Goriot 304

Beer Midael 372 Varia 188 Struenfee 176, 215 Beer=Bofmann Graf Charolais 51, 146. 259, 359 Beethoven 16, 191 Meunte Smurhonie 15, 94 Bellini Morma 223 Benbemann 13 Beovulf 210 Berlios Phantastifche Somphonie Meaniem 39 Berdammung Kaufts 39 Bhavabhuti Malati und Madhava 376, 380, 389 Bierbaum Untonie und Stella 274 Bibel 108 Absalom 319 Webel 264 Jefus 13, 212, 386, 393 Indith 385 Maria 13 Pharao 385 Pfalmen 206 Saul 319, 385 Simson 385 Berlorener Sohn 412 Biornson 80 Handschuh 168 Sulba 223 Rőnig 189 Laboremus 80, 349 Leonarda 80 Paul Lange 80, 134 ilber unfere Rraft I. 80, 114 Über unfere Kraft II. 214 Böhlan Salbtier 342 Mangierbahnhof 300 Bojer Augen der Liebe 415 Börries von M ii n ch =

haufen 21

Bourget Disciple 337 Mensonges 342 Brahms 16 Erfte Smunhonie 15 Rierte Snmphonie 15, 94 Brentano Gedichte 20, 338 Gründung Prags 400 Bret Sarte 92 Brudner 15. 16 Bruno Giordano 327 Büchner Dantons Tod 183, 213 Bürger 298 Buron 121, 165, 298, 338 Don Juan 20, 39, 107, 158, 425 Gedichte 19 Barold 19, 118, 297, 319, 343 Simmel und Erde 11 Rain 80, 113, 160, 164, 181, 256, 319, 337, 393 Manfred 80, 113, 288, 297. 319, 336, 352, 393 Mazenna 153 Sardanapal 75

Calderon 25, 108, 348, 376, 386 f., 389 Undacht zum Rrenz 386. 389 Urst feiner Ehre 166 Leben ein Traum 39, 348, 398 Luis Perez 348 Promethens 381, 393 Nichter von Salamea 352 über allen Zauber Liebe 49, Wundertätiger Magus 132, 295, 386, 389, 392 f. Campens Luffaden 339, 380 Easar 13 Chateaubriand Atala 21 Mené 415 Collin Beinrich Regulus 371

Conftant Benjamin Abolphe 76, 134 Corneille 363 Cid 119 Cinna 45 Horatius 119, 324 Polveuct 393

Dante Göttliche Romödie 178,239 Danbet Fromont und Mister 127 Sambo 342 Dauthenden Uffatische Movellen 225 Jaranifde Novellen 225 Dehmel 3mei Menschen 161 Mitmenich 419 Delacroir 12, 13, 226 Delaviane Submia XI, 179 Didens David Copperfield 68 Rlein=Dorrit 68 Oliver Twift 68, 172 Maritätenladen 68 Diberot Sausvater 47, 416 Doitojewstn 21, 69, 257 Raramajow 298, 311, 364, 420 Rastolniton 72, 113, 364 Draefete 15 Dreper Winteridilaf 345 Dumas ber altere Rean 339 Dumas ber jungere Kameliendame 371, 416 Direr 226

Ebner-Eschenbach
Gemeindefind 413
Totenwacht 413
Unfühnbar 307
Echegaran
Wahnstinn oder Heiligfeit
370
Edda 348
Ernst Paul 263

Brunhilb 143, 307, 365 Canoffa 51, 160, 187 Demetrios 263, 365 Eulenberg 371 Mues um Geld 371 Anna Malemita 304 Belinhe 92 Kürst Illrich 422 Salber Seld 343 Raffandra 314 Simfon 153, 298 Euripides 379, 383, 386. 389, 391 Mffeffis 384, 413 Batchen 379, 384 Eleftra 384 Dirrelates 126, 355, 379, 383, 386 7on 382 Iphiaenie in Aulis 47, 126 Irbiaenie in Cauri 47 Medea 113, 354, 376, 384 Orestes 388 Phonifierinnen 384 Rafender Berakles 384 Schutflehende 73, 376 Fauft (Volksbuch) 113 Kenillet Der arme Ebelmann 416 Renerbach Unfelm 9, 14, 18 Kieldina Tom Jones 43 Klammarion Ende ber Welt 223 f.

Klaubert Madame Bovary 244, 364 Salambo 158 Kontane Effi Brieft 41, 352 Quitt 313 Stechlin 41 Krançois Luifevon Krau Erdmuthens Swillingssöhne 332 Krenffen Drei Getreue 50 Frentag Brüder vom Deutsch | Hause 326

Fabier 113, 359
Ingo und Ingraban 201
Soll und Haben 171
Berlorene Handschrift 352
Friedrich III. Kaiser 22
Fulda
Herostrat 360
Stavin 331
Talisman 301

Garbora Frieden 364 Beihel Brunhilb 143 Sophonishe 312 Gerftenberg Ugolino 245 Gloggy (Philosoph) 191 Goethe 3, 21, 25, 83, 106, 155, 194, 396 Braut von Korinth 218 Elavigo 75, 90, 106, 113, 118, 155, 188, 311 Camont 60f., 106, 117, 127, 142, 203, 213, 257, 314, 367, 414, 419 Kauft 1 61. 78. 80. 106. 118, 133, 151, 155, 158, 165, 180, 181, 186, 202, 206, 244, 256, 282, 289, 297, 311, 314, 315, 319, 336, 346 f., 352, 363, 386, 393, 400, 403, 404, 410 f., 412, 414, 425 Kaust II 80, 181, 347, 373, 393, 400, 425 Gedichte 20 ®ő₿, 75, 106, 142 f., 155, 313, 316, 363, 372, 413, 419 Iphigenie 24, 46, 48, 78, 80, 106, 349, 363, 413 Künstlers Erbenwallen 43 Natürliche Tochter 413 Tafic 51, 75, 78, 80, 106, 118, 186, 300, 319, 338, 363, 393 Wahlvermandtidaften 61, 89, 106, 162, 307, 308, 320, 326, 414

Werther 75, 106, 154, 318. 343, 415 Wilhelm Meifters Lehr= jahre 46, 51, 61, 81, 89, 398 Goapl Taras Bulba 20, 210 Goncourt E. und 3. Madame Gervaifais 208 Gontidiarom Oblomom 76. 81 Gorfi 69 Nachtainl 72 Gött Emil Chelmilb 302 Gottfchall Katharina Howard 325 Mahoh 156 Rahab 370 Gottidet Cato 32, 371 de Gona Francisco 427 Grabbe 79, 106, 298 Barbaroffa 113, 183, 184 Don Juan und Kauft 55, 129, 173, 180, 181, 187, 198, 244, 295 Hannibal 189 Beinrich VI. 55, 88, 114, Dermannsichlacht 367 Bergog Gothland 131, 173. 175, 177, 203, 218, 243 Mapoleon 113 delle Grazie Donauwellen 365 Gedichte 337 Robespierre 10, 174, 180, 187, 245, 298, 319 Schatten 118 Grillparzer 25, 76, 77, 121, 194, 285, 293, 363 Ahnfran 405 Argonauten 90, 154, 258 Blanka von Kastilien 76 Brudergwift 39, 76, 134, 204, 209, 272, 300 Gedichte 122 Indin von Toledo 49, 130, 157, 277, 420

Libuffa 39, 76, 134, 146,

154, 204, 209, 272, 315, 344, 419 Medea, 51, 65, 113, 118, 154, 187, 208, 257, 344 Meeres und der Liebe Bel= len 52, 118, 130, 154, 209, 257, 273, 303, 315, 320, 326, 327, 335, 419 Ottokar 65, 116, 154, 184, 275, 276, 303, 359, 366, 419 Sappho 66, 76, 118, 146, 187, 203, 209, 225, 264, 300, 314, 338, 352, 357 Spielmann 76, 300 Treuer Diener 47, 76, 89, 319,420 Grünwald (Maler) 226 Günther 7. Chr. 298 Gustow Berg und Welt 167 Pugatidiem 215 Ritter vom Beifte 343 Uriel Acosta 39, 412 Wally 274 Weißes Blatt 413 Bauberer von Rom 176. 184, 343 Balbe Eroberer 187 Kreibeit 371 Jugend 313, 345 Mutter Erde 223 Salenn Die Judin 314 5alm 372 Campens 339 Rechter von Navenna 126 Grifeldis 361 Bamerling Ahasver 39, 113, 160, 173, 174 Danton und Robespierre 183, 187, 191, 298 König von Sion 214, 298 v. Handel=Mazzetti Stephana Schwertner 308 hannibal 9 Sardt Ernft Gudrun 146, 206, 210, 351

Könia Salomo 277, 319 Minon von Lenglos 153 Tantris ber Marr 120, 422 Sartleben Abidvied vom Regiment 225, 365 Sauptmann Gerhart 3, 77, 264, 285, 352, 364 Urmer Beinrich 47, 77, 259, Bogen des Odnffens 210. 257, 259, 331, 413 Einfame Meniden 10, 118. 168, 187, 314, 345, 361 Elag 59, 364 Emanuel Quint 259 Klorian Gener 198, 241,334 Kriedensfest 70 Kuhrmann Benfchel 59, 77, 156, 257 Gabriel Schillings Klucht 70, 118, 343 Grifelda 47 Hannele 413 Rollege Crampton 426 Michael Kramer 59 Matten 70, 426 Rofe Bernd 59, 69, 77, 156, Verfuntene Glode 39, 118. 331, 338, 401 Vor Sonnenaufgang 241f., 372 Weber 52, 71 f., 240 Hauptmann Karl Berafdiniede 401 Marianne 345 Sandn 16 Bebbel 105, 169, 285, 338, 352, 365 Agnes Bernauer 113, 259 Erzählungen 365 Gedichte 154 Dem Schmerg fein Recht 301 Genoveva 113, 118, 126, 131, 173, 312, 327 Gnges 263, 276 Berodes und Marianne 113, 151, 180, 263, 301, 343

Judith 51, 113, 160, 180, | Boumald 234, 258, 261, 301, 343 Julia 371 Maria Maadalene 10, 51. 176, 234, 261, 277 Mibelungen 143, 180, 199, 208, 234, 307 Trauersviel in Sigilien 425 Seine 191, 301 Gedichte 123 Momancero 122 f., 425 Mateliff 405 Beffe Bermann Klingfors letter Sommer 118 Denfe 397 Alfibiades 222, 352 Undrea Delfin 21 Don Jugns Ende 361, 397 Ehrenschulden 365 Elfriede 206 Frau Lucrezia 225, 365 Hadrian 307, 397 Sochzeit auf dem Aventin 202, 367 Rinder der Welt 127, 202, Maria von Magdala 371, 397 Merlin 206 Mering 21 Meisheit Salomos 45 Soffmann E. Th. 21. 404 Elirire des Tenfels 264 Goldener Topf 93 Rater Murr 401 Hofmannsthal 364 Frau im Fenfter 80, 153,225 Sochzeit ber Sobeide 352 Tizians Tod 80 Tor und Tod 77, 80 Solbein ber Jungere 427 Solderlin 9, 73, 92, 121, 191, 293 Gedichte 19, 122 Inperion 210, 319 Solz Kamilie Gelide 70 Somer 108, 130, 376, 380 Ilias 20, 130, 210, 379, 388 Odnffee 166, 390

Bild 405 Leuchtturm 405 Sud Micarda Ludolf Ureleu 243 Sugo Biftor Châtiments 398 Bernani 130, 153 Lucretia Borgia 179 Notre=Dame 71 Hunsmans A rebours 76, 129

Racobsen Niels Enhne 134 **Taffé** Bild bes Sianorelli 326 Ibfen 3, 25, 38, 77, 160 f., 264, 285, 344 f. Baumeister Solneg 115, 118, 167, 311, 316, 331, Brand 39, 126, 189, 217, 260, 303, 334 Catilina 298 Kest auf Solhang 90 Fran vom Meere 80, 340 Gabriel Bortmann 345 Gedichte 210 Muf den Soben 210 Gespeniter 52, 70, 115, 242 Bedda Gabler 311, 331, 340 Berrin von Offrot 326 Raifer und Galilaer 214, 260,300 Rlein Enolf 47, 80, 345 Rronprätendenten 45, 115, 118, 173, 175, 300 Nora 50, 167, 202, 206, 331,344 Nordische Beerfahrt 198 Peer Gnnt 422, 424 Mosmersholm 80, 118, 167, 223, 314, 340 Stüßen der Gesellschaft 411 Polfsfeind 217, 282, 327, 340 Wenn wir Toten erwachen

80, 118, 209, 223, 338

Wildente 242, 345

Jean Vanl 301, 398, 413, 414, 422, 425 Flegelighre 425 Befverus 77, 201, 302, 414, Luftidiffer Giannous 223, 425 Siebenfas 301, 425 Titan 50, 77, 113, 156, 160, 176, 202, 297, 302, 319, 425 Unfichtbare Loge 77, 156, 422, 425 Jensen Johannes Das Schiff 158 Iffland Dienstvflicht 416 Täger 370 Spieler 60, 416 Immermann Sofer 413 Merlin 401 Tobit Der Ginfame 132 Raifer Georg 162

Roralle 91 Ralidafa 379 Satuntala 166, 385, 390 Urvafi 390 Reller Gottfried Gruner Beinrid 45, 77, 300 Ranunadier 43 Martin Salander 41 Nomeo und Julia 21, 41, 127, 209 Berlorenes Lachen 106 Rennedn Ein Diener des Baufes 415 Rind Friedrich Freischüß 406 Rielland Gift 352 Kleist Ewald 191 Rleift Beinrich 9, 79, 121, 264, 301, 334, 363 Erdbeben von Chili 367 Kamilie von Schroffenstein Guiscard 116

Hermannsidlacht 198, 367 Räthchen von Heilbronn 42 Rohlhaas 21, 61, 348 Penthesilea 303, 369 Pring von Somburg 45, 349 Klinger Mar (Nadierer) 12, 39, 226 Rlinger Marimilian (Dichter) Kauft 113, 164, 181 Naphael de Aquillas 113 Simfone Grifaldo 319, 343 Sturm und Drang 33, 47 Swillinge 221, 313 Rorner Theodor 191, 371 Sriuv 33 Rornfeld Paul Berführung 162 Robebue Menfchenhaß und Reue 416 Spanier in Peru 416 Richemisvara Raufikas Born 386, 388 f. Rudrun 295 Rnfer Medufa 153

Qagerlöf. Gösta Berling 20 Lackoon 12, 13 Laube Effer 305, 313 Junges Europa 304 Struensee 215, 371 Leffler Sonia Kovalevštu 337 Leisewin Julius von Tarent 221, 313 Lemaître Les rois 340 Lenau Albigenser 214 Faust 295, 312 Gedichte 19, 122, 337 Savonarola 214, 334

Leoncavallo

Leopardi 19, 337

Bajazzo 135, 152, 365

106. Permontow Ein Beld unferer Beit 158. 301 Leffing 3 Entilia Galotti 50, 59, 120, 179, 183, 235 Nathan 44 Philotas 91 Sara Sampson 176, 274 Pillo Kaufniann von London 62 Lipiner Siegfried 239 Adam 39, 80, 401 Entfeffelter Promethens 399 Hippolntos 80, 401 Lifst Dante-Somphonie 17 Kaust-Symphonie 17, 94 Mazeppa 17 Taffo 17 Longfellow Spanifder Student 107 Kuente Ovejung 360 Loti Vierre Islandfischer 66 Mein Bruder Dves 66 Ludwig II, 191 Ludwig Emil Atalanta 401 Ludwig Otto 191 Erbförfter 52, 61, 295, 312, 344, 369 Mattabaer 216 Pfarrrose 91 Rechte des Herzens 91 Bwiften Simmel und Erde

Madelung Hage
Die Gezeichneten 69
Maeterlind 263
Aglavaine u. Selpfette 263
Intruse 261
Pelleas und Melifande 263
Mahabharata 166, 379, 390
Mahler Gustav 15, 16
Mahler Müller
Kaust 181, 297
Golo u. Genoveva 118, 126

Mann Thomas Bubbenhronts 60 Mantegna 269 Marlowe Kauft 181, 244, 295 Marfdner Hans Beiling 404 Mascagni Cavalleria 184, 365 Maffenet Madden von Navarra 365 Mauvassant Moiron 365 Junafer Rototte 365 Mérimée Carmen 21, 129, 158, 342 Matteo Kalcone 364 Mener R. F. 21, 397 Deilige 200, 397 Hutten 203 Jürg Jenatid 198, 303 Leiden eines Anaben 414 Michterin 312 Berfuchungen des Pescara 116 Midiewicz Dziadn 258, 343 Berr Thaddaus 239 Milton Berlorenes Paradies 181, 198 Molière Misanthrop 425 Mörike Maler Nolten 107,398,406 Moris R. Ph. Unton Reifer 299 Mosen Julius Ahasver 369 Otto III, 206 Mozart Don Juan 16, 55, 129, 177, 208, 313 Müller Bans Wunder des Beatus 402 Müllner 107 Meunundzwanzigster Fe= bruar 405

Schuld 405

Muffet Alfred

Confessions 244

Napoleon 9, 13, 327 Nibelungenlied 20, 117, 128, 143, 208, 210, 233, 307, 366 Niehscher 33, 121, 191, 293, 301, 337 Und hohen Bergen 337 Sarathustra 210, 319 Nibe 12, 13 Nissel Ugnes von Meran 367 Novalis 191 Ofterdingen 401

Dhlenschläger
Arel und Walburg 315,
320
Correggio 339
Chnet
Hüttenbesitzer 416
Olden
Offizielle Frau 92
Ovid
Fasti 118
Metamorphosen 113
Tristia 414

Pestalozzi Lienhard und Gertrud 172. Petrarca 298 Philippi Dornenweg 416 Großes Licht 92 Piloto 12, 18 Maten Phäden 203 Poe Edgar 92 Vradilla 14 Predtl Robert Alfestis 222 Puccini Behème 416 Madame Butterfin 416 Tošca 235, 334

Raabe Wilhelm Schüdderump 52, 243, 332 Racine 363 Andromache 119 f., 325 Bajazet 324

Iphigenie in Aulis 126 Mithridates 320 Phábra 126, 312 Maff 364 Serftorer 153 Maimund 403 Medmik D. v. Dramen 372 Rembrandt 259 Methel 191, 427 Robespierre 327 Rosmer Dammerung 325 Roffand Enrano 420, 426 Nouffeau 121, 298 Meue Beloife 343 Mubens 226

Sand George Indiana 308 Lesia 134 Sarbou Kedora 92 Kerréel 92 Ddette 312 Schiller 3, 25, 79, 83, 106, 155, 179, 248, 285, 352, 363, 414, 419 Braut von Meffing 20, 52, 88, 106, 221, 257, 312, 405, 406 Don Carlos 39, 51, 89, 107, 170, 173, 179, 213, 223, 307, 313, 320, 326, 369 Tiesco 69, 89, 131, 175, 176, 179, 180, 313 Jungfrau 106, 113, 118, 131, 179, 201, 202, 216, 224, 329 f., 351 f. Rabale und Liebe 10, 69, 172, 175, 176, 177, 179, 189, 213 f., 327, 334, 353, 414, 419 Raffandra 293 Rraniche des Ibntus 60 Mäuber 39, 52, 106, 113, 118, 121, 131, 151, 165, 170, 173, 175, 177, 179, 180, 189, 200, 288, 311, 329 f., 343, 351, 414

Etnart 155, 176, 179, 180, 200, 203, 209, 224, 273, 311, 352, 414 Laucher 115 Tell 45, 106, 126, 179 Mallenftein 52,61,66,106, 107, 116, 118, 126, 131, 151, 155, 180, 187, 209, 218, 221, 225, 257, 264, 276, 277, 308, 311, 313, 319, 323 f., 335, 340, 351, 353, 357, 366, 398, 414 Schillings Mona Lifa 235 Schlaf Kamilie Selicte 70 Meifter Die 70 Schlegel Friedrich Marcos 274, 372, 406 Schnikler Cafanovas Beimfahrt 199 Griner Rafadu 426 Liebelei 413 Schleier ber Bentrice 153, Scholz W. v. Jude von Konstanz 204 Meroë 106, 365, 371 Schonherr 414 Glaube und Beimat 126, 219 Schopenhauer 121, 298 Schreter Frang Der ferne Klang 209, 416 Schubert H moll-Sumphonie 15 Scott 21 Braut von Lammermoor 334 Maverlen 49, 130 Scribe Adrienne Lecouvreur 307, 352 Sebrecht Kriedrich David 51 Seneca Odipus 388 Seume Miltiades 371 Chatefreare 3, 4, 9, 16,

25, 38, 58, 79, 83, 105,

109, 140, 156, 165, 189, 285, 326, 363, 418 Undronifus 173, 177 Untonius und Kleopatra 131, 199, 297, 305, 357 Cafar 52, 113, 114, 117, 118, 183, 184, 199, 355 Spriolan 52, 66, 113, 258, 273, 303, 311, 318, 340, 358, 361, 412, 419 Enmbelin 189 Samlet 39, 75, 89, 118, 121, 127, 133, 156, 176, 189, 221, 248, 260, 268, 275, 277, 288, 300, 305, 313, 316, 318, 319, 343, 367, 393, 404, 413, 422, Seinrich IV. 221, 288, 419 Deinrich VI. 59, 75, 126, 128, 199, 224, 314, 358, 363, 414 Raufmann von Benedig 42, 126, 175, 311, 420 König Johann 59, 414 Königsbramen 154, 211 Lear 49, 61, 113, 126, 128, 143 f., 173, 175, 189, 217, 219, 231, 238, 256, 257, 260, 268, 271, 276, 319, 327, 351, 362, 363, 393, 413, 422 Macbeth 118, 131, 151, 155, 173, 177, 183, 189, 203, 231, 259, 265, 313, 314, 325, 327, 403, 404 Othello 52, 60, 61, 113, 144, 170, 173, 183, 189, 231, 234, 243, 249, 260, 271, 308, 319, 325, 327, 351, 413 Nichard II. 75, 116, 118, 185, 224, 363 Nichard III 128, 170, 173, 177, 183, 197, 219, 313, 327, 363 Monteo 52, 60, 66, 88, 89, 113, 118, 127, 145 f., 202, 209, 234, 282, 303, 327, 333 f., 354, 357, 413, 414, 419

Sturm 42 Timon von Athen 218. 243 Troilus und Cressida 234 Mintermärchen 363 Sham Cafar und Rlepvatra 426 Shellen 191 Mastor 304 Cenci 173, 190 Entfeffelter Dromethens 264 Sienfiewicz Ouo vadis 214 Sfram Leute vom Bellemoor 69 Sofrates 212, 327, 335 Sophofles 3, 25, 38, 83, 266, 295, 379, 382 f., 391 Njas 166, 200, 354, 390 Untigone 73, 113, 126, 141. 225, 260, 264, 275, 289, 322, 323, 326, 376, 382, 414 Elektra 47 Ödipus Könia 51, 166, 260, 354, 355, 382, 388, 395 Sdivus auf Kolonos 80, 200,221,233,257,383,389 Philottet 47, 73, 273, 382, 390, 414 Tradinierinnen 382 Staël Corinna 346 Stehr Der begrabene Gott 243 Strauß Nichard Salome 235 Strindberg 71, 257, 293, 302, 332, 371 Brandstätte 242 Damastus 90, 107, 373 Fraulein Julie 271 Gefpenftersonate 242, 404 Gläubiger 426 Raufd 343 Scheiterhaufen 242, 271 Sohn einer Magd 302 Totentanz 71, 242 Traumspiel 347, 401, 403 Bater 271

Stuck 12

Studen Eduard Gaman 400 Subermann Drei Reiberfedern 274 Ehre 163 Krinden 365 Gutaefdnittene Ede 419 Deimat 187, 339, 346 Ragenfteg 158, 183 Johannes 146, 215 Sodomis Ende 339 Subrata Mricchafatifa 126, 386 Tallo 108 Befreites Terufalem 20.210. 390 Tennyson Enpdy Arben 415 Tied Dichterleben 115 Genoveva 399 Raifer Oftavian 146, 399, 419 Runenberg 401 Vittoria Accorombona 127 William Lovell 156, 160, 177,319 Tisian 226 Toller Ernft Wandlung 262 Maffe Menfch 267 Lolstoi 69 Anna Karenina 184, 342 Auferstehung 210 Rrieg und Krieden 206 Lebender Leichnam 132 Macht der Finsternis 72, 206 Tíchaikowski 15 Luraeniew 69 Dunst 242, 342 Frühlingswogen 242 Meue Generation 242, 300, Uhland Dramen 371 Unruh Frig v. 257

Ein Gefdlecht 71, 92, 262,

Louis Kerdinand 241

332

Plas 71, 92, 168, 174, 262, 332

Malera. Defter Kauffine 77, 300 Birail 380 Uneide 20, 132, 212, 243, 376 Visathadatta Mudraratichafa 376, 386 Bifder Auch Giner 45 Voltaire. Merore 173 Eancred 90, 370 Saire 366 Bondel van den Lucifer 181 Bok Richard Mlerandra 91 Eva 91 Schuldig 91, 321

Wagner H. L. Aindesmerderin 312 Wagner Michard 16, 263, 338 Faust-Quiverture 15 Fliegender Hollander 404 Lobengrin 257

Miensi 351 Parsifal 400 Ring des Nibelungen 39, 106, 118, 181, 256, 289, 297, 319, 348, 399, 403, 406 f., 412, 413 Tannhäufer 118, 206, 282, Triftan 39, 209, 222, 257, 403 Waltharilied 210, 376 Wedefind 168, 178, 427 Buchie ber Panbora 427 Erdaeist 427 Kranziska 427 Frühlings Erwachen 427 In allen Baffern gewafden 427 Kőnia Nicolo 427 Simfon 178 Weiße Chr. F. Michard III. 32, 371 Werner Zacharias 107 Martin Luther 146 Vierundzwanziaster Kebruar 405 Wilbrandt Arria und Meffalina 126, Meifter von Palinnra 403

Ofterinsel 346 milhe 298 Dorian Grans Bildnis 132. 177 Klorentinifche Traagtie 365 Salome 146 Wildenbruch Harold 77 Serenlied 314 Rarolinaer 303 Könia Beinrich 187 Enchter Des Erasmus 344, 372 Wildgans Liebe 168, 298 Bolfram v. Eidenbad Parsival 348

30 la 21, 264
Assommoir 66
Germinal 153
La bête humaine 242
La terre 242, 245
Nenée 174
Therefe Maquin 132, 156, 206
Ventre de Paris 245
Sweig Stefan 364
Jeremias 106
Therfites 302, 343

#### Johannes Volkelt

Die Gefühlsgewißheit. Gine erkenntnistheoretische Untersuchung. Geheftet Gr. 3.-, gebunden Gr. 4.50

"... Wieder eine Musterseistung an wissenschaftlicher Gründlichkeit und Alatheit.... Die Untersuchung verdient ichon um der wichtigen Rolle willen, welche die Gefühlsgewißheit gegenwärtig spielt, ausmerksame Beachtung, ebensosehr aber auch wegen der sicheren und ruhigen Art, mit der Volkelt sein Problem aufzuhellen verstanden hat." Schwäbischer Merker.

Gewißheit und Wahrheit. Untersuchung der Geltungefragen als Grundslegung ber Erkenntnistheorie. Geheftet Gpr. 14.-, gebunden Gpr. 18.-

"Bir zweifeln nicht, daß das gediegene, glanzend geschriebene Wert auf die erfenntnietheorerische Anseinandersehung und Fragestellung einen nachhaltigen, tiefgehenden Ginfluß üben wird." Geistestampf der Gegenwart.

Spitem der Ufthetik. Drei Bande, Erster Band: Grundlegung der Afthetik. Sweiter Band: Die afthetischen Grundgestalten (Afthetische Typenlehre). Dritter Band: Kunstphilosophie und Metaphysik der Afthetik. Jurgeit vergriffen. Jeder Band gebunden Gpr. 22.50

"Bolfelt steht der Kunft nicht als ein verbissener Theoretifer, sondern als ein weitherziger, aufnahmesreudiger, moderner Mensch gegenüber." Prosessor Dr. Friedrich Jodl (Österreichische Kundichan). — "Das Wert verdient auch von dem Kulturhistoriser gründlich durchgearbeitet zu werden; nicht zuleht deshalb, da Vollelts Absicht sich völlig erfüllt, daß ein Leser, der ihm ausmerksam und willig solgt, aus seinen Umgrenzungen und Charafteriserungen mancherlei Klärung und Verseinerung für sein künstlerisches Genießen und Verstehen schöpfen wird." Prosessor Dr. D. Kende (Jahresbericht der Geschichtswissenschaft).

Das äfihetische Bewußtsein. Prinzipienfragen der Afihetit. Geheftet Gpr. 6. -, gebunden Gpr. 8. -

Inhaltsverzeichnis: 1. Aufthetische Gegenständlichteit. — II. Der Tatbestand der ästhetischen Ginsfühlung. — IV. Ursprung der Ginfühlung überhaupt. — V. Illusion u. ästhetische Bitklichteit. — VI. MitsWahrnehmung u. Bhantasie im ästhetischen Betrachten, "Gine wertvolle, umsächte glichteit, die zum Besten gehört, was über das überaus schwierige Ginsfühlungsproblem bisher geschrieben ist." Richard Miller-Freiensels (Literarisches Echo).

Seftschrift Johannes Bolkelt jum 70. Geburtstag dargebracht. Geh. Gpr.18.—
Inhalt von Bilhelm Bundt, Jonas Cohn, Bruno Bauch, Albert Röfter, Georg Bittowöfi, Dermann Schwarz, Balther Schmied-Rowarzit, Mag Frischeifen-Röhler, Otto Klemm, Dermann Schneider,
Richard Faltenberg, Mag Dessoir, Eruft Bergmann, Felig Krueger, Bilhelm Birth, Friedrich Reinhard Lipsius, Eduard Spranger, Baul Barth und Sans Bolfelt.

Die Grundpreise sind mit der jeweiligen Entwertungsziffer (Schlüsselzahl) des Börsenvereins der deutschen Buchhändler zu vervielfachen. / Wenn nichts anderes angegeben, gelten die Grundpreise dem Auslande gegenüber als Schweizer Frankenpreise.

C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung Oskar Beck in München

ţ

#### Eugen Kühnemann / Kant

Erster Teil: Der europäische Gedanke im vorkantischen Denken

Beheftet Bpr. etwa 11 .- , gebunden Bpr. etwa 15 .- . (Erscheint im Juli 1923)

Im April 1924 feiert die ganze philofophische Welt den 200. Geburtstag Kants. Eugen Kühnemann, der bedeutende Kenner des deutschen Joealismus, gibt hier eine Darstellung des Kantischen Denkens auf der Grundlage von Haupttypen der europäischen Philosophie, die von wundervoller Plastit und Schönheit ist.

## M. Kronenberg / Geschichte des deutschen Idealismus

Erfter Band: Bis zu Kant. Zweiter Band: Bon Kant bis Hegel Gebunden Gpr. 11.— und 18.—. Beide Bande gusammen in Halbfranz Gpr. 45.—
"Ich glanbe, es gibt wenig Bücher über Geschichte der Philosophie, aus denne man soviet wahre Philosophie lernen tann, wie aus diesem; b. h. nicht gelehrte Daten einer Spezialwisseuschaft, sondern einen Bedeutung aller geistigen Arbeit der geschichtlichen Menschheit lernen aus einem Werte, in dem Rürze und Klarbeit mit Tiefe und Schöttheit wetteifern." Karlsruber Reitung.

### M. Kronenberg / Kant

Sein Leben und feine Lebre

6. Auflage. In Salbleinen Gpr. 8.50

"Kronenberg hat es verstanden, eine Darstellung ju geben, die niemals ermüdet, weil sie verschmäht, in tieffinnig klingendem Gelehrtendeutsch Betrachtungen über Kantiche Gedauten anzusiellen und ihre Aufgabe vielmehr darin sucht, das Gold der Kantschen Philosophie in allgemein verständlicher, aber darum nicht weniger gediegener Beise auszumünzen und den Leser über das aufzuklären, was charakterristische für Kant ist, was seine unermestiche Bedeutung ausmacht." Arthur Pfungst (Franks. Zeitung).

#### Begels Alesthetik

unter einheitlichem Gefichtspunkte ausgewählt, eingeleitet und mit verbindendem Text versehen von Alfred Baeumler

Beheftet Bpr. 4. - , gebunden Bpr. 6.50

"Hegels afthetisches Spitem, in seiner Art ein icharifter Sammelspiegel ber flassischen Geistigteit, erscheint hier in geschiedter Kürzung, boch einheitlich und zusammenhängend. Die bedeutende Einführung zeigt sehr glüdlich die Berbindungsfäden zu dem Wissensftande und dem Bedürsnis unserer Gegenwart, ja noch zur Sehnsucht einer nahen Zusuni. Mancher nachbentliche Leier Worringers und Spenglers (um nur zwei nächftliegende Beispiele auszuwählen) wird hier an dem unerreichten Meister geisteswissenschaftlich spitematischer Intuition und reinster Abstrationstraft — wohl der höchstgespannten, die ein Benker je erreicht hat — Überraschungen erleben." Dr. M. Schröter (Münchner Neuelte Nachrichten).

#### Hegels Geschichte der Philosophie

berausgegeben von Alfred Baeumler

Geheftet Gpr. 5 .- , gebunden Gpr. 8 .- . (Goeben erschienen)

Die drei Bande der "Afthetit" und "Geschichte der Philosophie" Degels find vergriffen und fehr ichwer erreichbar. Darum ist es ein großes Berdienst Dr. Baeumlers, ihre Gedankenschähe allen Gebildeten in diesen zwei schönen Banden wieder zugänglich gemacht zu haben. In dieser Gestalt find sie eine Bereicherung unserer klassischen philosophischen Literatur geworden.

## 28. Windelband / Geschichte der abendländischen Philosophie im Altertum

4. Auflage, bearbeitet von Albert Goedeckemener

Geheftet Gpr. 7 .- , gebunden Gpr. 10.50

[Handbuch der Altertumswissenschaft, 5. Band, 1. Abteilung, 1. Teil.]

Das betannte Geschichtswert ber antifen Philosophie erscheint nun in der von Professor Goededemener herausgegebenen neuen Auflage in ganz neubearbeiteter und erweiterter Gestalt. Entsprechend ber allmählichen Ausgestaltung ber "Handbücher ber Altertumswissenschaft" zu einem Kompendium ber ganzen Altertumsforschung, umfaßt dieser Band, der die Geschichte der Philosophie darstellt, den ganzen Umfang der abendländischen Literatur des Altertums.

#### Constantin Ritter / Platon

Sein Leben, feine Schriften, feine Lebre

Erfter Band: Platons Leben und Perfonlichkeit, Philosophie nach den Schriften der ersten sprachlichen Periode. In Leinen geb. Gpr. 15.—, Schw. Fr. 12.—; in Halbspergament geb. Gpr. 22.—, Schw. Fr. 18.—. Zweiter Band: Platons Philosophie nach den Schriften der zweiten und dritten Periode (von etwa 380 bis 348 v. Chr.). In Leinen geb. Gpr. 22.—, Schw. Fr. 15.—; in Halbperg. geb. Gpr. 28.—, Schw. Fr. 20.—

"Das Buch ist in hervorragender Beise tanglich, allen Gebildeten die Bekanntschaft mit dem berühmten Philosophen zu vermitteln. Es führt den Leser tief hinein in die ganze Kulturwelt des Griechentums. Studierenden der Geschichte der Philosophie muß Ritters Buch von außerordentlichem Rugen sein; aber auch der gereiste Mann wird es gern in seiner Bibliothet wissen." Berner Bund. — "Auf dem hintergrunde der gesamten Zeitgeschichte baut sich ein Lebensbild Platos auf, das in der Großzügigteit der Auffassung und der volltönenden Sprache an Eduard Mehers Geschichte des Altertums erinnert." Prosessor Dr. R. Abam (Wochenschrift für kassische Philosogie).

#### Rarl Reinhardt / Poseidonios

Mit einem Bildnis des Poseidonios. Geheftet Gpr. 10 .- , gebunden Gpr. 13.50

"Das Bilb bes ,alten Poseibonios", das nichts als eine "Arbeitshpothese" war und zur "universalistischen Abstraktion zu werden drohte", erbarmungslos zu zerstören und an seine Stelle ein positives, neues Bild des Poseibonios zu sethoeit geschriebenen Buche gestellt hat. Poseidonios ist nach Reinhardt nicht Etselkeiter, nicht orientalisserend, nicht Platoniser und schrieb keinen "humnenstil", wie man sich das nach dem Ciceronischen Somnium Scipionis vorgestellt hat, sondern er war der Schöpfer eines neuen eigenen philosophischen Shiems, Welterklärer, ,der größte Augendenter der Antite", dem Anschauung alles war und der sich viel eher an die großen Vorsokratiser und Aristoteles als an Platon anreiht, und niesinem Stil schrecke er vor den derbsten Ratürlösteiten vor weing zurück, daß Cicero sich gelegentlich scheut, sie wiederzugeben. Ohne Frage bedeutet Reinhardts Buch einen ganzen gewaltigen Fortschritt in der Ertenutnis und dem Verständnis des Poseidonios."

### Dewald Spengler / Der Untergang des Abendlandes

Umriffe einer Morphologie der Beltgeschichte

Erster Band: Gestalt und Wirklichkeit. Sweiter Band: Welthistorische Perspektiven. Band I, 54.—74. Tausend, Band II, 51.—70. Tausend, geh. Gpr. je 15.—, in halbe leinenband Gpr. je 20.—. Worzugsausgabe auf büttenartigem Papier gedruckt in losen Bogen gefalzt Gpr. je 30.—, dasselbe in halbpergament geb. Gpr. je 40.—. Ferner erschien eine mit ber hand in Ganzleder gebundene, vom Versasser signierte Lurusgausgabe in 150 numerierten Eremplaren, beide Bande Gpr. 200.—

"Spengler ift alles eher als ber mube Untergangsmenich, ju bem ihn ber Titel feines Buches beim großen Publitum gestempelt hat; er ist ein zufunftsfreubiger, stahlsgarter Mann, ber echte Beitzgenosse großen Industrietapitäne, die fortan über Europas Schickal entscheiben werben. Er ist beren Zeitgenosse, zumal in seinem Positivismus und seinem nüchternen Tatsachensun." Hermann Graf Renserling (Bücherwurm).

Déwald Spengler / Namen= und Sachverzeichnis zu beiden Bänden des Untergangs des Abendlandes (in endgültiger Fassung). Geh. Gpr. -. 60, geb. in der Ausstatung des Werkes Gpr. 1.80. (Soeben erschienen.)

### J. J. Bachofen / Ofnos der Seilflechter

Ein Grabbild . Erlöfungegedanken antiker Graberinmbolik

Berausgegeben und eingeleitet von Manfred Schroeter Geheftet Gpr. 2.40, gebunden Gpr. 4.-. (Soeben erichienen)

Wenn wir die Schriften bes Bajeler Kulturhistoriters Bachofen lesen, glauben wir den Geist und die Forichungsweise des alten Goethe zu spüren. Die Ideen Bachosens, desien Schriften bisher nur von Ludwig Klages und im Kreise Stephan Georges studiert wurden, befrenkten heute das Denken von Kulturmorphologen wie Leo Frobenius und Löwald Spengler. Bachosens Bücher sind vergriffen und selten und baher schaffen vertraut ist, eine der schönsten Abchosens Schoeters, der seit Jahren mit Bachosens Schaffen vertraut ist, eine der schönsten Abhandungen der "Antiten Gräberspmbolit" gesondert herauszugeben und in einer Einseitung zum ersten Male Bachosens Stellung innerhalb der Wissenschaft des 19. Jahrhunderts zu zeichnen. Die Unregungen, die die Gebildeten sür das Verständnis der antiten Seele in ihren Augerungen in Kunst und Religion von diesem kleinen Buche erhalten werden, sind sehr groß. Auch auf das Tenken Riepsches fällt von hier aus ein neues Licht, wird doch der Gegeniah von "dionysisch" und "apollinisch" bei Vachosen tiesehend erörtert. Den Freunden historischer Forschung nud den Lesern von Ludwig Klages und Stephan George wird der Krimweis auf dies Neugasabe besonders wertvoll sein.

#### Östliches Christentum / Dokumente

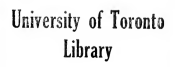
In Berbindung mit N. von Bubnoff herausgegeben von Hans Ehrenberg I. Politik. Geheftet Gpr. 6.-, gebunden Gpr. 9.-

Inhalt: Tschaadajem / Aksakow / Chomjakow / Sektiererfragmente / Leontjew / Solowjow / Nachwort: Die Europäisierung Rußlands von Hans Ehrenberg

Der Mittelpunkt russisigen Wesens sinder sich in der russischen Religiosität, die alles handeln und Denken durchdringt. Diese nunk man diest aus den Quellen kennen lernen, wenn man das Wesen Russands verstehen will. Der vorliegende, sachtundig zusammengestellte Band beschränkt sich auf das 19. Jahrhundert und bietet meist ganz neues, unüberseitets Material, das im Zeichen des praktischen Christentums steht, sosern sich dieses in der Politit auswirkt. Erschütternd ist es zu lesen, wie einige dieser Geister den politischen Zusammenbruch Westeuropas voransgeschen haben.

# C. H. Becksche Berlagsbuchhandlung Oskar Bed in München





DO NOT
REMOVE
THE
CARD
FROM
THIS
POCKET

Acme Library Card Pocket Under Pat. "Ref. Index File" Made by LIBRARY BUREAU

